
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: Claves pedagógicas en J. 
Ranciére: del disenso al pensamiento crítico, la 
interdisciplinariedad y el maestro ignorante 

Autor(es): Karla Castillo Villapudua 

Año de publicación / Ano de publicação: 2018 

DOI: 10.63314/LXML5288 

 
Citación / Citação 

Castillo Villapudua, K. (2018). Claves pedagógicas en J. Ranciére: del 
disenso al pensamiento crítico, la interdisciplinariedad y el maestro 
ignorante. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 
5(9), 11-25. https://doi.org/10.63314/LXML5288 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/LXML5288


11

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Claves pedagógicas en J. Ranciére:  
del disenso al pensamiento crítico,  

la interdisciplinariedad y el maestro ignorante.

Karla Castillo Villapudua 
Universidad Autónoma de Baja California, México 

castillo.karla@uabc.edu.mx

Doctora en Ciencias Educativas, maestra en docencia y licenciada en Filosofía. 
Profesor-investigador de tiempo completo de la Universidad Autónoma de Baja Cali-
fornia (UABC) México. La línea de investigación que desarrolla, indaga el cruce entre 
la filosofía contemporánea y la educación.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 5 - Número 9 - 2018

pp.  11 - 25

El artículo presenta cuatro 
claves de la filosofía del 
pensador francés Jacques 
Rancière, con el objetivo de 
vincularlo a la reflexión peda-
gógica contemporánea. Para 
ello, se analiza el concepto 
de disenso, la concepción 
ranceriana del pensamiento 
crítico, la interdisciplinariedad 
y la propuesta del maestro 
ignorante. Se concluye que 
estos aportes filosóficos con-
tribuyen a actualizar la filoso-
fía de la educación, la práctica 
pedagógica en las aulas, y sin 
duda la calidad y el cultivo del 
pensamiento crítico.

Resumen - Resumo - Abstract

Este artigo apresenta qua-
tro chaves da filosofia do 
pensador francês Jacques 
Rancière, a fim de vinculá-lo 
para a reflexão pedagógica 
contemporânea. Para fazer 
isso, discutiu o conceito de 
discordância, a concepção 
de pensamento crítico ran-
ceriana, interdisciplinaridade 
e a proposta do professor 
ignorante. Concluise que es-
sas contribuições filosóficas 
contribuam para atualizar a fi-
losofia da educação, a prática 
pedagógica nas salas de aula 
e, sem dúvida, a qualidade e o 
cultivo do pensamento crítico.

This article presents three 
keys of the philosophy of 
the French thinker Jacques 
Rancière, in order to link it to 
the contemporary pedagogical 
reflection. To this end, discus-
ses the concept of dissent, the 
conception of critical thinking 
rancieriana, and the proposal 
of the ignorant master. It is 
concluded that these philoso-
phical contributions contribute 
to update the philosophy of 
education, the pedagogical 
practice in classrooms, and 
no doubt the quality and the 
cultivation of critical thinking.



12

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Para citar este artículo:
Castillo Villapudua, K. (2018). Claves pedagógicas en J. Ranciére: del disenso al 
pensamiento crítico, la interdisciplinariedad y el maestro ignorante. Ixtli. Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 5(9). 11-25.

Palabras Clave: Disenso, pensamiento crítico, distribución de lo sensible, maestro ignorante.
Palavras-chave: dissidència, pensamento crítico, Distribuição professor sábio, ignorante.
Keywords: Dissent, critical thinking, distribution of the sensible, ignorant teacher.

Recibido: 	  29/09/2017		  Aceptado: 26/01/2018



13

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Claves pedagógicas en J. Ranciére:  
del disenso al pensamiento crítico,  

la interdisciplinariedad y el maestro ignorante.

1. Introducción

Jacques Rancière es un filósofo de nacionalidad francesa nacido en 1940, en 
Argel, Argelia y que al igual que su contemporáneo Alain Badiou, fue discípulo 
de Althusser durante los tiempos de efervescencia intelectual y política de los 
años setenta en París. Así, no es de extrañar que en esta etapa inicial de su 
carrera intelectual, su curiosidad filosófica se asociara con el marxismo, los 
aparatos ideológicos del estado, y con las grandes revueltas revolucionarias. 
No obstante, al pasar el tiempo toma distancia de su maestro para aventurarse 
en una búsqueda intelectual propia, e inicia su interés por la arqueología a 
la manera foucaultiana. De este modo, porta el oficio del explorador arqueo-
lógico para embarcarse en la tarea de la revisión de archivos, en particular 
para indagar en la condición de los trabajadores de Francia durante el siglo 
XIX: “No soy el primer filósofo que decidió acudir a los archivos. Desde luego, 
estaba el ejemplo de Foucault. Él emprendió algo muy sorpresivo para mi 
generación: elaboró la primera historia de la locura. Era un libro de un filósofo 
que trataba íntegro los asuntos de los pobres, la medicina, los manicomios” 
(Rancière, 2008, p. 3). 

Además, Rancière no comulgaba del todo con las enunciaciones del movi
miento de izquierda del 68, puesto que desde su perspectiva, no se podía 
aseverar que el pueblo era explotado y dominado, puesto que el mismo pue-
blo no estaba enterado de ello. Es decir, existía un desconocimiento de su 
propia condición al no asumirse como alienados, dominados, o asalariados, 
puesto que estas categorías no existían en sus espacios mentales y como 
consecuencia era imposible plantear una revolución desde esta espiral vicia-
da por principio, donde se quiere liberar a alguien que no se sabe atrapado.

Por el contrario, según Rancière la solución para esta problemática social 
según Rancière, gira en otra dirección, dado que la identidad obrera genera 
toda una manera diferente de aproximarse y de mirar el mundo, lo cual implica 



14

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

a su vez, implica condiciones sensoriales que terminan por repercutir ante 
la forma de posicionarse en él. De ahí que la sensibilidad juegue un lugar 
primordial, y por tanto, sea crucial su reconfiguración en aras de la eman-
cipación. Con motivo de lo anterior, no hay liberación de la clase oprimida 
mientras no se sea copartícipe de una nueva distribución sensorial, capaz de 
repercutir y transformar el cuerpo en todas sus dimensiones. Por esta razón, 
el filósofo francés se pregunta: “¿Qué significa la distribución de lo sensible? 
¿Qué clase de mundo te es dado y cómo encuentras sentido en ese mundo 
sensorial determinado?” (Rancière, 2008, p. 3).

Para responder a lo anterior, imaginemos por un momento la experiencia 
de las clases trabajadoras frente a la industria cultural que les es impuesta1. 
Esto en definitiva diseñará la arquitectura de sus palabras, las formas de ver, 
decir, y sentir. En pocas palabras, lo sensible está atado a este consumo 
estético cuya esencia posee nula capacidad crítica, donde la posibilidad de 
distinguir entre la sensibilidad propia y la impuesta, parece una utopía más. 
La música, las películas, los reality show, constituyen una infección mental 
para el espectador, y por lo cual, bajo estas características pensar en un 
espectador emancipado constituye una imposibilidad. Por lo tanto, Rancière 
no se conformará con esta concepción alienante de los marcos sensoriales. 
Al contrario, plantea que política y estética van de la mano, debido a que no 
se puede pensar y realizar una transformación sin una ruptura en los marcos 
sensoriales con los que nos aproximamos y miramos el mundo. 

Este artículo presenta cuatro claves de la filosofía ranceriana con el objetivo 
de vincularlo a la reflexión pedagógica contemporánea. Para ello, se analiza 
el concepto de disenso, la concepción de pensamiento crítico, la interdis-
ciplinariedad y la propuesta del maestro ignorante. Se concluye que estas 
aportaciones filosóficas contribuyen a actualizar la filosofía de la educación, 
la práctica pedagógica en las aulas, y sin duda la calidad y el cultivo del 
pensamiento crítico. 

2. Del disenso a las desventuras del pensamiento crítico

De entrada, resulta importante señalar el vínculo que propone Rancière 
entre estética y política, puesto que la idea común sobre lo político, no se 
relaciona únicamente con lo jurídico e institucional, ya que todos estamos 
inmersos en juegos relacionales que también implican la manera en la que 

1	  El concepto de industria cultural fue acuñado por T. Adorno,  para referirse 
a las obras de arte cosificadas por la lógica del capitalismo. 



15

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

interactuamos con los objetos y la forma de apreciarlos, es decir, de darles 
un valor estético. De este modo, lo político también implica formas de sentir, 
para entender esto, Rancière (2015) plantea que:

La política, en efecto, no es en primer lugar el ejercicio del poder o la lucha 
por el poder. Su marco no está definido de entrada por las leyes y las institu-
ciones. La primera cuestión política es saber qué objetos y qué sujetos están 
concernidos por esas instituciones y esas leyes, qué formas de relaciones 
definen propiamente a una comunidad política, a qué objetos conciernen 
esas relaciones, qué sujetos son aptos para designar esos objetos y para 
discutirlos (p.39).

Por lo anterior, es oportuno tener presente que para Rancière la política no 
se adscribe al significado común que lo vincula con el poder, es decir, por 
las relaciones que se originan entre los que gobiernan y los gobernados. Al 
contrario, es justamente en este círculo vicioso donde no se erige la política. 
De ahí la escisión y la resignificación que plasma la concepción política ran-
ceriana al subvertir los procesos destinados a gobernar. Por ende, lo político 
aniquila todo proyecto de gubernamentabilidad para fundar una dimensión 
distinta a la instaurada por este orden policial donde el concepto de disenso 
será el concepto que irrumpirá en este marco de política que no es política.  

Ahora bien, es crucial anotar lo que Rancière propone como disenso. Para ello, 
será elemental recordar que una de las preocupaciones esenciales de este 
filósofo consiste en desmontar los dispositivos sensoriales que transcurren 
dentro de un horizonte de alienación, esto es, aquellos eventos donde existe 
una muralla que constriñe tanto al pensamiento como a la sensibilidad. De 
esta forma, podamos señalar que disenso es el arma y la vía de la sensibilidad 
para buscar otros cuadros, otras escenas, otras latitudes: “Es el trabajo que 
produce disenso, que cambia los modos de presentación sensible y las formas 
de enunciación al cambiar los marcos, las escalas o los ritmos, al construir 
relaciones nuevas entre la apariencia y la realidad, lo singular y lo común, lo 
visible y su significación” (Rancière, 2015, p.67). De ahí que podemos apostar 
que la educación camina en aras de provocar una experiencia de disenso 
que rompa con la política de la gubernamentabilidad y la opresión estética, 
para abrir la puerta  a nuevos espacios de socialización del conocimiento 
tanto en el ámbito científico como en el artístico. 

En efecto, no cabe duda que  el disenso como proyecto educativo  se nutre de 
la estética en su máxima irradiación y sabe a ciencia cierta que necesita cier-



16

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

tas elevaciones, ciertas fluctuaciones, por lo que no vacilará en auxiliarse de 
una nueva sensibilidad para llegar a su destino. En este contexto, es preciso 
enfocar toda la atención hacia una apertura sensorial, donde la dislocación 
de los sentidos juega una potencialidad: “Eso es lo que estaba en juego en 
la emancipación: salirse de los modos ordinarios de la experiencia sensorial. 
Esta conclusión fue decisiva para mi idea de la política, que no se trata de 
las relaciones de poder sino del encuadre del mundo sensorial en sí mismo” 
(Rancière, 2015, p.3). Con ello no cabe duda que el disenso como potencia 
educativa y política tiene como eje orientador concebir un horizonte emanci-
patorio. Como tal, será oportuno anudar los lazos de lo político y lo estético 
en el nacimiento de un pensamiento crítico distinto al postulado durante el 
siglo XX bajo los discursos de la denuncia. 

Sin embargo, cabe preguntar ¿Cómo vincular el disenso con este nuevo 
pensamiento crítico? ¿Cómo revitalizar el pensamiento crítico ante la cosi-
ficación del lenguaje y la denuncia? Estas interrogantes, en definitiva valen 
la pena de ser respondidas, en la medida en que estamos en un horizonte 
poco favorecedor en el que pocas veces existe el tiempo para poder pensar 
de manera honesta y real. Para ello será pertinente estudiar las ideas ran-
cerianas que se desarrollaran a continuación. 

En su libro El espectador emancipado Rancière dedica un capítulo entero 
para hablar de las desventuras del pensamiento crítico, ahí plantea la defensa 
de la crítica, muy a pesar de algunos de sus detractores, quienes señalaron 
su inoperatividad. Contrario a lo sostenido por los detractores de la crítica, el 
filósofo desea realizar una crítica de la crítica, analizando algunos fenómenos 
del arte que cuestionan la lógica del capitalismo global y los llamados desen-
cantos de la posmodernidad. Frente a esto, busca reconfigurar el pensamiento 
crítico acorde al horizonte temporal en el que estamos viviendo, en donde la 
crítica ha de enfocarse en el inminente desgaste del marxismo y el ocaso de 
las revoluciones, es decir, la crítica ha de aceptar, como piensa Zizek (2002)  
y Badiou (2002), que el capitalismo ha triunfado y que debemos re pensar 
de qué manera atacarlo. 

De ahí que el disenso no sólo sea un dispositivo estético, sino que también 
encarne una dimensión cognitiva, al ser una de las puertas que vislumbra 
y da lugar al pensamiento crítico: “El disenso pone nuevamente en juego, 
al mismo tiempo, la evidencia de lo que es percibido, pensable y factible, y 
la división de aquellos que son capaces de percibir, pensar y modificar las 
coordenadas del mundo común” (Rancière, 2015, p.3).En tal sentido, resulta 



17

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

pertinente socializar este concepto, no sólo en el campo de la epistemología 
y la estética, sino también, en el campo de la filosofía de la educación para 
repensar el mismo discurso de pensamiento crítico, muy presente en algunos 
currículos educativos, pero muy pocas veces cuestionado y repensado para 
las necesidades temporales del siglo XXI.

En este sentido, la reflexión de Rancière pone en tela de juicio una de las 
premisas básicas del pensamiento crítico “tradicional” de corte platónico 
enfocado en desenmascarar las ilusiones, cuyo propósito consiste en  hacer 
ver y pensar a los incapaces, alejándolos de las tinieblas y dislocaciones 
que produce la falsa apariencia: “Los procedimientos de la crítica social, 
en efecto, tienen la finalidad de  curar a los incapaces, a los que no saben 
ver, a los que no comprenden el sentido de lo que ven, a los que no saben 
transformar el saber adquirido en energía militante” (Rancière, 2015, p.45). 
Ante esto, los modos de proceder de toda crítica social tienen como objetivo 
sanar a los incapaces, es decir, a todos aquellos incapaces de ver, incapaces 
de comprender, que no usan su conocimiento para crear transformaciones 
sociales. De tal manera que: “Y los médicos tienen necesidad de esos enfer-
mos a curar. Para curar las incapacidades necesitan reproducirlas indefini-
damente. Por otra parte, para asegurar esta reproducción, basta con el giro 
que, periódicamente, transforma la salud en enfermedad y la enfermedad y 
salud” (Rancière, 2015, p. 60). Por tal motivo, bajo esta óptica es de suma 
relevancia instruir a los incapaces, a los no educados, a los embrutecidos 
por la maquinaria enajenada de los medios de comunicación. Sin embargo, 
esta no es la vía de Rancière, porque desde su propuesta filosófica, todo 
“incapaz” posee las capacidades para vivir una escena de disenso, y  puede 
ser coparticipe de ella en cualquier momento, con tan sólo permitirse hilvanar 
otro tipo de sensorialidades más allá de lo reconocible por sus modos de sentir 
tradicionales. Es así que toma sentido la crítica tradicional a la que considera 
reciclada por la misma idea platónica desde hace bastante tiempo: “Y ahora, 
desde luego, la ciencia crítica reciclada nos hace sonreír ante esos imbéciles 
que todavía creen que hay mensajes ocultos en las imágenes y una realidad 
distinta de la apariencia. La máquina puede funcionar así hasta el final de 
los tiempos, capitalizando la impotencia y la crítica que devela la impotencia 
de los imbéciles” (Rancière, 2008, p. 4). Esto implica el reto de dejar atrás el 
discurso común de los intelectuales que señalan una y otra vez a la masa de 
ignorantes que caen seducidos ante la implosión de las imágenes engañosas 
que los mantienen sedados y alienados ante los terrores del poder. Por esta 
razón, un pensamiento crítico renovado, tal y como lo postula nuestro filósofo, 
necesita orientarse en conocer la realidad de las formas de lucha, y también, 



18

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

ser capaz de crear un pensamiento cuya meta sea reconfigurar otros mundos 
posibles vinculados a estas formas. No sólo revelarlos una y otra vez, sino 
pensar la imagen de un mundo futuro al margen de la dominación, es decir, 
luchar por otro mundo, no sólo señalar los malestares del mundo: “El pensa-
miento crítico debería de tener como punto de comienzo una forma específica 
de “realidad”: la realidad de las formas de lucha que se oponen a la ley de la 
dominación. Primeramente y de un modo principal debería de consistir en la 
investigación acerca del poder de configurar mundos alternativos inherentes 
a esas formas” (Rancière, 2017, p. 6). Con ello no queda duda que el eje que 
dinamiza la crítica ha de guiarse por un programa de investigación, que sea 
capaz de no sólo señalar los desajustes y “males” de la sociedad “actual”, 
sino en contrarrestarlos con un pensamiento creativo cuya fortaleza radique 
en crear las posibilidades para el nacimiento de otra sociedad. 

Lo anterior nos permite pensar que la ciencia crítica está debilitada ante el 
modo de desocultar los mensajes ocultos de las imágenes, al cuestionar lo 
que en realidad quieren decir. Al seguir propagando una diferencia entre lo 
real y lo aparente, al develar la impotencia critica del ciudadano cosificado. 
De ahí que sea interesante destacar que Rancière toma distancia de esta 
manera de pensar la crítica, puesto que no desea estar dentro de la misma 
lógica de reproducción: “Más bien he sugerido la necesidad y la dirección 
de un cambio de trayectoria. En el corazón de esta trayectoria, reside el 
intento de desanudar el lazo entre la lógica emancipadora de la capacidad 
y la lógica crítica de la captación colectiva” (Rancière, 2008, p. 3). De esta 
forma, no hay vuelta a la misma maquinaria “critica” que deseaba desocultar 
significados ocultos y deseaba distinguir entre lo real y lo aparente. Por ello 
resulta necesario redireccionar los dinamismos de las trayectorias, esto es, 
no reproducir los mismos mecanismos de la crítica que es platónica sin sa-
berse platónica. Crear el territorio para que afloren topologías emancipatorias, 
donde en cualquier momento de percepción y pensamiento pueda develarse 
el escenario del disenso. En este sentido, ya no seremos incapaces. Al con-
trario, florece la capacidad de ser sensible a encontrar escenas de disenso 
por los flujos vitales de la existencia, y desentramar la lógica de la enajena-
ción, para intensificar los sentidos y el pensamiento en otros entramados. 
Para esto será necesario crear otros presupuestos, no seguir anclados en 
presupuestos anteriores: “Salir del círculo es partir de otros presupuestos, 
de supuestos seguramente no razonables con respecto al orden de nuestras 
sociedades oligárquicas y a la lógica presuntamente crítica que es su doble. 
Uno presupondría, así, que los incapaces son capaces, que no hay ningún 



19

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

oculto secreto de la máquina que los mantiene encerrados en su posición” 
(Rancière, 2008, p.7).  

Uno supondría que no hay ningún mecanismo fatal que transforma la reali-
dad en imagen, ninguna bestia mounstruosa que absorbe todos los deseos 
y energías en su estómago, ninguna comunidad perdida a restaurar: “Lo que 
hay son simplemente escenas de disenso, susceptibles de sobrevenir en 
cualquier parte, en cualquier momento” (Rancière, 2015, p.60). A consecuen-
cia de ello, el montaje donde se develará o surgirá el acontecimiento como 
disenso, ya no tiene nada que ver con la existencia de algo escondido bajo 
los engaños de la apariencia, tampoco con un único régimen hermenéutico 
de valorar el mundo, lo cual permitirá organizar la sensorialidad en otro ré-
gimen no percibido por un estatuto institucionalizado de lo sensible, incapaz 
de aspirar a otras coordenadas: “Disenso significa una organización de lo 
sensible en la que no hay realidad oculta bajo las apariencias, ni régimen 
único de presentación e interpretación de lo dado que imponga a todos su 
evidencia. Por eso, toda situación es susceptible de ser hendida en su interior, 
reconfigurada bajo otro régimen de percepción y significación” (Rancière, 
2015, p. 62). Esto sugiere la imperiosa necesidad de trazar otros regímenes 
de percepción y significación. Para esto es necesario rediseñar el horizonte 
donde aflora tanto el pensamiento, como la percepción, con el objetivo de 
cambiar la topografía y repartición de las fortalezas y debilidades, con el fin 
de reconfigurar el paisaje de lo perceptible y de lo pensable modificando el 
territorio de lo posible y la distribución de las capacidades y las incapacidades. 
Por esta razón la propuesta de Rancière toma distancia del pensamiento 
crítico tradicional, que solo reproduce y mistifica la incapacidad del sujeto 
para ejercer la crítica y en consecuencia será necesario socializarlo en las 
aulas educativas. 

3. Interdisciplinariedad en el pensamiento de Rancière

Otro de los aportes de Rancière que podemos vincular al campo educativo 
es el ejercicio de la interdisciplinariedad. Y ello es así, porque este pensador 
no se queda sólo en la mera discursiva propagandística de repetir una y otra 
vez la hermandad y complementariedad de las disciplinas científicas, sino 
que al contrario, ejerce y satisface su búsqueda de conocimiento a partir de 
la aprehensión de diversos conocimientos tanto de las ciencias sociales como 
de las ciencias naturales. 



20

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

De esta manera, su indagación inicia por integrar múltiples aspectos discipli-
nares, donde la conjugación de la filosofía con la historia se funde con sus 
inquietudes estéticas y políticas. De tal modo que su obra transcurre entre la 
reflexión literaria, histórica, estética, política y filosófica, pues como él mismo 
afirma: “te interesa un objeto y tratas de comprenderlo. Por ejemplo, tratas 
de entender cómo puede cambiar la gente los marcos sensibles de su exis-
tencia –como fue el caso en el proceso de emancipación” (Rancière, 2008, 
p. 7). Por eso el pensador francés no tendrá suficiencia teórica sólo con el 
estudio de una sola disciplina, al contrario, se auxiliará de todo aquel saber 
que le haga pensar otra cosa distinta a le que había pensado, sin olvidar por 
supuesto, la vía del camino emancipado.   

Así, se le puede percibir como historiador, literato, o crítico de cine, porque 
para el filósofo francés, las etiquetas disciplinarias no son necesarias, y por 
lo tanto no existe el campo de una disciplina real. Por ello Rancière (2008) 
enfatiza:

Así que si quiero entender, debo cruzar las fronteras de las disciplinas. 
Esta clase de delineación de las fronteras es la otra cara de una receta 
íntima. Hay dos modos de pensar. Está el pensamiento del pobre, que 
es la expresión de su condición, y está el pensamiento de un pensador, 
quien elabora la bibliografía y organiza manifestaciones de pensamiento, 
pero el pensamiento es justo una expresión de una condición (p.10).  

Asimismo, Rancière es uno de esos pensadores que lleva a la praxis la inter-
disciplinariedad, arrancándola del eje discursivo, o de la mera palabrería, para 
ejercitarla dentro de sus propias interrogantes. De esta manera, su curiosidad 
no se estanca en las respuestas de una sola perspectiva disciplinar, debido a 
que al igual que los hombres del renacimiento, abarca un abanico más amplio 
de posibilidades explicativas para alcanzar un rango infinito de explicaciones: 
“Así, cuando mi trabajo no pertenece básicamente a una disciplina, pertenece 
a un intento de romper las fronteras de las disciplinas, porque los límites están 
ahí solo para decir que no debes cruzar la frontera y que hay dos clases de 
pensamiento, dos clases de seres pensantes” (Rancière, 2008, p. 6). De ahí 
se concibe una búsqueda intelectual genuina, donde la curiosidad no tiene 
límites y sabe a ciencia cierta que llegar a las máximas cumbres del conoci-
miento requiere no conformarse con una sola aproximación disciplinar, sino al 
contrario se sirve de todo el cumulo de saberes para elevar el pensamiento. 

Por último, es importante colocar la propuesta de Rancière en un horizonte 



21

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

transgresor y poco cómodo donde ya no es necesario repetir una y otra 
vez que el sujeto está sujetado, que los hombres sin cualidades no poseen 
pensamiento crítico, que están alienados, cosificados, pues como medita 
el filósofo: “Es la puesta en obra de la cualquiera, capacidad atributo de las 
cualidades de los hombres sin cualidades. Son éstas, ya lo he dicho, hipó-
tesis no razonables. Sin embargo, creo que hay más por buscar y más por 
encontrar hoy en la investigación de ese poder que en la interminable tarea 
de desenmascarar los fetiches o la interminable demostración de la omnipo-
tencia de la bestia” (Rancière, 2015, p.65). Con esto se despliegan nuevas 
rutas para el pensamiento, que ya no sigan ancladas en la costumbre de la 
caverna platónica que desea una y otra vez desenmascarar la ilusión, des-
membrar la sombra, derribar el engaño, apostando por salvar a los miopes 
e incapaces de ver la realidad. A ese discurso ya caduco, donde la bestia 
capitalista, es la encargada de enajenarnos a través del consumo de espec-
táculos y mercancías, pues  al contrario, esa incapacidad de los “hombres” 
se convierte en la capacidad de poder ser partícipes de escenas de disenso 
en todo lugar y más allá de la clase social o el capital cultural que posean, 
es simplemente atreverse a la apertura de lo sensible como sendero donde 
acontece la emancipación más allá de la pobreza espiritual o material. Ante 
estos planteamientos, a continuación se describen algunas de las  ideas que 
elaboró Rancière a propósito de la igualdad de las inteligencias en su libro 
El maestro ignorante.

4. El maestro ignorante

El título de una obra como El maestro ignorante, ante el inminente conserva-
durismo de ciertos discursos optimistas en torno a materia educativa, puede 
provocar cierta desconfianza desde una lectura apresurada. No obstante, 
este texto engloba una visión transgresora, pues no desea embrutecer más 
las mentes de los educandos -meros receptáculos del saber-, sino que busca 
sacudir  el pensamiento, para sacarlo de su zona de confort, con la finalidad 
de abismarnos  en una aventura de aprendizaje no tradicional.  

Rancière se inspira en la experiencia educativa de un pedagogo francés  del 
siglo XIX llamado Jacotot. Este educador, por cuestiones de naturaleza políti-
ca, se ve obligado a cambiar de residencia, y se traslada a Bélgica. Ahí decide 
continuar con su labor docente, sin embargo, se le presenta una dificultad: la 
barrera del idioma. Los estudiantes ignoraban el idioma francés, y Jacotot el 
holandés. En tal sentido, no existía un lenguaje intermedio para comunicarse 



22

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

con ellos, por lo que resultaba casi imposible darles indicaciones. Por esta 
razón, a Jacotot se le ocurrió buscar un referente común, para construir un 
vínculo con sus estudiantes. Este lazo, fue la lectura de Telémaco, recién 
publicado en una edición bilingüe. 

De inicio, Jacotot consiguió un intérprete para darles a sus alumnos las prime-
ras instrucciones. Estas consistieron en leer el texto en francés con ayuda de 
un diccionario luego les pidió que escribieran todo lo que habían comprendido: 
“Pidió a los estudiantes así preparados que escribiesen en francés lo que 
pensaban de todo lo que habían leído. «Se esperaba horrorosos barbarismos, 
con impotencia absoluta quizá” (Rancière, 2003, p.15). Sin embargo, no ocu-
rrió así. Los jóvenes fueron capaces de aprender sin explicación alguna. Ante 
este acontecimiento, Jacotot replanteó sus ideas pedagógicas fundadas en 
la creencia común que establece que todo proceso de aprendizaje ha de ser 
guiado por un profesor que explique, transmita, y comunique conocimientos. 
Esto implica que el alumnado se quede en un papel pasivo, donde el que 
posee la verdad de los saberes, es una inteligencia superior, a la que se le 
tiene que seguir con fidelidad y pocas veces ser cuestionada. 

De lo anterior, Rancière planteó que desde el régimen explicador el docente 
encarna una figura de poder autoritaria, creando la identidad del amo indi-
vidualista, poseedor de todo un capital cultural legítimo e incuestionable. 
Ante esto, el filósofo no duda en afirmar: “Nadie conoce realmente más que 
lo que ha comprendido. Y, para que comprenda, es necesario que le hayan 
dado una explicación, que la palabra del maestro haya roto el mutismo de 
la materia enseñada” (Rancière, 2003, p.7). En consecuencia, esta relación 
genera una desigualdad, autoritarismo, y ausencia de pensamiento crítico 
ante el saber recibido. Ante esta situación, es necesario crear un horizonte 
para el devenir igualitario. 

Aunado a lo anterior, Rancière enfatiza una igualdad cognitiva, una igualdad de 
las inteligencias, necesaria para que acontezca este pensamiento crítico: “la 
condición de posibilidad de cualquier política emancipadora es la presunción 
de la igualdad de la inteligencia”. En este sentido, mientras los intelectuales 
sigan señalando a los embrutecidos por la sociedad del espectáculo, repre-
sentando una y otra vez su incapacidad, siguen reproduciendo la desigualdad 
de la inteligencia, pues los colocan en una escala menor: en el horizonte de 
los embrutecidos, los engañados por los reality show. Así, toda política que 
aspira a la emancipación trata en relaciones de alteridad igualitarias, donde 
nadie es más inteligente que otro, sino que al contrario, cualquiera puede 



23

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

tener acceso a una experiencia de disenso: “Una práctica emancipadora 
es la puesta en marcha de una capacidad basada en la presunción de que 
todo el mundo puede desarrollar la misma capacidad. Está claro que hay 
muchos discursos radicales hoy en día que están basados exactamente en 
la presunción opuesta” (Rancière, 2017, p. 8). De ahí se deriva la igualdad 
de las inteligencias, donde todos los sujetos tienen la misma oportunidad 
para engendrar experiencias de disenso que contraataquen los aparatos 
ideológicos del estado 

Para ello será crucial sacar a la igualdad de su esfera utópica, del encierro 
omnipotente que le impide realizarse, y concretarla en situaciones educativas 
reales. En este sentido, la igualdad se logra cuando se realiza la alteridad 
de manera genuina, y el yo se desliga del individualismo, y de la manía del 
yo, yo, yo, y después yo, para imantarse a una atmósfera que logra cultivar 
la solidaridad amorosa a través de una empatía sin conveniencias de por 
medio. Cuando el acto cara a cara, como apuntaba Levinas (2008), se vuelve 
un reconocerse en el otro como igual, como seres mortales en esta llanura 
de la existencia se da la búsqueda del conocimiento sin ningún régimen de 
poder de por medio, propiciando la emancipación intelectual.

En suma, El maestro ignorante crea un espacio autónomo y libre para el 
aprendizaje, donde los estudiantes no esperan que se les arroje el conoci-
miento de manera digerida, sino que ellos son capaces de explorar, e indagar 
siguiendo el instinto y curiosidad por el saber. Así, se aniquila la relación 
amo esclavo (maestro-alumno) y se genera una esfera compleja donde la 
búsqueda del conocimiento deviene natural, es decir, sin ninguna norma-
tividad de por medio, puesto que el devenir aprendiendo acontece en una 
temporalidad sin atadura alguna y se indaga sólo en aquello que es capaz 
de saciar la sed de conocimiento del espíritu. En este sentido, la ignorancia 
como concepto educativo ayuda el desarrollo del pensamiento, puesto que 
esta paradoja permite cuestionar la  eficacia de las instituciones educativas 
y sus artefactos de difusión. 

5. Conclusiones

La integración del pensamiento ranceriano a la filosofía de la educación 
contemporánea, permitiría actualizar la teoría tanto en las aulas, como en la 
investigación educativa. Hacer presente el disenso, el pensamiento crítico, la 
interdisiciplinariedad y la figura del maestro ignorante como potencialidades 



24

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

claves de todo pensar que aspire a la transgresión y a la más alta crítica. 
Así, será posible apostar por la creación de una nueva comunidad educativa, 
donde la búsqueda por nuevos regímenes de sensorialidad y pensamiento, 
permeen de frescura y emancipación el horizonte futuro de todo aquel que 
aspire a ser un sujeto “educado”. 

En cierto modo, la filosofía de la educación necesita nutrirse de los debates 
filosóficos contemporáneos, con la finalidad de contextualizar al siglo XXI 
ante las modificaciones teóricas, debido a que el tiempo es distinto al del 
siglo pasado. Esto significa que el pensamiento crítico ya no se puede so-
cializar bajo los paradigmas tradicionales, y que es importante ubicar a los 
estudiantes en un espacio-tiempo distinto, donde la crítica ya no consiste en 
señalar los malestares de la cultura, sino que aspira a construir otro mundo 
posible a partir de programas de investigación que tomen en cuenta la tesis 
ranceriana de la inversión, donde el desplazamiento consiste precisamente 
en pensar otro régimen de sensibilidad que ya no reproduzca la misma lógica 
de reproducción de señalar la enajenación de los incapaces, seducidos por 
la sociedad del espectáculo y el consumo. En consecuencia, resulta fun-
damental crear un  horizonte acorde con estas ideas para que irrumpa una 
transformación política y estética, a través de una educación comprometida 
en crear situaciones propicias para pensar y sentir diferente. Así, este deseo 
colectivo que es posible concretar, si optamos por difundir estos discursos de 
resistencia, a través de nuestro trabajo diario en la ruta del pensar. 

Sin duda, la verdadera educación se erige en el disenso como zona subversiva 
de todo pensar, y nuestro enfoque futuro ha de dirigir el lenguaje, la imagina-
ción y el pensamiento, para que nazca esa nueva imagen del mundo, donde 
la conciencia emancipada sea una libertad posible en todas las escalas de 
la realidad social. Con esto será un hecho mirar la política en sintonía con la 
estética, lejos de los discursos del poder y demás maquinarias enajenantes 
y afirmar que  con  el disenso, no hay memoria, lo único que queda es la paz. 

Por último, estas claves pedagógicas de Rancière constituyen una vía para 
la  emancipación intelectual al propiciar las condiciones para que el estu-
diante se libere del orden explicador. De ese orden, que insiste una y otra 
vez, que existe una inteligencia superior, cuya meta consiste en transmitir 
conocimientos a inteligencias incapaces o débiles. Es decir, un sujeto con 
poder autoritario para amoldar las mentes de sus estudiantes de acuerdo a 
sus propias perspectivas paradigmáticas. Un docente que no le permite a sus 
alumnos buscar el conocimiento por sí mismos, y que les inhibe pensar al 



25

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

margen de su sabiduría suprema. Ante esto, la emancipación del pensamiento 
ocurre cuando precisamente se evita esta sujeción, y el individuo –cualquier 
individuo- accede a la zona libre del pensamiento, buscando, indagando, 
siguiendo su propia curiosidad y deseo por el saber. 

Referencias

Badiou, A. (2008). El siglo. Buenos Aires. Manantial. 

Rancière, J. (2017). Sobre la importancia de la Teoría Crítica para los 
movimientos sociales actuales. Recuperado de:  http://estudiosvisuales.net/
revista/pdf/num7/05_ranciere.pdf

Rancière, J. (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manan-
tial.

Rancière, J. (2003). El maestro ignorante. Barcelona: Laertes.

Rancière, J. (2003). El desacuerdo. Barcelona: Laertes.

Levinas, (2012).Salamanca: Totalidad e Infinito. Ediciones Sígueme.

Rancière, J. (2008). “No existe lo híbrido, sólo la ambivalencia”, Fractal 48   
(13). Recuperado de: http://www.revistaluthor.com.ar/spip.php?article82

Zizek, S. (2005). Bienvenidos al desierto de lo real. Madrid: Akal


	eb32e31042bcc3dc102b47dbadc5035d585f5a2d5e1aca3086bb1f73fc225461.pdf
	ec99490de9d4e2775a09e55ec83e70062c2c5832eb0214bbdab077c475a71a66.pdf

