
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: Óbices à educação pelo 
ardil pós-metafísico 

Autor(es): Artur José Renda Vitorino 

Año de publicación / Ano de publicação: 2016 

DOI: 10.63314/WRXY9087 

 
Citación / Citação 

Vitorino, A. J. R. (2016). Óbices à educação pelo ardil pós- metafísico. 
Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 3(6), 267- 
279. https://doi.org/10.63314/WRXY9087 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/WRXY9087


267

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Óbices à educação pelo ardil pós-metafísico

Artur José Renda Vitorino 
Pontifícia Universidade Católica de Campinas 

arturvitorino@puc-campinas.edu.br

Doutor em História pela Unicamp (São Paulo, Brasil) é professor titular da Pontifícia 
Universidade Católica de Campinas (São Paulo, Brasil) pertencente ao corpo per-
manente de seu Programa de Pós Graduação em Educação, com experiência nos 
seguintes temas: Fundamentos da Educação; Políticas Públicas em Educação; História 
Regional e História Social do Trabalho. Tem realizado investigações e publicado nas 
áreas de Política Pública Antirracista em Educação, Fundamentos da Educação e 
dos estudos sobre as relações entre mídia, racismo e educação 

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 3 - Número 6 - 2016

pp. 267 - 279

Ao se interrogar se é possível, 
por meio da educação, ter 
uma atitude otimista da vida 
e do mundo, bem como da 
ética, e assim afirmar que a 
nossa vontade de viver nos 
permite conciliar a visão de 
mundo com a visão de vida, 
integrando saber e querer, 
este texto foi dividido, além 
de sua introdução e fecho 
em mais três seções. Na 
primeira, foi problematizada a 
concepção filosófica moderna 
pela qual o homem é definido 
em sua realidade, ou seja, 
delimitou-se que a natureza 
humana tem um aspecto 
intransformável, fazendo do 
homem uma essência presa 
às suas paixões, tal como o 
homem é. Na seção seguinte, 
foi mostrado como a ideia de 
Heidegger quanto à natureza 
humana pelo Dasein obnubi-
laria a descoberta, mostrada 
na derradeira seção, de o pro-

Resumen - Resumo - Abstract

Cuando se pregunta si es po-
sible, a través de la educación, 
tener una actitud optimista de 
la vida y el mundo, así como 
de la ética; y así afirmar que 
nuestra voluntad de vivir nos 
permite conciliar la visión del 
mundo con la visión de la 
vida, la integración del saber 
con el querer. Este texto se 
divide en tres secciones, con 
su introducción y cierre. En 
un principio se problematiza 
la concepción filosófica mo-
derna, en la que el hombre se 
define en su realidad, es decir, 
si delimitada que la naturaleza 
humana tiene un aspecto 
inmutable, por lo que el hom-
bre es una esencia presa de 
sus pasiones. En la siguiente 
sección, se demuestra cómo, 
la idea de Heidegger sobre 
la naturaleza humana por el 
Dasein, oculta el descubri-
miento, que se muestra en la 
última sección, de un proyecto 

When considering whether it 
is possible, through education, 
have an optimistic attitude of 
life and the world as well as 
ethics, and so to say that our 
will to live allows us to reconci-
le the world view with the view 
of life integrating knowledge 
and want, this text was divi-
ded, and its introduction and 
closing in three sections. At 
first it was problematic to mo-
dern philosophical conception 
by which man is defined in 
your reality, that is, was delimi-
ted that human nature has an 
aspect not processing, making 
the man a prey essence to 
their passions, such as man 
is. In the following section, 
it was shown how the idea 
of Heidegger about human 
nature by Dasein cover up the 
discovery shown in the final 
section, the Socratic-Platonic 
educational project of concei-
ving man as a possibility and 



268

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
3(6). 2016

jeto educacional socrático-
platônica de conceber o ho-
mem como uma possibilidade 
e assim com a capacidade de 
formá-lo por meio da desco-
berta da liberdade como um 
problema moral. Defendeu-
se, assim, em linhas gerais, 
que o conceito de uma edu-
cação da cultura presente na 
obra de Mario Vieira de Mello 
(1963; 1985; 1986; 1993; 
1994; 1996; 2001) nos permi-
tiu responder afirmativamente 
que há, sim, e por meio da 
retomada do projeto edu-
cacional socrático-platônica 
de conceber o homem como 
uma possibilidade e, assim, 
da capacidade de formá-lo 
por meio da descoberta da 
liberdade como um problema 
moral, como construir uma 
ordem na alma do indivíduo 
e na sociedade, cuja busca 
pelo poder e o respeito à 
vida sejam forças que se 
autorregulem e acabem por 
se autoanularem.

educativo socrático-platónica 
donde se concibe al hombre 
como una posibilidad y así, 
con la capacidad de formarlo 
a través del descubrimiento 
de la libertad, como un pro-
blema moral. Se defiende, 
en términos generales, que 
el concepto de una educa-
ción de la cultura presente 
en la obra de Mario Vieira 
de Mello (1963; 1985; 1986; 
1993; 1994; 1996; 2001) nos 
permitió responder afirma-
tivamente que, a través de 
la reanudación del proyecto 
educativo socrático-platónica, 
es posible concebir al hom-
bre como una posibilidad y 
por lo tanto la capacidad de 
formarlo a través del descu-
brimiento de la libertad como 
un problema moral, cómo 
construir un orden en el alma 
del individuo y de la sociedad 
cuya búsqueda de poder y el 
respeto de la vida sean fuer-
zas que se autorregulen y no 
terminen echándolo a perder.

so with the ability to form it 
through discovery of freedom 
as a moral problem. Defended 
himself, so in general terms, that 
the concept of an education of 
this culture in the work of Mario 
Vieira de Mello (1963; 1985; 
1986; 1993; 1994; 1996; 2001) 
allowed us to answer yes there 
is, yes, and through the resump-
tion of the Socratic-Platonic 
educational project to conceive 
man as a possibility and thus 
the ability to form it through the 
discovery of freedom as a moral 
problem, how to build an order 
in the soul of the individual and 
society whose quest for power 
and respect for life are forces 
governing themselves and en-
ding up spoiling.

Para citar este artículo:
Vitorino, A. J. R. (2016). Óbices à educação pelo ardil pós-metafísico. Ixtli. Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 3(6). 267 - 279.

Palavras-chave: Educação; Cultura; Poder; Razão; Liberdade
Palabras Clave: Educación; Cultura; Potencia; Razón; Libertad
Keywords: Education; Culture; Power; Reason; Freedom

Recibido: 01/06/2015		  Aceptado: 11/11/2015



269

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Óbices à educação pelo ardil pós-metafísico

1. Introdução

Desde o Sócrates platônico, a pergunta se a areté (virtude) é algo que pode 
ser ensinada está presente em quem se propõe ser educador. A hipótese 
de Sócrates exposta por Platão (2001) em Mênon de que tudo o que se 
ensina é saber, ao responder afirmativamente que a virtude é saber e assim 
concluir que a virtude é ensinável, permite afirmar que um lugar denominado 
escola, lugar este, nascido para formar e aprimorar a conduta dos jovens, 
seja possível ensinar às pessoas tornarem-se virtuosas, éticas, morais para 
o seu autoaperfeiçoamento individual e o seu altruísmo de alcance social. 
Defende-se a ideia que é possível ensinar as pessoas, por meio da reflexão 
ética, a capacidade para que elas possam realizar a responsabilidade práti-
ca, a partir da auto-orientação, com o fim de alcançar normas pessoalmente 
afirmadas e que ao mesmo tempo resistam aos critérios de universalidade.

Para muitos, no entanto, tal propósito soa, hoje, bastante ingênuo. Só para 
ficarmos no século XX, a crônica de seus acontecimentos nos mostraram 
que os homens foram capazes das maiores atrocidades, indicando-nos que 
não há freios para as suas ações ignóbeis e deploráveis. Assim, se a ideia do 
progresso material e técnico seja algo plenamente demonstrado, a despeito 
dos críticos que se atém a discorrer sobre a irracionalidade da ciência e o seu 
corolário, a técnica, que desde o século XVI vem destruindo a Natureza com 
a concepção de que ela é hostil ao homem, e por isso, por meio do conheci-
mento, o homem precisa dominá-la; por outro lado, a ideia de um progresso 
moral não tem, hoje, quem possa defendê-la. Há raras exceções, como a de 
Steven Pinker (2013), cuja conclusão de que a violência está diminuindo ao 
longo da história da humanidade somente infirma a regra geral: a bestialidade 
humana é intrínseca à natureza humana. Ou seja, que é justamente o contrário 
o que infelizmente pode ser observado e provado com dados quantitativos e 
qualitativos: a violência humana medrou ao longo dos tempos.

Daí um problema, o qual pode ser formulado da seguinte maneira: é possível, 
por meio da educação, ter uma atitude otimista da vida e do mundo, bem 
como da ética, e assim afirmar que a nossa vontade de viver nos permite 
conciliar a visão de mundo com a visão de vida, integrando saber e querer? 
Em outras palavras, há como estabelecer uma ordem na alma do indivíduo 
e na sociedade, cuja busca pelo poder e o respeito à vida sejam forças que 



270

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
3(6). 2016

se autorregulem e acabem por se autoanularem?

Com o fim de pelo menos encaminhar uma resposta a esse problema, neste 
texto foi esboçado as linhas gerais de um conceito de Educação da Cultura 
com referência à criação de um espírito ético – dado que o desenvolvimento 
histórico dessas duas ideias, a educacional e de poder, levou-as a se coloca-
rem cada vez mais em oposição recíproca. As linhas gerais desse conceito 
de uma educação da cultura estão presentes na obra, formada por diversos 
livros, de Mario Vieira de Mello (1963; 1985; 1986; 1993; 1994; 1996; 2001). 
Busca-se, assim, responder afirmativamente que há, por meio de um conceito 
de educação da cultura, como construir uma ordem na alma do indivíduo e 
na sociedade, cuja busca pelo poder e o respeito à vida sejam forças que se 
autorregulem e acabem por se autoanularem.

2. O Problema

Com 57 anos, o professor Kant, após 11 anos de sua nomeação como pro-
fessor titular de Lógica e Metafísica na Universidade de Königsberg, publica 
em 1º de maio de 1781 a sua Crítica da Razão Pura (Kant, 2001) . Neste 
tratado, ao pôr na fôrma pela metafísica da metafísica o discurso dos filósofos 
– que “pretendem falar-nos do inteligível (do Eu, de Mundo, de Deus) e sub-
repticiamente empregam noções que só valem no terreno do conhecimento 
sensível” (Lebrun, 1983, p. 17) -, o fim da metafísica foi enunciado. E mais: 
caso queiramos dizer sobre o Mundo, isso não tem mais sentido, pois ocorreu 
uma cisão. O mundo – se é que ainda cabe usar a expressão “mundo” – tem 
de ser pensado pela ciência. E sobre o discurso filosófico, cabe aos filósofos 
discutirem sobre o mesmo, e por meio de uma linguagem técnica própria 
à filosofia. Ou seja, há as disciplinas que podem dever-se à experiência, e 
aquelas que não podem dever-se à experiência: as primeiras não contêm 
proposições universais; as segundas contêm proposições universais. Mesmo 
controverso, de que tenha sido mostrado o fim da metafísica, certo é que foi 
assim que nasceu a filosofia moderna “através de Kant e contra ele” – afirmou 
G. Lebrun (1983, p. 23).

Pós Kant, e especialmente por meio da crítica da metafísica em Carnap e 
Heidegger (Puntel, 2010, p. 229-258), depois de contrapostos e expostos os 
mais diversos argumentos contra a metafísica, cuja morte continua sendo 
anunciada e enunciada, nas primeiras décadas do século XXI, palco da agonia 
das filosofias presas à ideia abrangente de razão, o ambiente filosófico o qual 



271

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

estamos vivendo atualmente nos remete a um sentimento de abandono. De 
imediato, ao se considerar o solo onde se movem os filósofos precursores 
do relativismo e do pós-modernismo, ao pensarem ser possível evitar as 
dificuldades criadas pela filosofia do sujeito através de vários estratagemas, 
desenvolvendo uma teoria do ser alheia aos imperativos da razão com Heide-
gger; radicalizando uma teoria do poder sem nenhuma correlação com a ideia 
de cultura com Foucault; invocando um princípio de comunicação intersubje-
tiva independente da experiência de Sócrates e de Platão com Habermas e 
assumida por Axel Honneth, tal abandono é de longa data. Montaigne (1950, 
p. 606), ao se remeter ao mundo criado pelos filósofos, dizia que 

[...] foi com eles que aprendemos a nos tornar juízes do mundo; foi deles 
que tiramos a fantasia de que a razão humana é a controladora geral de 
tudo o que há fora e dentro da abóboda celeste, de que ela abarca tudo 
e pode tudo, e de que por meio dela tudo é sabido e conhecido.

A despeito de, a partir do século XVI, ser possível notar que ocorreu um con-
traste entre o ideal aristocrático e heroico da era feudal e do Renascimento 
com a mentalidade burguesa e a ética protestante da era posterior, é possí-
vel mostrar que ocorreu o declínio da ideia de que as paixões e os instintos 
podem e devem ser controlados pela razão, pois em seu lugar ganhou força 
e imperou a ideia de que somente os interesses – eles também movimenta-
dos pelas paixões – tem força e são invocados para neutralizar as paixões. 
Ou seja, argumentou-se a favor de que haveria de se realizar uma defesa 
a favor das paixões menos erráticas e que possibilitariam criar um espírito 
gregário contra as paixões avassaladoras e inconstantes impróprias por 
serem perturbadoras e de não catalisarem a criação de algo benigno para o 
próprio homem. Em linhas gerais, se no início da era cristã santo Agostinho 
imprimiu diretrizes básicas para o pensamento medieval ao denunciar que 
o desejo pelo dinheiro e posses como um dos três pecados principais do 
homem degradado, os quais os demais pecados seriam o desejo pelo poder 
(libido dominandi) e o desejo sexual; século depois, o argumento da “Mão 
invisível” – de uma força que faz com que os homens que buscam realizar 
suas paixões particulares conspirem inadvertidamente a favor do bem público 
– foi formulado em conexão com a ideia de que certas tendências benignas 
para o conjunto da sociedade são construídas a partir de tendências malignas 
presentes no homem (Hirschman, 2002).

Partindo-se de argumentos do homem “como ele realmente é”, pelo qual o 
homem tornou-se o próprio objeto daquilo que hoje é chamado de ciência 



272

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
3(6). 2016

política, no século XVIII, Vico, leitor de Spinoza, o qual o seguiu fielmente a 
respeito do homem “como ele realmente é”, escreveu em seu livro Ciência 
Nova (Vico, 2005, pp. 108-109):

[131] A filosofia considera o homem como deve ser e, assim, não pode 
valer senão a pouquíssimos, que desejam viver na república de Platão, 
e não cair na escória de Rômulo. 

[132] A legislação considera o homem tal ele é, para fazer bons usos 
dele para a sociedade humana: como da ferocidade, da avareza, da am-
bição, que são os três vícios que põem à deriva todo o gênero humano, 
fazem as actividades militar, mercantil e de corte, a força, a opulência e 
a sabedoria das repúblicas; e destes três grandes vícios, que destruiriam 
certamente a geração humana sobre a terra, deles faz a felicidade civil.

Mesmo que Maquiavel, Hobbes, Rousseau tivessem julgado necessário 
refletir sobre a natureza humana antes de estabelecer o tipo de ordem que 
convinha à sociedade, eles não discutiram o que o homem pode ou deve ser 
– discutiram (tal como salientou Vico) o que o homem é, o seu realismo. Desta 
forma, a intuição da existência de uma correspondência entre a estrutura de 
alma humana e a sociedade, a ideia de que o homem é uma possibilidade, 
não uma realidade, e por isso a educação deve ter uma posição central na 
vida espiritual do homem foi elidida. Não por acaso, a crítica de Vico a Pla-
tão era uma mostra do espírito que tomou conta das teorias políticas que 
surgiram no período moderno da história. E elas só se tornaram possível 
porque obliteraram a ideia da posição central da educação na vida espiritual 
do homem. São todas elas teorias que atribuem ao homem uma natureza 
fixa, intransformável. Assim, o homem é um animal de rapina para Hobbes, 
um pérfido intrigante para Maquiavel, um egoísta e um calculista para Locke 
e Rousseau, O homem pode ser educado, mas até certo ponto, pois o fundo 
da sua natureza permanece inalterável. Temos que contar com essa natureza 
animal, egoísta, pérfida, intrigante, calculista, em todos os nossos projetos 
de ordenação do Estado dentro do qual devamos conviver com os nossos 
semelhantes. A educação poderá atenuar essas tendências desfavoráveis, 
que são inatas nos membros de qualquer comunidade, mas a ordem, o Estado, 
o projeto de constituição que o regerá deverá necessariamente pressupor os 
elementos negativos presentes na natureza humana. Por meio dessa intuição, 
portanto, inferiram esses filósofos modernos que a desordem na alma humana 
não poderia se refletir na sociedade, pois o homem “como ele realmente é” 
gerará o caos e a violência desmedida de todos contra todos, destruindo a 



273

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

si mesmo e qualquer possibilidade de convivência em sociedade. Ao filóso-
fo político, ao legislador, resta encontrar meios para desviar o egoísmo, as 
paixões do homem individual de suas direções perigosas, e canalizá-las de 
modo a que se torne de uma utilidade para o bem comum. Há de se instru-
mentalizar as paixões do homem individual de modo que ele dirija sua força, 
suas energias, suas paixões não contra o interesse de seus semelhantes, 
mas em direção convergente, favorável a esse interesse, em direção a uma 
tarefa, a um trabalho em que todos estarão empenhados, todos os outros 
membros de sua sociedade, igualmente instrumentalizados (Mello, 1996).

Atrelado a isso, a cultura contemporânea rejeitou com condescendência o 
idealismo grego e a filosofia grega, os quais chamam de metafísica, e de 
roldão decretou a morte do humanismo, cujo princípio era a de que a edu-
cação tem uma posição central na vida humana. A partir disso, o homem 
dos nossos dias tem da educação uma ideia muito simples: a ideia de que 
educar é desenvolver os diversos talentos que existem em estado potencial 
no homem. Ao conceber da não necessidade de se discutir o que o homem 
pode ou deve ser, mas somente preocupado em discutir o que o homem é, o 
seu realismo, o mundo moderno e contemporâneo abandonou o idealismo, a 
filosofia e a educação, tal como haviam sido praticados no mundo clássico. Daí 
há de se perguntar: por meio de quais concepções o mundo contemporâneo 
passou a formular uma ideia muito simples do seja a educação?

3. O homem e sua leveza de estar no mundo

Se para a filosofia moderna o homem era considerado em sua realidade sob 
a chancela de argumentos do homem “como ele realmente é”; no início do 
século XX, mais propriamente o tratado Ser e Tempo, que veio a lume em abril 
de 1926, de Heidegger (2012), a concepção socrático/platônica de principiar 
a ideia, após a descoberta da liberdade como um problema moral, e de que 
a educação é o meio para atingir esse fim de integrar concomitantemente 
uma ordem na alma do indivíduo e na sociedade, sofreu um golpe quase 
mortal pelo realinhamento da questão do Ser e da Diferença pela diferença 
ontológica tal como proposta por esse filósofo.

Para Heidegger, durante todo o período que vai do aparecimento de Platão 
ao aparecimento de Nietzsche, o ser esteve esquecido, isto é, oculto. As-
sim, para o filósofo de Ser e Tempo, tornou-se imperativo que sua técnica 
analítico-filosófica-científica trouxesse à tona – em linguagem técnica, des-



274

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
3(6). 2016

velasse – a noção do que fosse o ser, uma noção, por conseguinte, do que 
fosse a verdade. Não se tratava de uma nova interpretação, e sim de uma 
revelação da verdade do ser. Toda a cultura, então, do homem ocidental se 
tinha desenvolvido sob o signo do esquecimento do ser e havia sido preciso 
que ele, Heidegger, nos advertisse disso para que a cruel verdade aflorasse 
à nossa consciência.

Caso seja levado a sério o esquecimento do ser denunciado por Heidegger, 
esta denúncia significaria posicionar-se contra tudo o que de mais interessan-
te e nobre produziu a cultura do Ocidente – cujas manifestações dão o que 
pensar! – e por esse seu estilo de pensar incluiria absorver que a natureza 
humana acontece. Assim, para Heidegger, o ser humano não é,

tal como uma coisa qualquer, um mero ente, e sim um acontecente (ges-
chichtlich), e que a sua existência tem o sentido de uma acontecência 
(Geschehen), a qual, por sua vez, é um modo de temporalização do ser 
humano. Na linguagem de Heidegger, o homem existe como um enten-
dimento (Erstreckung) entre o nascimento e a morte, ele é alguém que 
nunca terminou de nascer e que desde sempre já começou a morrer, 
em suma, um acontecente, que é simultaneamente um nascente e um 
morrente. (Loparic, 2000, p. 357)

Ao tomar a “natureza humana” como sinônimo de “acontecência”, de “tem-
poralização”, a experiencialização pelos indivíduos significa surgir do nada e 
voltar ao nada. E, a despeito de tal acontecência humana consistir em algo 
intrinsecamente difícil – ou na linguagem de Guimarães Rosa (1979, p. 16): 
“Viver é muito perigoso ...” -, pois a existência revela-se como algo pesado, 
o que seria um fardo existencial, a própria acontecência humana em sua 
temporalização transmuta-se em algo sutilmente leve como um arabesco 
no ar, pois caso sigamos a fatualidade da acontecência humana tal como 
expressa por Heidegger em Ser e Tempo, o ser humano é definido não pelo 
que fazemos ou pelo que somos como agentes sociais, mas pela possibi-
lidade de impossibilidade, ou seja, a possibilidade de não estar no mundo 
(Loparic, 1999).

Nota-se que esse estar no mundo entre as coisas do/ no mundo nos per-
mitiria desvencilharmos de qualquer responsabilidade, especialmente na 
tarefa de nos educarmos e educarmos uns aos outros. Livraríamos, assim, 
da formulação de qualquer projeto de vida sob a responsabilidade de uma 
ação educativa. Seríamos leves porque livres, e cuja liberdade fosse enten-



275

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

dida como o agir prático desvinculado de qualquer tipo de ação previamente 
pensada com vistas a alinhavar uma conduta rumo ao devir, sem se engajar 
à razão. Ou seja, pensar a liberdade como algo não ligado à razão, extirpar 
a ideia de que a razão é um instinto e, como as demais faculdades da alma 
humana, está necessariamente engajada. Assim, a liberdade estaria dissocia-
da da razão, a liberdade estaria somente compromissada com a fatualidade 
imediatista, sem qualquer preocupação quanto ao futuro, pois não vê senão 
o presente, incapaz ver mais longe, de planejar e calcular.

Esse estilo de pensar heideggeriano foi como uma luva nas mãos do homem 
contemporâneo, que é ávido de liberdade - liberdade de locomoção, liber-
dade de expressão, liberdade de reunião, liberdade de conquista, liberdade 
do mais forte, liberdade do poder -, há de se interrogar que em um mundo 
assim, em que a compreensão da liberdade que tem o homem não vai além 
dessa dimensão da liberdade animal, fica difícil imaginar como as sociedades 
possam se estruturar, como um princípio de ordem possa regular a convi-
vência dos homens.

Como, então, evitar que os homens se entredestruam em ondas de violência 
cada vez mais avassaladoras? De imediato, a perspectiva que se oferece ao 
homem é o de que somente um Estado hostil – totalitário ou que por outras 
formas desrespeite a liberdade interior do homem, instrumentalizando as 
paixões – é capaz de reprimir ou de domesticar. Contra esse fenômeno, nos 
planos do legislador da sociedade, há pretensão de intervir por meio da edu-
cação no estado de desordem da alma humana? Existe, como projeto social, 
o estabelecimento de um estado de coisas que inclua uma séria formação 
moral do ser humano?

4. A Educação pelo Projeto Socrático/Platônico 

Para o projeto socrático/platônico, o estudo da ordem das sociedades deve 
vir seguido do estudo da ordem na alma humana. E, mais do que isso, in-
tuíram que há uma correspondência entre a estrutura da alma humana e da 
sociedade. E esta correspondência, que intuíram, não era a de uma analogia, 
mas de um contraste; não era uma ordem na alma humana que se refletiria 
na sociedade; era, ao contrário, que não deveria se refletir na sociedade.

A cultura clássica dos gregos se distingue também de todas as outras culturas 
pela sua paidéia ou, em outras palavras, seu espírito educacional.



276

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
3(6). 2016

E foi Platão quem se ocupou da sugestão de que o homem, a natureza 
humana não é boa nem má, nem egoísta nem altruísta, nem perversa nem 
benevolente, o que o homem é, antes de qualquer coisa, uma possibilidade. 
Sendo ele uma possibilidade, o homem, a alma individual dos membros de 
uma determinada sociedade só poderia ser tomada como ponto de referência 
para a construção da sociedade se existisse um processo através do qual 
essa possibilidade pudesse se transformar em realidade. Platão nos ensi-
na que esse processo existe e que seu nome é educação. A possibilidade 
transformada em realidade em virtude de um tal processo se tornaria, então, 
ponto de referência necessária àquela construção. O homem não é bom nem 
mau, o homem é uma possibilidade que, através da educação, poderia se 
transformar em ponto de referência útil a quem pretenda organizar planos de 
uma ordenação social. Tal é a sugestão que encontramos na obra de Platão 
– há mais de 2.000 anos o mundo a conhece mas a desconsidera, preferindo 
aceitar a sugestões mais recentes que parecem ser mais atraentes porque 
dispensam do esforço de transformar em realidade essa possibilidade que 
é o homem.

Em uma crítica à retórica desenvolvida pelos sofistas, pelos quais a retórica 
foi empregada como uma arte do confronto de argumentos, especialmente 
por Protágoras e Górgias, os quais, hipnotizados talvez pela descoberta de 
sua capacidade de argumentar pró e contra as mesmas teses, acabaram 
desenvolvendo da objetividade da inteligência e professando um relativismo 
cético, Sócrates opera uma virada decisiva ao tornar a dialética independente 
de toda retórica. O meio que ele emprega para isso é de uma simplicidade 
espantosa e absolutamente genial: ele internaliza a dialética, ao dialetizar 
consigo mesmo. De um golpe, a argumentação abandona a tagarelice da 
praça pública para se tornar um meio de interiorização e aprofundamento, 
um método superior de busca da verdade. Particularmente importante era 
seu emprego na busca de definições. Sócrates é o primeiro a descobrir que a 
pergunta filosófica decisiva é Quid? (o que?). Sem a definição, sem a essência, 
toda a argumentação se perde em detalhes laterais e acidentais, sem chegar 
a uma resposta significativa. Ou, não há meio de encontrar a definição exceto 
pelo exame que, em cada proposição oferecida em resposta a uma pergunta, 
vá separando o essencial do acidental, até delimitar aquelas condições sem 
as quais o objeto em discussão não poderia ser o que é.

Sócrates, nessa mesma interiorização da dialética, permitiu a Platão encontrar 
o processo em virtude do qual poderiam ser reunidas, num só movimento, as 
duas forças principais da alma humana: a razão e a liberdade. E que processo 



277

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

foi esse? Platão chamou-o de dialética. Era um processo que se estabelecia 
basicamente através de um sistema de perguntas e respostas. Havia o por 
quê da pergunta e o porquê da resposta. O por quê da pergunta exprimia e 
representava o princípio da liberdade; o porquê da resposta exprimia e repre-
sentava o princípio da racionalidade. A ligação, a fusão desses dois princípios 
era feita através da ação do diálogo, a dialética, que era em si mesmo um 
movimento que exprimia, simultaneamente, liberdade e racionalidade. Foi 
através desse movimento que Sócrates concebeu a ideia de liberdade mo-
ral, certamente o conceito básico do humanismo clássico dos gregos. Com 
esse conceito ficou assegurado para a humanidade ocidental um projeto de 
vida que nunca deveríamos ter nos apartado; quando o fizemos foi para nos 
embrenhar na mais confusa das aventuras, da qual não haveria retorno se 
homens prudentes não tivessem deixado atrás de si pegadas, sinais, avisos, 
para serem utilizados no dia em que nos convencermos dos desastres que 
o futuro nos reserva caso continuemos nesse atual rumo.

5. Considerações Finais

No texto tentei acentuar a importância de delimitar sobre a possibilidade de 
ensinar as pessoas, por meio da reflexão ética, a capacidade delas reali-
zarem a responsabilidade prática, a partir da auto-orientação, com o fim de 
alcançar normas pessoalmente afirmadas e que ao mesmo tempo resistam 
aos critérios de universalidade; e problematizou-se: é possível, por meio da 
educação, ter uma atitude otimista da vida e do mundo, bem como da ética, 
e assim afirmar que a nossa vontade de viver nos permite conciliar a visão 
de mundo com a visão de vida, integrando saber e querer? 

A partir das apreciações sobre os óbices que nos (im)possibilitariam sequer 
esboçar as linhas gerais de um conceito de Educação da Cultura com referên-
cia à criação de um espírito ético, defendeu-se que tal reflexão precisa ser 
buscada na Hélade Antiga, mais propriamente na interrogação formulada há 
tempos por Platão. No diálogo intitulado Mênon, este pergunta a Sócrates: a 
virtude pode ser ensinada? E o que responde Sócrates: mas, o que é virtude? 
No fim desse diálogo platônico, Sócrates estabelece a célebre afirmação: vir-
tude (areté) é conhecimento. Para quem está interessado em formar o homem 
dentro de princípios humanistas e envolta da liberdade como um problema 
moral, a volta aos escritos de Platão é matéria obrigatória e insubstituível.



278

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
3(6). 2016

Referências

Heidegger, M. (2012). Ser e Tempo. Tradução, organização, nota prévia, 
anexos e notas de Fausto Castilho. Campinas (SP). Editora da Unicamp; 
Petrópolis (RJ), Vozes.

Hirschman, A. O. (2002). As paixões e os interesses. Trad. Luiz Guilherme 
B. Cjhaves e Regina Bhering. Rio de Janeiro: Record.

Kant, I. (2001). Crítica da Razão Pura. 5ª edição. Trad. de M. P. dos Santos 
e Alexandre Fradique Morujão, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian.

Lebrun. G. (1983) Passeios ao léu. Trad. Renato Janine Ribeiro. São 
Paulo, Brasiliense.

Loparic, Z. (1999). Heidegger and Winnicott. Natureza humana. [online]. 
1999, vol.1, n.1 [citado  2014-12-20], pp. 103-135 . Disponível em: <http://
pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517243019990001
00007&lng=pt&nrm=iso>. ISSN 15172430.

Loparic, Z. (2000). O “animal humano”. Natureza humana. 2(2):351-397. 

Mello, M. (1963). Vieira de Desenvolvimento e Cultura. O problema do 
estetismo no Brasil. São Paulo, Companhia Editora Nacional.

Mello, M. (1986). O conceito de uma educação da cultura: com referência 
ao estetismo e à criação de um espírito ético no Brasil. Rio de Janeiro, Paz 
e Terra.

Mello, M. (1993). Nietzsche: o Sócrates de nossos tempos. São Paulo, 
Edusp.

Mello, M. (1994). O Cidadão: ensaio de política filosófica. Rio de Janeiro, 
Topbooks.

Mello, M. (1996). O Humanista: a ordem na alma do indivíduo e na socie-
dade. Rio de Janeiro, Topbooks.

Mello, M. (2001). O Homem Curioso: o problema da exterioridade na 
filosofia de Aristóteles. Rio de Janeiro, Paz e Terra.



279

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Montaigne. (1950). Apologie de Raimond Sebond, in: Essais, Livro II, cap. 
XII. Bibliotéque de la Pléide: Gallimard, 1950.

Pinker, S. (2013). Os anjos bons da nossa natureza: Por que a violência 
diminuiu. Trad. Bernardo Joffly e Laura Teixeira Motta. São Paulo, Companhia 
das Letras.

Platão. (2001). Mênon Platão; texto estabelecido e anotado por John 
Burnet. Trad.de Maura Eglésias. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: 
Ed. Loyola.

Puntel, L. (2010). Em busca do objeto e do estatuto teórico da filosofia: 
estudos críticos na perspectiva histórico-filosófica. Trad. Nélio Schneider. São 
Leopoldo, RS: Ed. UNISINOS.

Rosa, J. (1979). Grande sertão: veredas. 13ª ed. Rio de Janeiro: J. Olym-
pio.

Vico, G. (2005) Ciência Nova. Trad. Jorge Vaz de Carvalho. Lisboa: Edição 
da Fundação Calouste Gulbenkian.


	034ade8e319ba4ad984c91459d99a2e5d7df53827eba4948e3e88b448d8b59e0.pdf
	a111826dc6afc5a348fa0b4f279bb272a2cb6a01f8c1cd0c48ef2e2a615cb44e.pdf

