
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: Cine-debate con abordaje 
filosófico: hacia la posibilidad de una metodología didáctica 

Autor(es): Muriel Vázquez 

Año de publicación / Ano de publicação: 2016 

DOI: 10.63314/QSUN9775 

 
Citación / Citação 

Vázquez, M. (2016). Cine-debate con abordaje filosófico: hacia la 

posibilidad de una metodología didáctica. Ixtli: Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 3(5), 139-151. 
https://doi.org/10.63314/QSUN9775 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/QSUN9775


139

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Cine-debate con abordaje filosófico: Hacia la 
posibilidad de una metodología didáctica 

Muriel Vazquez 
Universidad de Buenos Aires. Facultad de Filosofía y Letras.  Ins-

tituto de Filosofía. UBACyT: Programa para el mejoramieto de 
la enseñanza de la Filosofía. Buenos Aires, Argentina.

murielvazquez@hotmail.com

Profesora en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires. Especializada 
en Filosofía de la Educación y en la incorporación de las artes combinadas 
para la enseñanza de la filosofía. Maestranda en Gestión Cultural y becaria 
investigadora de la Universidad de Buenos Aires, Argentina.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 3 - Número 5 - 2016

pp. 139 -151

El presente trabajo aborda 
la relación entre la filosofía 
y el cine a partir de las vin-
culaciones de la producción 
cinematográfica con el debate 
que suscita a partir de su in-
terpretación por un colectivo 
de sujetos. Se indaga sobre 
las formas de comprender 
la actividad filosófica a fin de 
sugerir una concepción de la 
misma como el ejercicio cons-
ciente y deliberado de una 
forma de mirar que tiene como 
consecuencia una transfor-
mación individual y colectiva. 
Se plantean las condiciones 
de posibilidad para pensar 
una metodología didáctica de 
cine-debate a partir de ciertas 
orientaciones tendientes a 
guiar un intercambio con-
versacional en tanto diálogo 
filosófico.

Resumen - Resumo - Abstract

Nosso trabalho aborda a re-
lação entre filosofia e cinema 
e as ligações da produção de 
filmes com o debate que des-
pertou da sua interpretação 
por um grupo de indivíduos. 
Ele explora as maneiras de 
entender a atividade filosófica 
para sugerir uma concepção 
da mesma como o exercício 
consciente e deliberado de 
uma maneira de olhar que 
resulta em uma transformação 
individual e coletiva. Ele apre-
senta as condições de possi-
bilidade para pensar em uma 
metodologia de ensino de 
cinema – debate a partir de 
certas diretrizes que visam 
orientar uma troca de conver-
sação como diálogo filosófico.

This paper addresses the 
relationship between philo-
sophy and film from the film 
production linkages with the 
debate surrounding from its 
interpretation by a group of 
subjects. It explores the ways 
of understanding the philo-
sophical activity to suggest a 
conception of it as a conscious 
and deliberate exercise of a 
way of looking that results in 
an individual and collective 
transformation. The conditions 
of possibility to think about a 
teaching methodology cine-
ma - debate based on certain 
guidelines aimed at guiding a 
conversational exchange in 
both philosophical dialogue 
arise.



140

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Para citar este artículo:
Vázquez, M. (2016). Cine-debate con abordaje filosófico: Hacia la posibilidad de una 
metodología didáctica. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 
3(5). 139-151.

Palabras Clave: Filosofía-  cine-debate - metodología didáctica- diálogo – conversación- inda-
gación
Palavras-chave: Philosophy- filme discussão - um diálogo metodologia didática - pergunta 
conversa
Keywords:  Philosophy- film-discussion - didactic methodology dialogue - conversation inquiry

Recibido: 	  22/01/2016		  Aceptado:  08/05/2016



141

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Cine-debate con abordaje filosófico: Hacia la 
posibilidad de una metodología didáctica 

Introducción

Se entiende aquí a los espacios de cine-debate como momentos de construc-
ción filosófico-didáctica, por lo cual no toda práctica educativa que implique 
el visionado de una película y su posterior charla sobre la misma constituiría 
una experiencia en este sentido. Para esto indagaremos las potencialidades 
que el discurso cinematográfico posee para colaborar con el proceso de 
enseñanza, buscando finalmente contribuir a la formulación de los funda-
mentos para una estrategia de enseñanza pasible de ser utilizada en los 
diversos campos disciplinares. Focalizamos nuestro interés en trascender 
la concepción de filmografía como recurso -forma en que es considerada y 
utilizada habitualmente- para transformarla conceptualmente en metodología 
de trabajo que posibilite el desarrollo de los procesos de enseñanza-apren-
dizaje. Presentamos una reflexión crítica sobre la práctica del cine-debate, 
respaldando y profundizando su posible aplicación en contextos educativos 
institucionalizados, desde una orientación filosófica. Para esto partimos de 
la hipótesis de que la filosofía puede aparecer en el cine, y que, a la vez, es 
posible hacer filosofía a través de una película. El objetivo final de nuestro 
trabajo consiste en contribuir a la reflexión sobre el diálogo filosófico como 
herramienta, como puesta en juego del ejercicio del filosofar, y a los aportes 
que el mismo puede ofrecer a la elaboración de secuencias de enseñanza 
de contenidos educativos. Contribuir por lo tanto a la reflexión sobre una 
metodología didáctica que funciona actualmente, y es utilizada por gran 
cantidad de docentes de diversas áreas, pero por lo general se desempeña 
sin esquematización formal ni orientaciones estratégicas. 

Filosofía y cine: una comprensión que des-interpreta

Las vinculaciones entre el arte y la filosofía han sido trabajadas en varias 
oportunidades y desde diferentes enfoques.1  Pero además, el marco concep-

1 Pensamos, además de en Kant (1991) y Hegel (1970), en los trabajos de Benjamin 
(1973), Gadamer (1991)  y Oliveras (2005) y (2007), entre otros



142

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

tual y teórico que vincula la enseñanza de la filosofía con las manifestaciones 
artísticas en general presenta varias y diversas maneras de concebir tanto 
lo que la filosofía es, como lo que el arte puede decir, principalmente a partir 
de su utilización como recurso de enseñanza. Con respecto a los alcances 
y límites de la aplicación del cine a la enseñanza de la filosofía, podemos 
tener en cuenta ciertos antecedentes que permiten esbozar la problemática, 
pero que también siembran el terreno con infinitas posibilidades de ahondar 
en una visión compleja de la misma.2  

Cabrera (1999) expresó una concepción positiva sobre la interpretación 
filosófica de la producción cinematográfica, partiendo de la idea de que este 
tipo de realizaciones artísticas poseen un sentido que el espectador precisa 
descubrir. Este sentido podía ser captado por medio de los conceptos-
imagen, ese peculiar tipo de conceptos que una película puede generar, y 
que constituyen estructuras con una consistente función interpretativa. Sin 
embargo, el autor considerará posteriormente que sería más adecuado asu-
mir, desde la filosofía, una actitud interactiva y performativa, antes que una 
actitud interpretativa. Para Cabrera, la comprensión filosófica de una película 
consistirá entonces en “des-interpretarla”, sosteniendo que la experiencia de 
asistir como espectador a la realización cinematográfica consiste, más bien, 
en una experiencia de constitución del original, un remake, que se instituye 
en el espectador al instante de la percepción. La producción cinematográfica 
será entendida entonces como una realidad tan real como la realidad que 
estamos habituados a percibir. 

El acontecimiento de mirar una película constituye una experimentación de la 
idea misma que le dio origen en tanto producción artística.3  El cine tiene la 
posibilidad de exponer ejemplos y contraejemplos de argumentos filosóficos, 
debido a la capacidad de intervención lingüística que posee. Pero no sólo 

2 Aquí tenemos en cuenta fundamentalmente  los trabajos de García (2007), Cas-
tagna (2008), Galazzi (2009) y Solas (2009), así como el material multimedia de 
Gonzalez Ríos (2008). Las restricciones se perciben, específicamente, en relación 
con la justificación y fundamentación teórica y con las posibilidades fácticas de apli-
cación en contextos educativos institucionalizados en tanto metodología de trabajo.

3 En su primer libro, Cabrera partía de la defensa de que el cine, en la medida en que 
podía ser interpretado filosóficamente, era entonces, a su vez, filosofía de manera 
argumentativa y no sólo expositiva. Sin embargo, en el artículo posterior al que nos 
referimos, el autor retoma esta idea para modificarla.



143

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

eso: además, puede ofrecer una reflexión del mundo y de su existencia, de 
la razón de ser del ser humano en esta tierra, utilizando las posibilidades 
que brindan las imágenes como herramienta y las estrategias del montaje 
(Matamoros, 2002, p. 187). En este sentido, ni siquiera podemos hablar de 
una interpretación posible si no se asume en primera instancia que asistir a 
un evento fílmico, esto es, a ver una película, debe radicar principalmente en 
la experiencia de construir la realidad que percibimos como si nunca nadie 
la hubiera realizado antes. Presenciar una película es una experiencia cons-
titutiva en sí misma, una experiencia de constitución de una realidad que se 
presenta como posibilidad infinita de ser signo de otras cosas, no solamente 
ajenas o externas a nosotros, sino fundamentalmente abocadas al interior 
de nuestras capacidades imaginativas. 

El cine existe como una fuerza persuasiva tendiente a revelar la verdad 
de una tesis sobre el mundo o sobre una porción de él. Como toda fuerza 
persuasiva, requiere de nuestra actitud para creerle, para desconfiarle, para 
cuestionarle. Para no quedarnos con “lo dado”. Para que lo veamos como 
un signo de otra cosa, como signo susceptible de ser mirado filosóficamente 
Así, activa en el espectador la posibilidad de vivir una experiencia filosófica. 
Es necesario adoptar, entonces, una forma de mirar específica. Aquí radica 
nuestro interés de reflexión. En definitiva, mirar filosóficamente una película 
consiste en permitir que ella nos interpele a través de sus medios, abando-
narnos a que nos permita vivir una experiencia sensorial, siendo realidad 
ante nuestra mirada.

La efectividad de la película proviene de lo que se vive a través de las 
imágenes, que no tiene en sí misma la finalidad de remitir a algo, sino que 
simplemente es (es realidad, es real) para ser vivida por el espectador. Para 
lograr adquirir esta forma de mirar es necesario comprender que la producción 
cinematográfica se coloca frente a nosotros, en el lugar de lo real. Es la reali-
dad, una vez que renuncia a ser una reproducción o una referencia a lo real. 

Proponemos entender el ejercicio del filosofar como una herramienta de me-
diación para llevar a cabo una transformación interior, dentro del espectador 
que experimenta el pathos de la realidad que es ante su mirada. Plantea-
mos entonces la destitución de la idea de que existe un sentido previo a la 
producción cinematográfica, que constituye su verdad, para dirigirnos a la 
idea de que la verdad del fenómeno cinematográfico existe en la interacción 
del espectador con la producción, en el momento en que el primero se deja 
atravesar por la fuerza persuasiva de la segunda, y en la interacción que 



144

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

cada espectador tiene con los otros que asisten a verla. En este sentido, 
no es la película la que nos revela un sentido oculto que es necesario com-
prender y traducir, sino que es en el encuentro mismo del espectador con 
la producción cinematográfica que se puede dar la experiencia filosófica de 
la mirada que origina una comprensión. Y es en el intercambio colectivo de 
formas de mirar en donde puede construirse una visión compleja y conjunta 
de formas e ideas.   Este encuentro solo puede darse como una experiencia 
filosófica si el espectador se comunica con la película y con los otros con 
una determinada actitud. La actitud que fundamentalmente se pregunta por 
su sentido, y no consiente el sentido privado y único, o le atribuirle arbitra-
riamente un sentido filosófico universal o incluso, universalmente aceptado. 
La actitud que se necesita inicialmente para que exista una comprensión 
filosófica del cine y una construcción colectiva con abordaje filosófico, es la 
que implica otorgar a la producción cinematográfica un sentido individual y 
complaciente, un sentido para mí y para nosotros. Porque la verdad del cine 
no es una verdad hermenéutica, sino una verdad “eminentemente interactiva” 
(Cabrera, 2009, p. 119). 

Finalmente sostenemos que una experimentación estético-cognitiva de la 
obra de arte en un sentido filosófico, solo es posible en la medida en que se 
cuente con un horizonte de sentido sobre el cual tanto la comprensión como 
el juicio estético sean posibles. Para que esto ocurra, en el caso de asistir a 
un evento fílmico, el horizonte de sentido no debería ser impuesto concep-
tualmente por interpretaciones ajenas, sino construido, por un lado, de forma 
interactiva entre el espectador y la película, entre la percepción individual y la 
manifestación sensible de la idea; y, por el otro, de forma colectiva a través 
de un diálogo que posibilite el pasaje de la experimentación a la introducción 
de la percepción en el orden conceptual. 

Cine y educación: relaciones desde un abordaje filosófico

Partimos de entender a la filosofía como una actividad del pensamiento que 
pertenece a, y puede ser realizada por, todos los seres humanos y que no 
acaba al interior del sujeto que piensa sino que se extiende hacia todas las 
áreas de la vida en las que se exprese -puesto que la manera en la que 
ese pensamiento se manifiesta es exterior al pensamiento mismo, ya sea 
por medio de la palabra o de las acciones-. La actividad propia que puede 
mantener activo el pensamiento es la que interviene en la formulación de la 
pregunta. Allí se origina la actividad filosófica, que es entendida entonces 



145

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

más bien como un ejercicio, como filosofar.  Por esto, y considerando a la 
filosofía como una actividad de cuestionamiento y de búsqueda de sentido a 
partir de la indagación y la actitud problematizadora, nos centramos en pro-
poner una metodología didáctica que pretende estimular la reflexión a partir 
de no aceptar de forma acrítica las respuestas formuladas y establecidas por 
el imaginario colectivo y, por lo tanto, la invitación a pensar y repensarlas. 
Se intenta, entonces, recuperar la idea de la creatividad experimentando la 
filosofía a través del diálogo (Burbules, 1999. p. 23).  En este sentido, consi-
deramos que el diálogo permite realzar los aspectos creativos, espontáneos 
y placenteros que surgen del cuestionar, intentando dar respuesta a algo 
que constantemente se presenta como nuevo y que, por lo tanto, genera la 
inquietud que indefectiblemente se tiene frente a aquello que asombra. 

Finalmente, sostenemos que tanto en lo que respecta al aspecto ético 
formativo como en el relacionado con la construcción intersubjetiva del co-
nocimiento (Vygotsky, 1995), la práctica educativa constituye una actividad 
intrínsecamente atravesada por una dimensión moral y política que es nece-
sario desentrañar, independientemente de los contenidos y significados en 
los que radique el proceso mismo. La metodología de enseñanza que escoja 
el docente, consiguen darle  a la práctica educativa una determinada orienta-
ción. La contribución que presentamos aquí está orientada a contribuir a una 
reflexión crítica sobre la utilización del cine como recurso en la enseñanza 
permitiendo la explicitación argumental de los principios, valores y normas 
morales que rigen y orientan las prácticas educativas que lo sostienen y 
posibilitando su adecuación a un proyecto político coherente, transformador 
e inclusivo que fundamente la reflexión colectiva sobre las producciones 
artísticas audiovisuales.

 El fenómeno educativo está inmerso en una realidad social. Este hecho 
implica que la manera como los individuos asimilan los aspectos objetivos, 
que surgen de los conocimientos y valores trasmitidos, se explicita en un 
nivel real, pero, a la vez, subjetivo. Hay, por lo tanto, un ciclo en el proceso 
educativo que completa una “objetividad histórica”, a partir de una construc-
ción de la subjetividad que se fundamenta en una interacción social, en tanto 
actividad comunicativa y significativa dentro de una práctica específica: la 
práctica educativa. 

En este sentido, la metodología que presentamos se propone contribuir con 
algunos puntos clave para determinar en qué medida y de qué forma toda 
práctica educativa que incluya la proyección de una película puede, y debe, 



146

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

constituirse en una praxis filosófica y cuáles son los elementos que deben 
formar parte de la reflexión inherente a la misma para que la construcción 
del conocimiento sea una experiencia significativa para sus participantes.

El Cine-Debate: Hacia Una  Metodología Didáctica Critico- Reflexiva 

El término “debate” suele ser utilizado para referirse a una situación comu-
nicacional en la que se exponen ideas diferentes, y por lo general contradic-
torias, sobre un tema. La finalidad principal del debate es lograr presentar 
formulaciones correctas de argumentos convincentes para que el oponente, 
o un grupo de participantes oyentes, se acerquen racionalmente a la idea 
que se está defendiendo con esos argumentos. Que el debate posibilite un 
enriquecimiento para los que participen de él y en el mejor de los casos, 
logren un aprendizaje a través del mismo, modifiquen su forma de pensar o 
se afiancen más en la propia, son metas a alcanzar al participar de una acti-
vidad de este tipo. En este sentido, cuanto más convincente sea el expositor, 
“mejor” estará debatiendo. Pero esto no dice nada respecto de la validez de 
los argumentos en juego, ni de la veracidad de la información que se utiliza 
para debatir. 

En el caso de las experiencias de cine-debate puede decirse que se trata 
más bien de un encuentro formalizado de personas, que van a intercambiar 
sus puntos de vista sobre un film recientemente visualizado, generalmente 
mediados por un moderador del diálogo que guía, en cuestión de tiempos 
y modos, la formulación de opiniones de los participantes a partir de ciertas 
preguntas orientadoras. 

Una vez expuestas estas cuestiones terminológicas y conceptuales, nos 
centraremos en reflexionar sobre la idea del cine-debate utilizado en el 
área educativa intentando determinar sus condiciones de posibilidad, con la 
finalidad de presentar una concepción ampliada de la idea para pensar el 
horizonte de una metodología posible.

En la caracterización que hace Burbules (1999) de los cuatro tipos de diálogo, 
aparece la posibilidad de concebir al debate como un ejemplo específico que 
se caracteriza a la vez como crítico, es decir, que se vincula con el conocimien-
to a través de una “actitud (…) escéptica y cuestionadora” poniendo “el acento 
en un juicio acerca de la exactitud objetiva de la posición del interlocutor, y 
no vacila en ponerla a prueba según la evidencia, la coherencia y la lógica” 



147

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

(158). A la vez es un tipo de diálogo divergente, en el sentido de que no tiende 
a un acuerdo general siendo cada enunciación irremediablemente plural.

Creemos que, en lo que al ámbito educativo se refiere, esta caracterización 
del debate es limitada a la hora de pensar la estrategia de enseñanza que 
recurriría a una obra artística como es la producción audiovisual. La falta 
de formalización de una metodología didáctica a la que puedan recurrir 
los docentes a la hora de poner en juego un “debate”, luego de asistir a la 
visualización de una película, hace que se dejen de lado una infinidad de 
cuestiones que merecen la pena ser tenidas en cuenta. Por empezar, una 
película no es un recurso didáctico más, igual que cualquier otro recurso. Y 
esto es así porque el cine es un arte complejo que aúna diversas producciones 
estéticas: literatura, fotografía, música. Pero además, es menester tener en 
cuenta que, principalmente y ante todo, el cine es un lenguaje. Por lo cual, 
su utilización como recurso de enseñanza debería contemplar una mínima 
caracterización de la complejidad que posee como tal además de cómo obra 
artística. Se nos dirá que el cine es un arte de masas y que esto hace que 
pueda ser un lenguaje interpretado y entendido por todos. Diremos que esta 
afirmación, lejos de no ser cierta, complejiza aun más la posibilidad de que 
sea cabalmente comprendido como una estrategia de aprendizaje, puesto 
que se hace necesario conocer algo de su producción y su historia para 
poder apreciar con mayor maestría su valor artístico y educativo. Con esto 
nos referimos tanto al cine comercial como al cine denominado cine arte. Es 
independiente la obra de producción audiovisual que decida instrumentalizar-
se para el proceso de enseñanza. Siempre que no exista una metodología 
didáctica prefijada, se dejará afuera una multiplicidad de valores –estéticos, 
culturales, históricos- susceptibles de ser analizados e incluso, disfrutados 
por el espectador. 

Nuestra intención aquí consiste principalmente en ampliar las consideraciones 
pertinentes y sobrepasar las cuestiones terminológicas o conceptuales con la 
finalidad de sentar las bases para una futura construcción de una estrategia 
didáctica de enseñanza mediada por lo que comúnmente se conoce como 
cine-debate. Los aportes que realizaremos tienen que ver fundamentalmente 
con analizar y reflexionar sobre el sentido del diálogo que se llevará a cabo 
luego de la proyección de una película con la finalidad de pensar futuras líneas 
de intervención y modificación del planteo tradicional del concepto de debate. 

Para esto tendremos en cuenta las reflexiones que Nicholas Burbules esque-
matiza en El diálogo en la enseñanza. Teoría y Práctica, en donde siguiendo 



148

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

a Gadamer, plantea la posibilidad de clasificar al diálogo en cuatro tipos que 
difieren tanto respecto al espíritu que los motiva como a la finalidad que 
poseen. En esta clasificación el debate constituye un tipo de diálogo que se 
caracteriza por ser a la vez crítico, en virtud de su motivación, y divergente, 
en función del objetivo al que aspira. En palabras de Burbules:

Un diálogo crítico-divergente posee un espíritu marca¬damente cues-
tionador y escéptico, pero no es necesario que su meta sea el acuerdo 
o la conciliación de las diferencias. (168)

En este sentido, la motivación inicial de esta forma de diálogo radicaría en la 
comparación del mérito que poseen diversos puntos de vista y en el sopesa-
miento de las habilidades que se ponen en juego para exponerlos. Entendido 
de esta manera un debate puede contribuir al proceso pedagógico de manera 
positiva siempre que “favorezca las metas dialógicas de la comunicación y 
del crecimiento peda¬gógico” y por lo tanto exige que no existan intenciones 
de confundir, manipular o “emplear de manera selectiva la información con 
el simple objetivo de ganar el pleito” (168).

Por lo tanto, el diálogo como debate debe constituirse con un espíritu de 
cooperación y respeto de ciertas reglas comunes que tiendan al beneficio co-
lectivo. Para que esto sea posible es menester que la formalización del debate 
esté orientada por preguntas que contribuyan a una forma de interac¬ción 
dialógica que indague y cuestione, aun cuando se dirija a exponer argumentos 
que expresen posiciones en disputa. Burbules presenta también al intercambio 
dialógico que denomina enseñanza. Un tipo de diálogo con espíritu crítico, 
que recurre a preguntas de análisis reflexivo pero, en contraposición con el 
debate, con una finalidad convergente, es decir, tiene un objetivo diferente. 
En este caso se busca que la discusión llegue a una conclusión determi-
nada.  Parecería ser, por una cuestión nominal básicamente, que es este 
tipo de diálogo el que se presentaría de forma fructífera en un proceso de 
enseñanza-aprendizaje mediado por cine-debate con abordaje filosófico. Sin 
embargo creemos que, en la medida en que se tenga como finalidad que, de 
forma común, se llegue a la misma conclusión, la riqueza que posibilita una 
actitud filosófica, en los términos planteados al inicio de este trabajo, queda 
completamente soslayada. La apertura a la posibilidad comprensiva de tipo 
plural es fundamental para pensar el ejercicio colectivo del filosofar a través 
del arte. Por lo cual creemos que una estrategia didáctica que limite esta 
posibilidad debería ser utilizada lo menos posible en estos casos.



149

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Proponemos que el diálogo que puede ser llevado a cabo por un colectivo 
luego de la visualización de una película debería tener también aspectos 
relacionados con el tipo de diálogo que Burbules llama conversación. Esto 
es, aquel con espíritu inclusivo, en general cooperativo y tolerante, pero con 
finalidad divergente, es decir, que se orienta fundamentalmente hacia el en-
tendimiento mutuo, sin requerir la necesidad de una conclusión compartida 
o generalizada. En palabras del autor, este tipo de diálogo:

(…) no necesariamente tiene como meta el acuerdo o la conciliación de 
las diferencias. Iniciamos un diálogo de esta clase cuando es¬tamos 
fundamentalmente interesados en comprender la visión y las experiencias 
de nuestro interlocutor en el diálogo (…) en el modelo del diálogo como 
conversación, la comprensión se concibe «como parte del advenimiento 
del sentido» (Gadamer, 1982, p. 147). Los interlocutores de un diálogo 
avanzan en forma interactiva, cooperativa, no hacia una meta común 
determinada, sino en un proceso de compromiso mutuo dirigido a una 
comprensión compartida (…) en este proceso veo una oportunidad de 
complemen¬tar y de reconocer mis propias comprensiones (y presumi-
blemente mi interlocutor tiene motivaciones similares). Nos hablamos y 
nos escuchamos el uno al otro en una relación comunicativa pedagógi-
ca cuya meta divergente no es una respuesta correcta y definitiva sino 
una sensibilidad acre¬centada y una mejor comprensión de las demás 
personas y, por vía de esta comprensión, de una renovada comprensión 
de nosotros mismos. (163-164)

Finalmente, sostenemos también la necesidad de que un diálogo posterior a 
la asistencia de un film sea pensado como inclusivo-convergente, y en este 
sentido sería denominado por Burbules como indagación. Este tipo de diá-
logo “tiene como meta dar respuesta a una pregunta específica, resolver un 
problema específico o solucionar una disputa determinada; es con¬vergente 
porque su meta es producir un resultado aceptable para todos” (164). En 
este caso el diálogo da lugar a una investigación de alternativas y a una 
ponderación de distintas posibles respuestas que intentan abarcar un amplio 
espectro de puntos de vista y enfoques del problema o tema que se aborda. 
Sin embargo no hay que olvidar que el espíritu de la indagación es conver-
gente, esto significa que todas las alternativas que se presenten están unidas 
por el intento de explicar una misma cuestión o problema. Puede darse una 
forma positiva de funcionamiento del diálogo en tanto indagación, con alto 
beneficio educativo, cuando se encuentra motivado por la intención de quienes 
participan de él de aprender más de lo que saben inicialmente. Es decir, en 



150

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

el caso del diálogo posterior a la visualización de una película en términos 
educativos este tipo de intercambio sería útil principalmente para acceder 
por medio del mismo a la presentación de un contenido educativo específico 
que el docente desee que sea transmitido por esa estrategia didáctica, pero 
que a la vez encuentre un asidero de motivación de ser aprehendido por el 
grupo de estudiantes involucrados en la práctica. 

Conclusiones

Con la finalidad de esclarecer la postura presentada como condición de posi-
bilidad para pensar las bases para una metodología didáctica de cine-debate 
con abordaje filosófico, las características que habitualmente se asumen 
como propias de un debate son insuficientes. Incluso el diálogo que puede 
ser pensado posteriormente a mirar una película en un ámbito educativo debe 
tener cierta formalidad  planificada con antelación y no debería descartar las 
concepciones del diálogo que incluyen, además de las formalidades típicas 
de un debate, las que lo entienden como una conversación, una indagación 
y una enseñanza. 

Bibliografía

Benjamin, W. (1973). “La obra de arte en la época de su reproductibilidad 
técnica” en Discursos Interrumpidos I. Madrid: Taurus

Burbules N. (1999). El diálogo en la enseñanza. Teoría y Práctica. Buenos 
Aires: Amorrortu editores. 

Cabrera J. (1999). Cine: 100 años de filosofía. Una introducción a la filo-
sofía a través del análisis de películas. Barcelona: Gedisa 

Cabrera J. (2009) Para una des-comprensión filosófica del cine: el caso 
Inland de David Lynch. Enl@ce, Revista Venezolana de Información, Tecno-
logía y Conocimiento, 6 (2) p. 117ss.



151

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Castagna M.A. (2008). “Espacio del arte en la enseñanza de la filosofía y 
espacio de la filosofía en la enseñanza del arte”, en Cerletti y Couló (comp.) 
La enseñanza de la filosofía: teoría y experiencias, Oficina de publicaciones, 
Facultad de Filosofía y Letras, UBA. 

Gadamer, H. G. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidós

García R. (2007). El cine como recurso didáctico. Eikasia, Revista de 
Filosofía, 3 (13), disponible en www.revistadefilosofia.org

Gonzalez Ríos (2008). Destino, azar y necesidad: cine y filosofía. Buenos 
Aires: Ministerio de Educación, Ciencia y Tecnología, Colección de la Dirección 
Nacional de Gestión Curricular y Formación docente

Hegel, G. (1970). Vorlesungen über Aesthetik. Frankfurt: Suhrkamp

Kant, I. (1991), Crítica del juicio. México: Porrúa

Matamoros Franco N.M. (2002). Cine y filosofía: el acto ideatorio como 
evento fílmico. Revista Signos filosóficos. 7, pp. 175-188.

Oliveras, E. (2005). Estética. La cuestión del arte. Buenos Aires: Ariel.

Oliveras, E. (2007). La metáfora en el arte. Retórica y filosofía de la ima-
gen. Buenos Aires: Emecé.

Solas S. (2009) “Filosofía del arte y enseñanza de la filosofía. Proble-
máticas comunes”. En Cerletti A. (comp.), La enseñanza de la filosofía en 
perspectiva, Buenos Aires: Eudeba.  pp. 285-292

Vygotsky, L. (1995). Pensamiento y lenguaje. Barcelona: Paidós.


	03018dfb4ae1bf08f7c53690db4b5af50df65f3f723a842e55172f75e0239612.pdf
	b20e6421dbc98e190854cf0170b40ce33f7a3e25e8562f9894893ecb45eacd46.pdf

