Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Cine-debate con abordaje
filoséfico: hacia la posibilidad de una metodologia didactica

Autor(es): Muriel Vazquez
Afo de publicacion / Ano de publicacdo: 2016

DOI: 10.63314/QSUN9775

Citacién / Citacdo
Vazquez, M. (2016). Cine-debate con abordaje filosdfico: haciala
posibilidad de una metodologia didactica. Ixtli: Revista

Latinoamericana de Filosofia de la Educacién, 3(5), 139-151.
https://doi.org/10.63314/QSUN9775

e g " e
“~9% ALFE
e b Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC


https://doi.org/10.63314/QSUN9775

bt by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Volumen 3 - Numero 5 - 2016
pp. 139 -151

Cine-debate con abordaje filoséfico: Hacia la
posibilidad de una metodologia didactica

Muriel Vazquez

Universidad de Buenos Aires. Facultad de Filosofia y Letras. Ins-
tituto de Filosofia. UBACyT: Programa para el mejoramieto de
la ensefianza de la Filosofia. Buenos Aires, Argentina.

murielvazquez@hotmail.com

Profesora en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires. Especializada
en Filosofia de la Educacion y en la incorporacion de las artes combinadas
para la ensefianza de la filosofia. Maestranda en Gestion Cultural y becaria
investigadora de la Universidad de Buenos Aires, Argentina.

Resumen - Resumo - Abstract

El presente trabajo aborda
la relacién entre la filosofia
y el cine a partir de las vin-
culaciones de la produccion
cinematografica con el debate
que suscita a partir de su in-
terpretacion por un colectivo
de sujetos. Se indaga sobre
las formas de comprender
la actividad filoséfica a fin de
sugerir una concepcion de la
misma como el ejercicio cons-
ciente y deliberado de una
forma de mirar que tiene como
consecuencia una transfor-
macion individual y colectiva.
Se plantean las condiciones
de posibilidad para pensar
una metodologia didactica de
cine-debate a partir de ciertas
orientaciones tendientes a
guiar un intercambio con-
versacional en tanto didlogo
filosofico.

Nosso trabalho aborda a re-
lagdo entre filosofia e cinema
e as ligagdes da produgéo de
filmes com o debate que des-
pertou da sua interpretacao
por um grupo de individuos.
Ele explora as maneiras de
entender a atividade filoséfica
para sugerir uma concepgao
da mesma como o exercicio
consciente e deliberado de
uma maneira de olhar que
resulta em uma transformagéo
individual e coletiva. Ele apre-
senta as condigbes de possi-
bilidade para pensar em uma
metodologia de ensino de
cinema — debate a partir de
certas diretrizes que visam
orientar uma troca de conver-
sacgao como dialogo filosoéfico.

This paper addresses the
relationship between philo-
sophy and film from the film
production linkages with the
debate surrounding from its
interpretation by a group of
subjects. It explores the ways
of understanding the philo-
sophical activity to suggest a
conception of it as a conscious
and deliberate exercise of a
way of looking that results in
an individual and collective
transformation. The conditions
of possibility to think about a
teaching methodology cine-
ma - debate based on certain
guidelines aimed at guiding a
conversational exchange in
both philosophical dialogue
arise.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

139



140

Palabras Clave: Filosofia- cine-debate - metodologia didactica- dialogo — conversacion- inda-
gacion

Palavras-chave: Philosophy- filme discussdo - um didlogo metodologia didatica - pergunta
conversa

Keywords: Philosophy- film-discussion - didactic methodology dialogue - conversation inquiry

Recibido: 22/01/2016 Aceptado: 08/05/2016

Para citar este articulo:

Vazquez, M. (2016). Cine-debate con abordaje filoséfico: Hacia la posibilidad de una
metodologia didactica. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion.
3(5). 139-151.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



Cine-debate con abordaje filosé6fico: Hacia la
posibilidad de una metodologia didactica

Introduccion

Se entiende aqui a los espacios de cine-debate como momentos de construc-
cion filoséfico-didactica, por lo cual no toda practica educativa que implique
el visionado de una pelicula y su posterior charla sobre la misma constituiria
una experiencia en este sentido. Para esto indagaremos las potencialidades
que el discurso cinematografico posee para colaborar con el proceso de
ensefianza, buscando finalmente contribuir a la formulacién de los funda-
mentos para una estrategia de ensefianza pasible de ser utilizada en los
diversos campos disciplinares. Focalizamos nuestro interés en trascender
la concepcidn de filmografia como recurso -forma en que es considerada y
utilizada habitualmente- para transformarla conceptualmente en metodologia
de trabajo que posibilite el desarrollo de los procesos de ensefianza-apren-
dizaje. Presentamos una reflexion critica sobre la practica del cine-debate,
respaldando y profundizando su posible aplicacion en contextos educativos
institucionalizados, desde una orientacion filosofica. Para esto partimos de
la hipotesis de que la filosofia puede aparecer en el cine, y que, a la vez, es
posible hacer filosofia a través de una pelicula. El objetivo final de nuestro
trabajo consiste en contribuir a la reflexion sobre el didlogo filoséfico como
herramienta, como puesta en juego del ejercicio del filosofar, y a los aportes
que el mismo puede ofrecer a la elaboracién de secuencias de ensefianza
de contenidos educativos. Contribuir por lo tanto a la reflexién sobre una
metodologia didactica que funciona actualmente, y es utilizada por gran
cantidad de docentes de diversas areas, pero por lo general se desempefia
sin esquematizacion formal ni orientaciones estratégicas.

Filosofia y cine: una comprensién que des-interpreta

Las vinculaciones entre el arte y la filosofia han sido trabajadas en varias
oportunidades y desde diferentes enfoques.! Pero ademas, el marco concep-

1 Pensamos, ademas de en Kant (1991) y Hegel (1970), en los trabajos de Benjamin
(1973), Gadamer (1991) y Oliveras (2005) y (2007), entre otros

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

141



142

tual y tedrico que vincula la ensefianza de la filosofia con las manifestaciones
artisticas en general presenta varias y diversas maneras de concebir tanto
lo que la filosofia es, como lo que el arte puede decir, principalmente a partir
de su utilizaciéon como recurso de ensefianza. Con respecto a los alcances
y limites de la aplicacion del cine a la ensefanza de la filosofia, podemos
tener en cuenta ciertos antecedentes que permiten esbozar la problematica,
pero que también siembran el terreno con infinitas posibilidades de ahondar
en una vision compleja de la misma.?

Cabrera (1999) expres6 una concepcion positiva sobre la interpretacion
filosdfica de la produccidn cinematogréfica, partiendo de la idea de que este
tipo de realizaciones artisticas poseen un sentido que el espectador precisa
descubrir. Este sentido podia ser captado por medio de los conceptos-
imagen, ese peculiar tipo de conceptos que una pelicula puede generar, y
que constituyen estructuras con una consistente funcion interpretativa. Sin
embargo, el autor considerara posteriormente que seria mas adecuado asu-
mir, desde la filosofia, una actitud interactiva y performativa, antes que una
actitud interpretativa. Para Cabrera, la comprension filoséfica de una pelicula
consistira entonces en “des-interpretarla”, sosteniendo que la experiencia de
asistir como espectador a la realizacion cinematografica consiste, mas bien,
en una experiencia de constitucion del original, un remake, que se instituye
en el espectador al instante de la percepcion. La produccion cinematografica
sera entendida entonces como una realidad tan real como la realidad que
estamos habituados a percibir.

El acontecimiento de mirar una pelicula constituye una experimentacién de la
idea misma que le dio origen en tanto produccioén artistica.®* El cine tiene la
posibilidad de exponer ejemplos y contraejemplos de argumentos filosdficos,
debido a la capacidad de intervencion linglistica que posee. Pero no sélo

2 Aqui tenemos en cuenta fundamentalmente los trabajos de Garcia (2007), Cas-
tagna (2008), Galazzi (2009) y Solas (2009), asi como el material multimedia de
Gonzalez Rios (2008). Las restricciones se perciben, especificamente, en relacion
con la justificacion y fundamentacion tedrica y con las posibilidades facticas de apli-
cacién en contextos educativos institucionalizados en tanto metodologia de trabajo.

3 En su primer libro, Cabrera partia de la defensa de que el cine, en la medida en que
podia ser interpretado filoséficamente, era entonces, a su vez, filosofia de manera
argumentativa y no solo expositiva. Sin embargo, en el articulo posterior al que nos
referimos, el autor retoma esta idea para modificarla.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



eso: ademas, puede ofrecer una reflexiéon del mundo y de su existencia, de
la razon de ser del ser humano en esta tierra, utilizando las posibilidades
que brindan las imagenes como herramienta y las estrategias del montaje
(Matamoros, 2002, p. 187). En este sentido, ni siquiera podemos hablar de
una interpretacion posible si no se asume en primera instancia que asistir a
un evento filmico, esto es, a ver una pelicula, debe radicar principalmente en
la experiencia de construir la realidad que percibimos como si nunca nadie
la hubiera realizado antes. Presenciar una pelicula es una experiencia cons-
titutiva en si misma, una experiencia de constitucion de una realidad que se
presenta como posibilidad infinita de ser signo de otras cosas, no solamente
ajenas o externas a nosotros, sino fundamentalmente abocadas al interior
de nuestras capacidades imaginativas.

El cine existe como una fuerza persuasiva tendiente a revelar la verdad
de una tesis sobre el mundo o sobre una porcién de él. Como toda fuerza
persuasiva, requiere de nuestra actitud para creerle, para desconfiarle, para
cuestionarle. Para no quedarnos con “lo dado”. Para que lo veamos como
un signo de otra cosa, como signo susceptible de ser mirado filos6ficamente
Asi, activa en el espectador la posibilidad de vivir una experiencia filosdfica.
Es necesario adoptar, entonces, una forma de mirar especifica. Aqui radica
nuestro interés de reflexion. En definitiva, mirar filoséficamente una pelicula
consiste en permitir que ella nos interpele a través de sus medios, abando-
narnos a que nos permita vivir una experiencia sensorial, siendo realidad
ante nuestra mirada.

La efectividad de la pelicula proviene de lo que se vive a través de las
imagenes, que no tiene en si misma la finalidad de remitir a algo, sino que
simplemente es (es realidad, es real) para ser vivida por el espectador. Para
lograr adquirir esta forma de mirar es necesario comprender que la produccién
cinematografica se coloca frente a nosotros, en el lugar de lo real. Es la reali-
dad, una vez que renuncia a ser una reproduccion o una referencia a lo real.

Proponemos entender el ejercicio del filosofar como una herramienta de me-
diacion para llevar a cabo una transformacion interior, dentro del espectador
que experimenta el pathos de la realidad que es ante su mirada. Plantea-
mos entonces la destitucion de la idea de que existe un sentido previo a la
produccion cinematografica, que constituye su verdad, para dirigirnos a la
idea de que la verdad del fendmeno cinematografico existe en la interaccion
del espectador con la produccion, en el momento en que el primero se deja
atravesar por la fuerza persuasiva de la segunda, y en la interaccion que

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

143



144

cada espectador tiene con los otros que asisten a verla. En este sentido,
no es la pelicula la que nos revela un sentido oculto que es necesario com-
prender y traducir, sino que es en el encuentro mismo del espectador con
la produccién cinematografica que se puede dar la experiencia filoséfica de
la mirada que origina una comprension. Y es en el intercambio colectivo de
formas de mirar en donde puede construirse una vision compleja y conjunta
de formas e ideas. Este encuentro solo puede darse como una experiencia
filosdéfica si el espectador se comunica con la pelicula y con los otros con
una determinada actitud. La actitud que fundamentalmente se pregunta por
su sentido, y no consiente el sentido privado y unico, o le atribuirle arbitra-
riamente un sentido filosoéfico universal o incluso, universalmente aceptado.
La actitud que se necesita inicialmente para que exista una comprension
filoséfica del cine y una construccion colectiva con abordaje filoséfico, es la
que implica otorgar a la produccién cinematografica un sentido individual y
complaciente, un sentido para mi y para nosotros. Porque la verdad del cine
no es una verdad hermenéutica, sino una verdad “eminentemente interactiva”
(Cabrera, 2009, p. 119).

Finalmente sostenemos que una experimentacion estético-cognitiva de la
obra de arte en un sentido filosoéfico, solo es posible en la medida en que se
cuente con un horizonte de sentido sobre el cual tanto la comprensién como
el juicio estético sean posibles. Para que esto ocurra, en el caso de asistir a
un evento filmico, el horizonte de sentido no deberia ser impuesto concep-
tualmente por interpretaciones ajenas, sino construido, por un lado, de forma
interactiva entre el espectadory la pelicula, entre la percepcion individual y la
manifestacion sensible de la idea; y, por el otro, de forma colectiva a través
de un dialogo que posibilite el pasaje de la experimentacién a la introduccién
de la percepcion en el orden conceptual.

Cine y educacion: relaciones desde un abordaje filoséfico

Partimos de entender a la filosofia como una actividad del pensamiento que
pertenece a, y puede ser realizada por, todos los seres humanos y que no
acaba al interior del sujeto que piensa sino que se extiende hacia todas las
areas de la vida en las que se exprese -puesto que la manera en la que
ese pensamiento se manifiesta es exterior al pensamiento mismo, ya sea
por medio de la palabra o de las acciones-. La actividad propia que puede
mantener activo el pensamiento es la que interviene en la formulacion de la
pregunta. Alli se origina la actividad filoséfica, que es entendida entonces

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



mas bien como un ejercicio, como filosofar. Por esto, y considerando a la
filosofia como una actividad de cuestionamiento y de busqueda de sentido a
partir de la indagacion y la actitud problematizadora, nos centramos en pro-
poner una metodologia didactica que pretende estimular la reflexion a partir
de no aceptar de forma acritica las respuestas formuladas y establecidas por
el imaginario colectivo y, por lo tanto, la invitacion a pensar y repensarlas.
Se intenta, entonces, recuperar la idea de la creatividad experimentando la
filosofia a través del dialogo (Burbules, 1999. p. 23). En este sentido, consi-
deramos que el didlogo permite realzar los aspectos creativos, espontaneos
y placenteros que surgen del cuestionar, intentando dar respuesta a algo
que constantemente se presenta como nuevo y que, por lo tanto, genera la
inquietud que indefectiblemente se tiene frente a aquello que asombra.

Finalmente, sostenemos que tanto en lo que respecta al aspecto ético
formativo como en el relacionado con la construccién intersubjetiva del co-
nocimiento (Vygotsky, 1995), la practica educativa constituye una actividad
intrinsecamente atravesada por una dimension moral y politica que es nece-
sario desentrafar, independientemente de los contenidos y significados en
los que radique el proceso mismo. La metodologia de ensefianza que escoja
el docente, consiguen darle ala practica educativa una determinada orienta-
cion. La contribucion que presentamos aqui esta orientada a contribuir a una
reflexion critica sobre la utilizacion del cine como recurso en la ensefanza
permitiendo la explicitacion argumental de los principios, valores y normas
morales que rigen y orientan las practicas educativas que lo sostienen y
posibilitando su adecuacién a un proyecto politico coherente, transformador
e inclusivo que fundamente la reflexion colectiva sobre las producciones
artisticas audiovisuales.

El fendmeno educativo estd inmerso en una realidad social. Este hecho
implica que la manera como los individuos asimilan los aspectos objetivos,
que surgen de los conocimientos y valores trasmitidos, se explicita en un
nivel real, pero, a la vez, subjetivo. Hay, por lo tanto, un ciclo en el proceso
educativo que completa una “objetividad histérica”, a partir de una construc-
cion de la subjetividad que se fundamenta en una interaccién social, en tanto
actividad comunicativa y significativa dentro de una practica especifica: la
practica educativa.

En este sentido, la metodologia que presentamos se propone contribuir con
algunos puntos clave para determinar en qué medida y de qué forma toda
practica educativa que incluya la proyeccion de una pelicula puede, y debe,

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

145



146

constituirse en una praxis filosoéfica y cuales son los elementos que deben
formar parte de la reflexion inherente a la misma para que la construccion
del conocimiento sea una experiencia significativa para sus participantes.

El Cine-Debate: Hacia Una Metodologia Didactica Critico- Reflexiva

El término “debate” suele ser utilizado para referirse a una situacion comu-
nicacional en la que se exponen ideas diferentes, y por lo general contradic-
torias, sobre un tema. La finalidad principal del debate es lograr presentar
formulaciones correctas de argumentos convincentes para que el oponente,
o un grupo de participantes oyentes, se acerquen racionalmente a la idea
que se esta defendiendo con esos argumentos. Que el debate posibilite un
enriquecimiento para los que participen de él y en el mejor de los casos,
logren un aprendizaje a través del mismo, modifiquen su forma de pensar o
se afiancen mas en la propia, son metas a alcanzar al participar de una acti-
vidad de este tipo. En este sentido, cuanto mas convincente sea el expositor,
“mejor” estara debatiendo. Pero esto no dice nada respecto de la validez de
los argumentos en juego, ni de la veracidad de la informacién que se utiliza
para debatir.

En el caso de las experiencias de cine-debate puede decirse que se trata
mas bien de un encuentro formalizado de personas, que van a intercambiar
sus puntos de vista sobre un film recientemente visualizado, generalmente
mediados por un moderador del didlogo que guia, en cuestién de tiempos
y modos, la formulacién de opiniones de los participantes a partir de ciertas
preguntas orientadoras.

Una vez expuestas estas cuestiones terminoldgicas y conceptuales, nos
centraremos en reflexionar sobre la idea del cine-debate utilizado en el
area educativa intentando determinar sus condiciones de posibilidad, con la
finalidad de presentar una concepcion ampliada de la idea para pensar el
horizonte de una metodologia posible.

En la caracterizacién que hace Burbules (1999) de los cuatro tipos de dialogo,
aparece la posibilidad de concebir al debate como un ejemplo especifico que
se caracteriza a la vez como critico, es decir, que se vincula con el conocimien-
to a través de una “actitud (...) escéptica y cuestionadora” poniendo “el acento
en un juicio acerca de la exactitud objetiva de la posicion del interlocutor, y
no vacila en ponerla a prueba segun la evidencia, la coherencia y la logica”

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



(158). Ala vez es un tipo de dialogo divergente, en el sentido de que no tiende
a un acuerdo general siendo cada enunciacion irremediablemente plural.

Creemos que, en lo que al ambito educativo se refiere, esta caracterizacion
del debate es limitada a la hora de pensar la estrategia de ensefanza que
recurriria a una obra artistica como es la produccion audiovisual. La falta
de formalizacién de una metodologia didactica a la que puedan recurrir
los docentes a la hora de poner en juego un “debate”, luego de asistir a la
visualizacion de una pelicula, hace que se dejen de lado una infinidad de
cuestiones que merecen la pena ser tenidas en cuenta. Por empezar, una
pelicula no es un recurso didactico mas, igual que cualquier otro recurso. Y
esto es asi porque el cine es un arte complejo que auna diversas producciones
estéticas: literatura, fotografia, musica. Pero ademas, es menester tener en
cuenta que, principalmente y ante todo, el cine es un lenguaje. Por lo cual,
su utilizacion como recurso de ensefianza deberia contemplar una minima
caracterizacion de la complejidad que posee como tal ademas de como obra
artistica. Se nos dira que el cine es un arte de masas y que esto hace que
pueda ser un lenguaje interpretado y entendido por todos. Diremos que esta
afirmacién, lejos de no ser cierta, complejiza aun mas la posibilidad de que
sea cabalmente comprendido como una estrategia de aprendizaje, puesto
que se hace necesario conocer algo de su produccién y su historia para
poder apreciar con mayor maestria su valor artistico y educativo. Con esto
nos referimos tanto al cine comercial como al cine denominado cine arte. Es
independiente la obra de produccioén audiovisual que decida instrumentalizar-
se para el proceso de ensefianza. Siempre que no exista una metodologia
didactica prefijada, se dejara afuera una multiplicidad de valores —estéticos,
culturales, histéricos- susceptibles de ser analizados e incluso, disfrutados
por el espectador.

Nuestra intencién aqui consiste principalmente en ampliar las consideraciones
pertinentes y sobrepasar las cuestiones terminoldgicas o conceptuales con la
finalidad de sentar las bases para una futura construccion de una estrategia
didactica de ensefianza mediada por lo que comunmente se conoce como
cine-debate. Los aportes que realizaremos tienen que ver fundamentalmente
con analizar y reflexionar sobre el sentido del didlogo que se llevara a cabo
luego de la proyeccién de una pelicula con la finalidad de pensar futuras lineas
de intervencién y modificacion del planteo tradicional del concepto de debate.

Para esto tendremos en cuenta las reflexiones que Nicholas Burbules esque-
matiza en El dialogo en la ensefianza. Teoria y Practica, en donde siguiendo

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

147



148

a Gadamer, plantea la posibilidad de clasificar al dialogo en cuatro tipos que
difieren tanto respecto al espiritu que los motiva como a la finalidad que
poseen. En esta clasificacion el debate constituye un tipo de dialogo que se
caracteriza por ser a la vez critico, en virtud de su motivacién, y divergente,
en funcién del objetivo al que aspira. En palabras de Burbules:

Un didlogo critico-divergente posee un espiritu marca~damente cues-
tionador y escéptico, pero no es necesario que su meta sea el acuerdo
o la conciliacion de las diferencias. (168)

En este sentido, la motivacion inicial de esta forma de dialogo radicaria en la
comparacion del mérito que poseen diversos puntos de vista y en el sopesa-
miento de las habilidades que se ponen en juego para exponerlos. Entendido
de esta manera un debate puede contribuir al proceso pedagdégico de manera
positiva siempre que “favorezca las metas dialégicas de la comunicacion y
del crecimiento peda—gdgico” y por lo tanto exige que no existan intenciones
de confundir, manipular o “emplear de manera selectiva la informacién con
el simple objetivo de ganar el pleito” (168).

Por lo tanto, el dialogo como debate debe constituirse con un espiritu de
cooperacion y respeto de ciertas reglas comunes que tiendan al beneficio co-
lectivo. Para que esto sea posible es menester que la formalizacion del debate
esté orientada por preguntas que contribuyan a una forma de interac—cion
dialégica que indague y cuestione, aun cuando se dirija a exponer argumentos
que expresen posiciones en disputa. Burbules presenta también al intercambio
dialégico que denomina ensefianza. Un tipo de dialogo con espiritu critico,
que recurre a preguntas de analisis reflexivo pero, en contraposicién con el
debate, con una finalidad convergente, es decir, tiene un objetivo diferente.
En este caso se busca que la discusion llegue a una conclusion determi-
nada. Pareceria ser, por una cuestiéon nominal basicamente, que es este
tipo de dialogo el que se presentaria de forma fructifera en un proceso de
ensefianza-aprendizaje mediado por cine-debate con abordaje filoséfico. Sin
embargo creemos que, en la medida en que se tenga como finalidad que, de
forma comun, se llegue a la misma conclusion, la riqueza que posibilita una
actitud filosdfica, en los términos planteados al inicio de este trabajo, queda
completamente soslayada. La apertura a la posibilidad comprensiva de tipo
plural es fundamental para pensar el ejercicio colectivo del filosofar a través
del arte. Por lo cual creemos que una estrategia didactica que limite esta
posibilidad deberia ser utilizada lo menos posible en estos casos.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



Proponemos que el dialogo que puede ser llevado a cabo por un colectivo
luego de la visualizacién de una pelicula deberia tener también aspectos
relacionados con el tipo de dialogo que Burbules llama conversacion. Esto
es, aquel con espiritu inclusivo, en general cooperativo y tolerante, pero con
finalidad divergente, es decir, que se orienta fundamentalmente hacia el en-
tendimiento mutuo, sin requerir la necesidad de una conclusion compartida
o generalizada. En palabras del autor, este tipo de dialogo:

(...) no necesariamente tiene como meta el acuerdo o la conciliacion de
las diferencias. Iniciamos un didlogo de esta clase cuando es—tamos
fundamentalmente interesados en comprender la vision y las experiencias
de nuestro interlocutor en el didlogo (...) en el modelo del dialogo como
conversacion, la comprensién se concibe «como parte del advenimiento
del sentido» (Gadamer, 1982, p. 147). Los interlocutores de un didlogo
avanzan en forma interactiva, cooperativa, no hacia una meta comun
determinada, sino en un proceso de compromiso mutuo dirigido a una
comprension compartida (...) en este proceso veo una oportunidad de
complemen-tar y de reconocer mis propias comprensiones (y presumi-
blemente mi interlocutor tiene motivaciones similares). Nos hablamos y
nos escuchamos el uno al otro en una relacién comunicativa pedagégi-
ca cuya meta divergente no es una respuesta correcta y definitiva sino
una sensibilidad acre-centada y una mejor comprension de las demas
personasy, por via de esta comprension, de una renovada comprension
de nosotros mismos. (163-164)

Finalmente, sostenemos también la necesidad de que un dialogo posterior a
la asistencia de un film sea pensado como inclusivo-convergente, y en este
sentido seria denominado por Burbules como indagacién. Este tipo de dia-
logo “tiene como meta dar respuesta a una pregunta especifica, resolver un
problema especifico o solucionar una disputa determinada; es con—vergente
porque su meta es producir un resultado aceptable para todos” (164). En
este caso el dialogo da lugar a una investigacion de alternativas y a una
ponderacion de distintas posibles respuestas que intentan abarcar un amplio
espectro de puntos de vista y enfoques del problema o tema que se aborda.
Sin embargo no hay que olvidar que el espiritu de la indagacion es conver-
gente, esto significa que todas las alternativas que se presenten estan unidas
por el intento de explicar una misma cuestion o problema. Puede darse una
forma positiva de funcionamiento del dialogo en tanto indagacion, con alto
beneficio educativo, cuando se encuentra motivado por la intencién de quienes
participan de él de aprender mas de lo que saben inicialmente. Es decir, en

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

149



150

el caso del dialogo posterior a la visualizacién de una pelicula en términos
educativos este tipo de intercambio seria util principalmente para acceder
por medio del mismo a la presentacion de un contenido educativo especifico
que el docente desee que sea transmitido por esa estrategia didactica, pero
que a la vez encuentre un asidero de motivacién de ser aprehendido por el
grupo de estudiantes involucrados en la practica.

Conclusiones

Con lafinalidad de esclarecer la postura presentada como condicién de posi-
bilidad para pensar las bases para una metodologia didactica de cine-debate
con abordaje filosofico, las caracteristicas que habitualmente se asumen
como propias de un debate son insuficientes. Incluso el dialogo que puede
ser pensado posteriormente a mirar una pelicula en un ambito educativo debe
tener cierta formalidad planificada con antelacién y no deberia descartar las
concepciones del dialogo que incluyen, ademas de las formalidades tipicas
de un debate, las que lo entienden como una conversacién, una indagacion
y una ensefianza.

Bibliografia

Benjamin, W. (1973). “La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica” en Discursos Interrumpidos I. Madrid: Taurus

Burbules N. (1999). El didlogo en la ensefianza. Teoria y Préactica. Buenos
Aires: Amorrortu editores.

Cabrera J. (1999). Cine: 100 afios de filosofia. Una introduccion a la filo-
Sofia a través del andlisis de peliculas. Barcelona: Gedisa

Cabrera J. (2009) Para una des-comprension filosofica del cine: el caso
Inland de David Lynch. Enl@ce, Revista Venezolana de Informacién, Tecno-
logia y Conocimiento, 6 (2) p. 117ss.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



Castagna M.A. (2008). “Espacio del arte en la ensefianza de la filosofia y
espacio de la filosofia en la ensefianza del arte”, en Cerletti y Could (comp.)
La ensefianza de la filosofia: teoria y experiencias, Oficina de publicaciones,
Facultad de Filosofia y Letras, UBA.

Gadamer, H. G. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidos

Garcia R. (2007). El cine como recurso didactico. Eikasia, Revista de
Filosofia, 3 (13), disponible en www.revistadefilosofia.org

Gonzalez Rios (2008). Destino, azar y necesidad: cine y filosofia. Buenos
Aires: Ministerio de Educacion, Ciencia y Tecnologia, Coleccién de la Direccion
Nacional de Gestion Curricular y Formacién docente

Hegel, G. (1970). Vorlesungen (iber Aesthetik. Frankfurt: Suhrkamp

Kant, 1. (1991), Critica del juicio. México: Porrda

Matamoros Franco N.M. (2002). Cine y filosofia: el acto ideatorio como
evento filmico. Revista Signos filoséficos. 7, pp. 175-188.

Oliveras, E. (2005). Estética. La cuestion del arte. Buenos Aires: Ariel.

Oliveras, E. (2007). La metafora en el arte. Retérica y filosofia de la ima-
gen. Buenos Aires: Emecé.

Solas S. (2009) “Filosofia del arte y ensefianza de la filosofia. Proble-
maticas comunes”. En Cerletti A. (comp.), La ensefianza de la filosofia en
perspectiva, Buenos Aires: Eudeba. pp. 285-292

Vygotsky, L. (1995). Pensamiento y lenguaje. Barcelona: Paidos.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

151



	03018dfb4ae1bf08f7c53690db4b5af50df65f3f723a842e55172f75e0239612.pdf
	b20e6421dbc98e190854cf0170b40ce33f7a3e25e8562f9894893ecb45eacd46.pdf

