
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: ¿Cómo se siente ser un 
ciudadano? 

Autor(es): Miguel Moreno, Andrés Mejía 

Año de publicación / Ano de publicação: 2016 

DOI: 10.63314/PAIV1555 

 
Citación / Citação 

Moreno, M. & Mejía, A. (2016). ¿Cómo se siente ser un ciudadano?. 
Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 3(5), 105-137. 
https://doi.org/10.63314/PAIV1555 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/PAIV1555


105

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

¿Cómo se siente ser un ciudadano?

Miguel Moreno

Universidad de los Andes, Bogotá, Colombia 
mf.moreno36@uniandes.edu.co

Estudia un Doctorado en Educación en la Universidad de los Andes (Bogotá, 
Colombia). Es Psicólogo, Especialista en Estado, Políticas Públicas y Desarro-
llo, y Magister en Intervención en Sistemas Humanos. Investiga en ciudadanía, 
psicología política, formación ciudadana, y ciencias de la complejidad social.

Andrés Mejía

Universidad de los Andes, Bogotá, Colombia 
jmejia@uniandes.edu.co

PhD en Gestión de la Universidad de Hull (Hull, Inglaterra). Miembro de la Red 
Internacional de Filósofos de la Educación (INPE), de la Sociedad Británica 
de Filosofía de la Educación (PESGB), y de la Asociación Latinoamericana de 
Filosofía de la Educación (ALFE). Investiga en formación ciudadana y ética, 
pedagogías críticas y pensamiento crítico en educación.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 3 - Número 5 - 2016

pp. 105-137

Partimos de la idea de que 
a un modelo de ciudadanía 
corresponde un ethos que 
define al ciudadano ideal, y 
que supone maneras particu-
lares de sentir o emocionar. 
Examinamos cuatro modelos 
de ciudadanía: liberal clásico, 
republicano cívico, demócra-
ta deliberativo y demócrata 
radical. Proponemos que sus 
ciudadanos ideales se rigen, 

Resumen - Resumo - Abstract

Nosso ponto de partida é a 
ideia de que diferentes mo-
delos de cidadania implicam 
ethos diferentes que definem 
o cidadão ideal, que por sua 
vez pressupõe diferentes 
emoções. Examinamos qua-
tro modelos de cidadania: 
liberal clássico, republicano 
cívico, democrático delibe-
rativo e democrático radical. 
Nós sugerimos que os seus 

Our starting point is the idea 
that different models of citizen-
ship entail different ethos that 
define the ideal citizen, which 
in turn presuppose different 
emotions. We examine four 
models of citizenship: classic 
liberal, civic republican, deli-
berative democratic, and ra-
dical democratic. We suggest 
that their ideal citizens will be 
guided, respectively, by love of 



106

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Para citar este artículo:
Moreno, M. & Mejía, A. (2016). ¿Cómo se siente ser un ciudadano? Ixtli. Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 3(5). 105-137

Palabras Clave: emociones políticas, ciudadanía, liberalismo, republicanismo, democracia 
deliberativa, democracia radical
Palavras-chave: emoções políticas, cidadania, liberalismo, republicanismo, democracia delibe-
rativa, democracia radical
Keywords:  political emotions, citizenship, liberalism, republicanism, deliberative democracy, 
radical democracy

Recibido: 	  26/10/2015		  Aceptado:  16/04/2016

respectivamente, por amor a 
la ley (nomofilia), amor a la 
comunidad o a la patria (oiko-
filia), amor a la verdad (episte-
mofilia) y a la justicia, y amor 
a sus grupos de pertenencia 
y al poder (kratofilia). Otras 
emociones políticas ―como 
la indignación― y procesos 
emocionales ―como la em-
patía― se orientan hacia 
diferentes objetos y actores 
de formas distintas según el 
tipo de amor que las encauza 
u orienta.

cidadãos ideais serão orien-
tados, respectivamente, pelo 
amor de direito (nomophilia), 
o amor da comunidade ou 
do país (oikophilia), o amor 
da verdade (epistemophilia) 
e da justiça, e do amor aos 
grupos de pertencimento e 
de poder (kratophilia). Outras 
emoções políticos ―como 
indignação― e processos 
emocionais ―tais como a 
empatia― também são di-
recionados para diferentes 
objetos e atores de diferen-
tes maneiras, canalizados 
diferencialmente por essas 
formas de amor.

law (nomophilia), love of com-
munity or of country (oikophilia), 
love of truth (epistemophilia) 
and of justice, and love of the 
groups one belongs to and 
of power (kratophilia). Other 
political emotions ―such as 
anger― and emotional proces-
ses ―such as empathy― are 
also directed towards different 
objects and actors in different 
ways, as channeled differentia-
lly by those forms of love.



107

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

¿Cómo se siente ser un ciudadano?

1. Introducción 

Es bien reconocido en la mayoría de círculos académicos hoy en día que 
las emociones son esenciales para la vida política de los ciudadanos. Re-
cientemente, la discusión parece haberse enfocado en el tipo de roles que 
ellas juegan. Por ejemplo, la identificación con un partido político se ve como 
un proceso afectivo que explica la adhesión a un grupo partidista (Burden y 
Klofstad 2005). Los procesos emocionales que afectan la tolerancia también 
han sido investigados en relación con el agrado o desagrado con respecto 
a grupos de ciudadanos (Anceaux 2012, Halperin et al. 2013), así como con 
otras emociones como el odio, el miedo y la rabia (Halperin et al. 2013). 
Adicionalmente, se han estudiado las estrategias de regulación emocional 
en cuanto a su relación con actitudes tales como el conservatismo (Lee, 
Sohn y Fowler 2013) y la tolerancia (Halperin et al. 2013). Finalmente, varios 
estudios han indagado sobre la influencia de las emociones en la toma de 
decisiones políticas (Marcus 2002, Brader 2005 y Miller 2011).

Puede argumentarse que gran parte de estos trabajos se enfocan en algún 
aspecto que se asume como deseable para la democracia, y estudian de 
qué formas se involucran las emociones en él. Por ejemplo, se espera que 
los ciudadanos indaguen críticamente sobre los asuntos públicos y que 
construyan una posición acerca de los mismos sin ser manipulados, y de 
esta manera resulta de interés investigativo el rol de las emociones en el 
pensamiento crítico y en la manipulación. También se espera que los ciuda-
danos ideales se involucren en deliberación pública con otros o participen 
en actividades que busquen transformar aspectos de la sociedad, y por lo 
tanto se hace investigación que busque explicar qué emociones conducen 
a los ciudadanos a hacerlo. La tolerancia hacia otras culturas y formas de 
vida es otra característica considerada deseable en nuestras sociedades 
multiculturales, y de ahí que en algunas investigaciones busquen responder 
qué emociones acompañan la tolerancia y la intolerancia. En este artículo, 
sin embargo, nosotros tomaremos un camino diferente. En lugar de asumir 
la existencia de un ciudadano ideal, partimos de reconocer que existen 
diferentes concepciones de ciudadanía y modelos de ciudadano ideal, y a 
partir de ello indagamos sobre las emociones que harían parte de dichos 
modelos y concepciones.



108

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Con este propósito, examinaremos cuatro tipos ideales de ciudadanía que 
son comúnmente usados en la literatura de la investigación sobre formación 
ciudadana (Sears y Hughs 1996, Westheimer y Kahne 2004, Abowitz y Har-
nish 2006, y Cohen 2013): el liberalismo clásico, el republicanismo cívico, la 
democracia deliberativa y la democracia radical. Hablamos de tipos ideales 
en el sentido weberiano del término, como una herramienta conceptual para 
indagar sobre esos arreglos, señalando a qué poner atención de una manera 
coherente y significativa, pero que no pueden tomarse como existentes de una 
manera pura en ningún arreglo institucional real. Estos cuatro tipos ideales de 
ciudadanía involucrarían diferentes modos de experiencia vital y emocional 
del ciudadano y, en este sentido, nuestro texto también se enmarca en una 
discusión más amplia sobre el ethos del ciudadano. Este concepto se refiere 
a las prácticas individuales y colectivas (Anderson 2004), pero también a las 
disposiciones relacionales o sensibilidades que infunden nuestras creencias, 
costumbres, prioridades, hábitos y normas que animan a nuestras institucio-
nes, organizaciones y prácticas (Howarth 2008). En tal sentido, entendemos 
que cada tipo ideal de ciudadanía promueve una forma particular de ethos.

2. Las emociones en la ciudadanía

2.1. Emociones, sentimientos y estados de ánimo

Las emociones han sido probablemente uno de los fenómenos de la psicología 
humana más difíciles de comprender. Durante siglos, filósofos y psicólogos 
han formulado diferentes propuestas para establecer la relación entre, por 
un lado, las emociones y, por el otro, las sensaciones, los juicios, la razón y 
el cuerpo, entre otros (de Sousa 2013). Es posible que esta diversidad con-
ceptual se refleje también en los variados nombres dados a las emociones 
por diferentes autores a través de la historia: sentimientos, afectos, pasiones, 
además de emociones (o, en inglés, sentiments, feelings, affects, passions 
e emotions), todos parecen ser utilizados con matices diferentes, aunque no 
de una manera estable en el tiempo (Baier 1990).

Una clasificación básica sugiere una distinción de tres tipos de fenómenos 
relacionados: sensaciones (en inglés, feelings), emociones (emotions) y 
estados de ánimo (moods) (Baier 1990). Las emociones se referirían a un 
fenómeno complejo relacionado con varios elementos simultáneamente: una 



109

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

experiencia subjetiva, una apreciación valorativa de la situación en la que 
se encuentra el individuo que se emociona, posiblemente unas alteraciones 
fisiológicas, y un conjunto de disposiciones tanto para la acción como para el 
desencadenamiento de otras emociones (Robinson 2007, de Sousa 2013). 
La experiencia subjetiva tiene que ver con lo que se siente; es decir, con las 
sensaciones. Como esta palabra puede aludir tanto a sensaciones corporales 
básicas (e.g. sensación de frío) como a estados emocionales del individuo 
(e.g. sensación de pánico), en la literatura más técnica se suele utilizar la 
palabra sentimiento, como una traducción de la palabra inglesa feeling 1. Este 
sentir, estas sensaciones o sentimientos, son el resultado del monitoreo que 
realiza el cerebro sobre su propio estado (Damasio 2005, Halperin et al. 2013). 
Algunos neuropsicólogos sugieren que no todos los procesos emocionales 
son percibidos o sentidos por el individuo; es decir, que no todos pasan el 
umbral necesario para ser experimentados conscientemente, lo cual apoya 
la idea de que emociones y sentimientos no son lo mismo (Marcus 2002, 
Robinson 2007). Las emociones son desencadenadas por la apreciación de 
la existencia de situaciones relevantes para el individuo, a las que hay que 
prestar atención, y la naturaleza de dicha relevancia determinará el tipo de 
emoción que se despliega. Así, por ejemplo, una apreciación de peligro nos 
pondrá en un estado emocional de miedo, mientras que una apreciación de 
daño hacia nosotros causado por otra persona nos podría llevar a un estado 
emocional de rabia. Aunque esta apreciación involucra procesos cognitivos, 
ella no es necesariamente, sin embargo, el producto de un acto deliberado y 
consciente y no puede por tanto considerarse como equivalente a un juicio 
o a una creencia en un sentido estricto (Robinson 2007). Es claro que las 
emociones interactúan con los juicios, pero dicha interacción no es directa ni 
obvia, y no comporta una equivalencia ni una subordinación de las unas a los 
otros 2. Ahora bien, esta dependencia y orientación de las emociones hacia 
la situación en la que se encuentra el individuo y en particular hacia algunos 

1 Es fácil confundirse aquí. En el lenguaje corriente emoción y sentimiento tienden 
a usarse indistintamente, aunque en ocasiones sentimiento parece reservarse a un 
tipo particular de emociones que, como el amor (distinto del enamoramiento) y la 
indignación, son más duraderas y no involucran necesariamente las alteraciones 
fisiológicas (como cambios de temperatura y PH de la piel, ritmo cardíaco, activa-
ciones musculares de la cara, entre varias otras) a las que hace referencia Ekman 
(1999) cuando habla de emociones básicas, grupo éste que abarca el miedo, la 
rabia, la tristeza, la alegría, el asco y la sorpresa.

2 Esta afirmación es contraria a las posturas adoptadas por diversos autores que, 
como Nussbaum, entienden que las emociones implican creencias de modo que, 
si las segundas cambian, llevarán a un cambio en las primeras.



110

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

aspectos de ella, hacen que éstas se refieran casi siempre a algún objeto; es 
decir, que sean intencionales: se ama o se siente lástima por alguien, uno se 
entristece de que una situación sea de una cierta manera, o siente miedo de 
que una situación pueda hacerse realidad. Esta apreciación valorativa de un 
objeto intencional también nos predispone a caer en otras emociones alrede-
dor de dicho objeto, a percibirlo en la consciencia de maneras particulares, 
y a actuar de modos específicos consistentes con dicha valoración, aunque 
éstos no se den de maneras únicas (Marcus 2002).

Como lo mencionamos arriba, existen también los estados de ánimo, algunos 
de los cuales son el optimismo, la depresión, la plenitud y la irritabilidad. És-
tos, al igual que las emociones, predisponen a los individuos a caer en otras 
emociones relacionadas, así como a actuar de ciertas maneras particulares 
(Baier 1990, Robinson 2007, Ekkekakis 2012). Sin embargo, a diferencia 
de ellas, los estados de ánimo no son acerca de un objeto en particular. En 
palabras de Baier, “los estados de ánimo, si son acerca de algo, parece que 
son acerca de casi todo” (1990, p.3, trad. nuestra).

2.2 Roles de las emociones en la ciudadanía

La relación entre las emociones y la ciudadanía también ha sido objeto de 
intenso debate. Desde posturas que sugieren que éstas deben ser reprimidas, 
mantenidas bajo control, disminuidas o ignoradas para así permitir la correcta 
apreciación racional de las situaciones que requieren de nuestro juicio mo-
ral, hasta posiciones que toman el placer y el sufrimiento como los criterios 
centrales para definir la moralidad y el bien ya sea individual o colectivo, 
parece difícil encontrar algún punto en común para hablar del papel de las 
emociones en la ética y la ciudadanía. No vamos a explorar estas discusiones 
aquí. Lo que requerimos, más bien, es una aproximación a los diferentes 
roles que las emociones pueden jugar en la ética y en la ciudadanía, que 
no adquiera demasiados compromisos teóricos con respecto a las posturas 
existentes ―aunque, por supuesto, sea inevitable adoptar algunos ―, y que 
nos permita luego ver cómo en esos roles las emociones se constituyen de 
maneras diferentes según el modelo de ciudadano del que estemos hablando.

Tomaremos inicialmente una estructura moral de las acciones que ejecuta 
el individuo en tanto ciudadano. Presentamos para ello un mapa de roles de 
las emociones involucradas en la acción moral. Ésta será sólo una breve 
descripción, simplificada, dado que dicho mapa se encuentra desarrollado en 



111

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

otro lugar (Mejía, Almanza y Perafán 2013). El eje conceptual principal es la 
acción realizada por un individuo (un ejecutor). Esta acción tiene unas con-
secuencias que afectan a algunos individuos en la situación (unos receptores 
de la acción), dentro de los cuales puede encontrarse el ejecutor mismo. La 
acción y sus consecuencias son percibidas y comprendidas por otros (unos 
entendedores), quienes pueden a su vez producir juicios morales sobre las 
mismas (como jueces). A continuación, todos estos actores ―ejecutores, 
receptores y entendedores-jueces― se convertirán en ejecutores de nuevas 
acciones, al menos en parte motivadas por sus roles en la acción presente. 
Estas acciones tendrán a su vez nuevos receptores y entendedores-jueces.

En lo que concierne al ejecutor, entendemos a las emociones como el motor 
o el proveedor de energía para la acción (Nucci 2003). Esto es, las emocio-
nes son concebidas como poseedoras de la fuerza necesaria para motivar 
nuestras acciones; de hecho, algunas investigaciones sugieren que las 
emociones y los procesos emocionales parecen ser más significativos que 
los procesos lógico-racionales puros, como determinantes o impulsores de 
la acción (Marcus 2002). Este atributo las pone en el centro de la discusión 
ética y política, porque nos empujarían a actuar o a dejar de hacerlo en el 
ámbito público de la ciudadanía.

Como receptor de alguna acción ―es decir, sufriendo consecuencias de una 
acción realizada por alguien más o incluso por él mismo― las emociones, 
proponen algunos autores, deben ser incluidas en la ecuación moral. De esta 
manera, las emociones de alegría, terror, dolor, satisfacción, entre otras, que 
se producen en las víctimas y beneficiarios como consecuencia de alguna 
acción, ayudan a determinar, al menos en modelos éticos con alguna versión 
de consecuencialismo, el valor moral de la acción. La posición preutilitarista 
de Hutchison y las utilitaristas de todas las vertientes han enfatizado este rol. 
Pero uno no necesita ser un utilitarista estricto para aceptar que las conse-
cuencias anticipables que mis acciones puedan producir sobre las emociones 
de otros, así como sobre las mías propias, deben tener alguna importancia 
para definir la moralidad de dichas acciones. Para nuestro análisis aquí, sin 
embargo, estas emociones son de interés específicamente en tanto inciden en 
las maneras en las que se comprende y se juzga el valor moral de la acción 
―es decir, en lo relacionado con los otros dos roles―; pero no en sí mismas, 
ya que no permiten hacer distinciones entre los tipos ideales de ciudadano.

Los otros dos roles propuestos para las emociones en relación con la ética 
tienen que ver con la forma en la que alguien puede entender las situaciones 



112

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

humanas, reconociendo la dimensión moral de dichas situaciones. En primer 
lugar, como varios autores lo han señalado (Robinson 2007, Nussbaum 2013), 
a fin de que alguien comprenda una situación humana esa persona tiene 
que movilizar sus propias emociones. Una distinción importante subyace a 
esta idea: es diferente saber de qué se trata una situación, de comprender 
qué se puede sentir en esa situación. Para algunos, una comprensión del 
segundo tipo es indispensable, ya que la comprensión de alguien sobre una 
situación humana puede verse menguada si no es capaz de ver cómo se 
siente, aunque sea parcialmente, estar en esa situación. Y esto ocurre por 
medio del emocionar de la persona que ha de entender la situación ―el en-
tendedor― en varios modos. Uno es el proceso afectivo empático de llegar 
a sentir, al menos hasta cierto punto, lo que quienes sí están involucrados 
en la situación posiblemente sienten. Esto es lo que algunas veces se llama 
contagio emocional (Hatfield, Rapson y Le 2009) y puede jugar un rol cen-
tral en la comprensión de la literatura (Robinson 2007) y en general de las 
historias humanas.

Otras emociones que parecen formar parte central de nuestra comprensión de 
las situaciones humanas son aquellas cuyo objeto intencional son los actores 
involucrados en la situación. Como tales, éstas no constituyen una experiencia 
vicaria del entendedor sobre la situación, sino que lo localizan en la posición 
de observador externo. Muchas emociones parecen jugar este rol, como 
por ejemplo la compasión, la ternura, la preocupación por el otro (Hatfield, 
Rapson y Le 2009), así como esas otras emociones a las que algunos auto-
res se han referido como sentimientos morales (Hoyos 1996), evocando el 
tratamiento que les da Adam Smith, o, en los términos usados por Strawson 
(1962), actitudes reactivas. Estas emociones parecen involucrar un tipo de 
juicio moral. Strawson discute al menos tres ejes básicos cuyos polos pueden 
ser señalados pero que incluyen varias otras las posibilidades en medio de 
los extremos: culpa-orgullo, resentimiento-gratitud e indignación-admiración. 
Y es precisamente porque éstas implican juicios morales, que la experiencia 
de estas emociones ubica al individuo en el rol de juez del valor moral de las 
acciones ciudadanas. En el primer eje ―culpa-orgullo― el juez y el ejecutor 
son una misma persona; en el segundo eje ―resentimiento-gratitud― el juez 
es el mismo receptor; y en el tercer eje ―indignación-admiración― el juez es 
un entendedor diferente del ejecutor y del receptor. Es importante notar aquí 
que estas emociones tienen, en el ámbito de lo ciudadano, unos elementos 
constitutivos que las diferencian de aquéllas en un ámbito exclusivamente 
moral. Para Mouffe, por ejemplo, lo político se basa en la constitución de 
identidades colectivas, las cuales implican “la creación de un ‘nosotros’ que 



113

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

sólo puede existir a partir de la demarcación de un ‘ellos’” (2008, 92, trad. 
nuestra). En esta misma línea, Ruitenberg sugiere que lo político nos remite 
a las relaciones de poder en una sociedad y a nuestra visión de justicia, y 
que por lo tanto es necesario “distinguir entre emociones en nombre de ellos 
mismos [los ciudadanos] y emociones en nombre de una colectividad política, 
es decir, en nombre de visiones de un orden social” (2009, 276, trad. nuestra). 
Estas consideraciones llaman la atención sobre al menos dos aspectos de las 
emociones políticas: en primer lugar, sus objetos intencionales se distinguen 
de los de las emociones morales porque se encuentran en el ámbito de lo 
político: de las relaciones de poder en la sociedad, de los asuntos de justicia, 
libertad e igualdad; en segundo lugar, dada la centralidad de las identidades 
colectivas para lo político, son claves las emociones relacionadas con la 
identificación del ciudadano con unos u otros grupos sociales y colectividades.

Ahora bien, estamos diciendo que todo individuo experimenta emociones 
alrededor de su vida ciudadana, que se pueden entender dentro de los roles 
descritos arriba. Sin embargo, lo que distingue a unos ciudadanos de otros 
―y a unos tipos ideales de ciudadano de otros― es los objetos intencionales 
a los que dichas emociones se dirigen. Es decir, diferentes situaciones van a 
ser objeto de temor (para el ciudadano como ejecutor), o de indignación (como 
juez), por ejemplo, para diferentes ciudadanos. Estos objetos intencionales 
a su vez dependen de ciertas emociones o sentimientos más generales, 
que disponen a los ciudadanos de modos diversos frente a situaciones, 
acciones y otros actores ciudadanos. Trabajaremos aquí principalmente con 
dos clases de dichas emociones o sentimientos fundamentales: el amor y el 
reconocimiento.

En este contexto de la ciudadanía, Callan caracteriza el amor en términos 
de generosidad emocional hacia el objeto amado, más allá del mérito que el 
objeto tenga en sí mismo. Una de las consecuencias de dicha generosidad 
aparece en el hecho de que el amor implica una apreciación intrínseca, no 
instrumental, del objeto amado; es decir, se ama dicho objeto por sí mismo y 
no sólo por los efectos prácticos que pueda tener para la vida ciudadana. Para 
él, dos características principales definen el amor: estabilidad y constancia. 
La primera es esencial porque explica la duración del apego al objeto. La 
segunda implica un cierto tipo de lealtad o una “voluntad general de incurrir en 
costos significativos por causa del objeto amado” (2006, 528, trad. nuestra). 
Como lo veremos más adelante, diferentes modelos de ciudadanía esperan o 
asumen en el ciudadano ideal, el amor a ciertos objetos propios de lo político 
tales como la ley, la patria, la verdad, la justicia o el poder.



114

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Por su parte, el reconocimiento puede entenderse como un tipo de proceso 
o acción pública mediante la cual se otorga una cierta “validez social” a otro 
(un conciudadano), y que cuenta con un componente emocional fundamental 
(Honneth 2001 y 2007). Para Honneth, existen varios tipos de reconocimiento 
que dependen de la manera en la que el reconocedor se posiciona frente 
al reconocido, y que comportan diferentes sentimientos frente a él. Él men-
ciona tres tipos fundamentales (aunque reconoce que puede haber más), 
que pueden asociarse a las emociones o sentimientos de amor (personal), 
de respeto, y de solidaridad. El amor (personal) opera principalmente en las 
relaciones personales con los cercanos, y por tanto su significancia aparece 
más en la ética que en la política. Las otras dos emociones operan en un 
nivel más abstracto, ya que se dirigen a conocidos y desconocidos en un 
sentido más colectivo, aunque por supuesto se expresan en las interaccio-
nes personales, con individuos particulares, en la vida cotidiana. De ahí su 
carácter político. El respeto puede entenderse desde una postura kantiana 
como relacionado con el reconocimiento del otro, cualquier otro, como un ser 
con dignidad. De esta manera, es aplicable universalmente y su no aplicación 
hacia algún grupo implica una actitud de des-humanización (Rorty, 1998). El 
sentimiento de solidaridad puede entenderse en cierta medida como interme-
dio entre el amor y el respeto. No es estrictamente personal, como el amor, 
pero tampoco es universal como el respeto: en su lugar, se aplica de forma 
local a los miembros de grupos sociales a los que pertenece el ciudadano 
y con los cuales se identifica (Heyd, 2015; Ronge, 2015)3. En palabras de 
Heyd, “la solidaridad caracteriza una actitud hacia otros individuos que son 
mayoritariamente extraños pero que comparten algunos rasgos, metas o 
intereses, y un destino colectivo” (2015, p. 56, trad. nuestra). La solidaridad 
puede ocurrir tanto de forma simétrica ―es decir entre pares, o ciudadanos 
que se encuentran en una situación similar― como asimétrica ―cuando unos 
ciudadanos reaccionan ante el hecho de que algunos de sus conciudadanos, 
pero no ellos mismos, están siendo afectados por una situación particular― 
(Ronge, 2015). Como lo veremos en la sección siguiente, al igual que el amor, 
el reconocimiento en sus diversas formas incide en las diferentes maneras 
en las que los ciudadanos sienten y actúan frente a otros ciudadanos.

3 Esta formulación no es compartida por todos. Por ejemplo, Sweet (1996) propone, 
a partir de las ideas de Maritain, una solidaridad basada en los derechos humanos. 
Nosotros preferimos hablar en este caso de respeto, y guardar el término solidaridad 
para formas de uso más comunes en la literatura especializada



115

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

3. Cuatro tipos ideales de ciudadanía y sus emociones

Discutiremos ahora cuatro tipos ideales de ciudadanía y sus emociones carac-
terísticas. Esta clasificación proviene de las utilizadas por otros autores (p.e. 
Westheimer & Kahne, 2004; y Abowitz & Harnish, 2006), y que en nuestra 
opinión abarcan un conjunto suficiente de elementos de análisis para el estudio 
la formación ciudadana, debido a la amplitud de preguntas que responden de 
maneras diferentes y a su correspondencia ―al menos parcial― con ideales 
expresados tanto oficialmente en Latinoamérica y Colombia, como en pro-
puestas contrahegemónicas. Sin embargo, no pretendemos sugerir que estos 
modelos cubren todo el abanico de diferentes aspectos de la ciudadanía que 
pueden resultar relevantes para indagar en nuestras sociedades actuales o 
en fenómenos de formación ciudadana. Se trata del liberalismo clásico, el 
republicanismo cívico, la democracia deliberativa y la democracia radical. Al 
final de esta sección se presenta, en la tabla 1, la síntesis comparativa de 
estos modelos ideales de ciudadanía, sus emociones fundamentales (amor y 
reconocimiento) y los procesos emocionales para diferentes roles en la acción.

3.1 Liberalismo clásico

Aunque la palabra liberalismo se usa de múltiples maneras, hay algunas 
nociones básicas que son comunes a todos o a la mayoría de sus usos, 
como aquellas relacionadas con individualidad, pluralidad, libertad, dignidad 
y derechos. Según Zakaria (1994), el principio liberal fundamental es que la 
libertad es normativamente básica, razón por la cual cualquier restricción so-
bre la misma debe ser justificada. Se sustenta además en la premisa de que 
cada persona es un individuo cuya dignidad es el valor más alto posible y que 
cada quien es diferente de otros biológica y culturalmente, y en especial en 
su derecho intrínseco a definir sus propias ideas de qué es una buena vida y 
cómo puede alcanzarla. Así, los individuos deben ser libres para perseguir sus 
propias visiones de vida buena. El tema político principal para la ciudadanía 
es cómo pueden coexistir diferentes ideales de vida, dado que lo que una 
persona hace para alcanzar sus propios objetivos puede afectar la vida de 
los demás. Un mecanismo fundamental para que esto ocurra es la garantía 
de derechos y libertades, cuya expresión contemporánea más importante es 
la Declaración Universal de Derechos Humanos. Pykett, Saward y Schaefer 
(2010) han planteado lo anterior en forma sencilla: “Los liberales ven a los 
buenos ciudadanos como individuos, con derechos y libertades, que respetan 



116

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

los derechos y libertades de otros mientras persiguen sus propios intereses” 
(p 524, trad. nuestra).

Esta descripción sugiere un punto importante, que Mouffe ha formulado en 
términos de que el liberalismo carece de un adecuado entendimiento de lo 
político, lo cual lo lleva a negarlo: “El pensamiento liberal debe necesaria-
mente ser ciego a lo político debido a su individualismo, el cual hace que sea 
incapaz de entender la formación de identidades colectivas” (2005a, 91). El 
liberalismo pretende resolver desde el comienzo los posibles conflictos que 
se podrían presentar entre los ciudadanos, por medio del establecimiento de 
condiciones mínimas para la vida compartida, expresadas en términos de 
derechos y responsabilidades. En palabras de Nussbaum, “las emociones 
[pueden] apoyar los principios básicos de la cultura política de una sociedad 
que aspira a ser mejor pero que es imperfecta, la cual es un área de la vida 
en la que puede esperarse que todos los ciudadanos coincidan, si aprueban 
normas básicas de respeto igualitario: el área de lo que Rawls ha llamado 
el ‘consenso traslapado’” (2013 part II, pos.143, trad. nuestra). Como dichas 
condiciones implican restricciones a las libertades de los ciudadanos, deben 
ser mínimas; pero una vez establecidas ya no es necesaria la política, la cual 
supone la lucha por la definición del tipo de sociedad en la que vamos a vivir. 
En este tipo de liberalismo, los conflictos entre los ciudadanos se resuelven 
apelando a las condiciones mínimas acordadas desde el comienzo; pero esto 
no es ya el campo de lo político sino de lo legal (Mouffe 2005).

Es interesante notar que esta formulación del liberalismo como carente de 
política se contrasta con la postura recientemente planteada por Nussbaum 
(2013), según la cual el ciudadano liberal está comprometido profundamente 
en la vida política al buscar construir una sociedad en la cual los principios 
liberales se apliquen para todos. Nussbaum explora qué se requiere de los 
ciudadanos para alcanzar una democracia con bases liberales sólidas, y 
concluye que un conjunto de emociones, que incluyen la compasión y el amor 
a la patria, son esenciales para ello. No evaluaremos aquí el argumento de 
Nussbaum; sin embargo, en nuestro análisis no consideramos directamente 
esas emociones ya que lo restringimos a aquellas necesarias para sostener y 
operar, en vez de alcanzar, una sociedad liberal clásica. El ciudadano liberal 
de Nussbaum es un agente políticamente activo solamente porque la socie-
dad en la que vive está lejos de ser verdaderamente liberal. Sin embargo, 
diríamos con Mouffe, en una sociedad liberal en pleno derecho no habría 
necesidad de política.



117

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

En esta sociedad liberal clásica el amor a la ley, o nomofilia, que incluye el 
amor a los derechos y responsabilidades básicas, podría jugar un rol central 
en la vida del individuo como ciudadano. La nomofilia sería el medio principal 
para incorporar en él la universalidad requerida de la ley en una sociedad libe-
ral. Como lo menciona Douzinas (2009, 49, trad. nuestra), “[Kant] inaugura la 
nomofilia de la modernidad al insistir en que la ley y el derecho vayan primero 
que cualquier concepción del bien o de la virtud, y concibe la ley como una 
moralidad positiva”4. La ley representa en este caso la voluntad mínima, básica 
para la convivencia de múltiples formas privadas de persecución de ideales 
de vida, de todos los ciudadanos. Como lo han señalado diferentes autores 
proponentes de una ética del cuidado, al representar a todos los ciudadanos, 
universalmente, la ley en el modelo liberal en realidad se convierte en una 
entidad abstracta que deja las relaciones afectivas entre las personas como 
algo inocuo políticamente, remplazándolas en su función de preservación de 
la convivencia o promoción de una vida en común (Held 2006, Hunter 2013). 
Por esta misma razón, puede verse a la ley y en particular a los derechos 
fundamentales como la respuesta liberal a la dificultad, si no imposibilidad, 
de afectivamente preocuparse y ocuparse de la humanidad.5

Nussbaum también ha hecho énfasis en la necesidad del amor a la ley, aun-
que no haya desarrollado esa idea detalladamente (2013, Part II, pos.157, 
trad. nuestra): “Un Estado liberal les pide a sus ciudadanos, quienes tienen 
diferentes concepciones generales del sentido y propósito de la vida, que 
se superpongan y acuerden un espacio político compartido, el espacio de 
principios fundamentales e ideales constitutivos. Pero entonces, si estos 
principios pretenden ser eficaces, el Estado tiene la obligación de promover 
el amor y la devoción a esos ideales.” En este sentido, la nomofilia sería el 

4 Por supuesto, la moralidad positiva contenida en la idea de la ley moral universal 
kantiana va más allá de los mínimos de convivencia que requiere una sociedad 
liberal. Aquí solamente queremos resaltar la función universalizante de la nomofilia, 
la cual es indispensable en un modelo liberal que se rehusa, como lo ha señalado 
Mouffe, a trazar fronteras nosotros-ellos al interior del género humano.

5 Moore (1999) ha argumentado en contra de la oposición entre una ética del cuidado 
y un modelo liberal, sugiriendo que la formulación liberal de Rawls presupone el 
cuidado. No hay espacio en este documento para examinar con cuidado su argu-
mento; sin embargo, queremos señalar que en nuestra opinión este cuidado, por lo 
abstracto y universal, termina siendo más de carácter nomofílico que relacionado 
con unos lazos afectivos genuinos. La diferencia se encuentra en el destinatario del 
cuidado, que no es ya, aquí, un ser humano concreto. Algo similar podría decirse 
sobre el argumento de Spring (2011) de que existen derechos que expresan las 
preocupaciones de una ética del cuidado.



118

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

principal motor global del ideal liberal del ciudadano-ejecutor. Por supuesto 
este amor se correlaciona con otras emociones que se despliegan de manera 
correspondiente, con lo cual el ciudadano sentirá ansiedad, frustración, rabia, 
miedo, tristeza, entre otras, con la violación de la ley, a la vez que alegría, 
satisfacción y entusiasmo, entre otras, por su cumplimiento. Dichas emociones 
contribuyen a la ejecución de acciones relacionadas con el mantenimiento y 
la restitución de la ley (Marcus 2002). 

El amor a la ley podría jugar posiblemente dos roles aquí: restringir las ac-
ciones cotidianas del ciudadano-ejecutor en la búsqueda de sus proyectos y 
bienes personales, de modo que los lleve a cabo dentro de los límites definidos 
por los derechos de otros ciudadanos, y motivar las acciones orientadas hacia 
la restauración de leyes y derechos violados. El primero de estos roles se 
refiere a la acción individual llevada a cabo en la búsqueda de ideales privados 
de vida buena, y el amor a la ley serviría para fijar límites a estas acciones. En 
el segundo rol, el amor a la ley sería consistente también con la emergencia 
de sentimientos morales como la culpa ―cuando el ciudadano ha violado 
los derechos de alguien―, el resentimiento ―cuando alguien más ha violado 
sus derechos― y la indignación ―cuando alguien ha violado los derechos de 
otra persona―. En este caso ya nos estamos refiriendo al ciudadano-juez. 
Los sentimientos morales positivos como el orgullo, la gratitud y la admiración 
moral políticamente también jugarían un papel en los momentos de restaurar 
los derechos que han sido vulnerados; sin embargo, su protagonismo aparece 
enmarcado principalmente en los proyectos privados de los ciudadanos, ya 
fuera del ámbito político, dado que es de allí donde se encuentran los ideales 
de una buena vida y la fuente de sentido para la misma. Y, como Rorty lo ha 
argumentado (1989), sólo muy raramente los proyectos privados consisten 
en asumir los deberes morales positivos hacia los demás ciudadanos; es 
decir, la mayoría de nosotros no definiría su búsqueda privada de la felicidad 
en términos del logro del bien de los demás. Ahora bien, es importante decir 
que las emociones del ciudadano-receptor no jugarían un rol particular en 
la ciudadanía, excepto por los sentimientos morales que puedan convertirse 
en motor de la acción: la violación de los derechos de alguien estaría mal 
en sí misma, sin tener en cuenta las consecuencias emocionales de dicha 
violación. Como ya lo mencionamos antes, esta sociedad liberal representada 
aquí remplaza con leyes la necesidad social de la creación de lazos afectivos 
entre los ciudadanos. Por esto, no habría necesidad de sentir empáticamente 
lo que sienten esos otros cuyos derechos han sido violados así como tampoco 
sería necesaria la compasión o simpatía hacia ellos, porque bastaría el amor 
a la ley para cumplir la función emocional consistente con el universalismo 



119

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

y la igualdad en la dignidad que el liberalismo demanda. De esta manera, 
el ciudadano-entendedor del liberalismo clásico no necesita movilizar sus 
propias emociones para comprender las situaciones por las que pasan otros. 
Solamente necesita saber que los derechos de alguien han sido vulnerados.

En términos de reconocimiento, el ciudadano liberal clásico únicamente 
estaría en disposición de respetar a sus conciudadanos. El respeto, como lo 
expone Honneth (2001 y 2007), es un sentimiento que se dirige a todas las 
personas por igual, por lo cual sería el correlato emocional de los derechos. 
Esta forma de entender el respeto se vincula con la postura kantiana sobre 
esa emoción, que resulta ser el incentivo para la acción moral, junto con el 
deber; se dirige a la ley, y por medio de ella a las personas por ser parte de 
la humanidad (Drummond, 2006).

3.2 Republicanismo cívico

Un elemento común a las diferentes formas de republicanismo es posible-
mente la centralidad del involucramiento cívico por parte de los ciudadanos 
en su comunidad. Peterson (2011) distingue dos formas contemporáneas de 
republicanismo, según el carácter de dicho involucramiento. La primera, el 
republicanismo instrumental, para el cual un valor primario es la libertad que 
deben tener los ciudadanos de la dominación por parte del Estado, tomaría el 
involucramiento cívico como un mecanismo de participación que precisamente 
permite evitar dicha dominación. Como lo señala Hinchliffe (2013), termina 
siendo difícil distinguir entre este tipo de republicanismo y el liberalismo, de-
bido a la centralidad de la idea de libertad y a la aparentemente algo inocua 
diferencia postulada por Peterson entre libertad de la dominación del Estado 
(buscada por los republicanos) y libertad de interferencia de parte del Estado 
(buscada por los liberales). La segunda forma de republicanismo, el intrínseco, 
se acercaría mucho más al comunitarismo al proponer ese involucramiento 
como un valor en sí mismo, constitutivo de la identidad de los ciudadanos. 
Aquí nos proponemos examinar este modelo más cercano al comunitarismo, 
ya que podría ser más arquetípico del republicanismo como es concebido por 
otros autores (p.e. Westheimer y Kahne 2004, o Abowitz y Harnish 2006), a 
la vez que por ser más diferenciado del modelo liberal.

En contraste con el liberalismo clásico, para los republicanos cívicos la solida-
ridad permea las relaciones cotidianas y la defensa de su propia comunidad, 
porque los conciudadanos son vistos mutuamente como importantes. Esta 



120

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

importancia se basa en la historia, los amigos y enemigos, las leyes y las 
esperanzas, entre otras cosas que se comparten (Abowitz y Harnish 2006). 
Al mismo tiempo, las relaciones entre los ciudadanos conforman una distin-
ción nosotros-ellos basada en membresía o pertenencia, que se concreta en 
términos de la participación como un deber. Abowitz y Harnish lo expresan 
así: “Los republicanos cívicos desean promover una identidad cívica entre 
los jóvenes, que se caracteriza por un compromiso con la comunidad política, 
respeto por sus símbolos, y una participación activa en la búsqueda del bien 
común” (2006, 657, trad. nuestra). De esta manera, la principal preocupación 
de los ciudadanos es la nación (Nussbaum 2013), no entendida de forma abs-
tracta sino en términos de una comunidad y una red de relaciones concretas 
(Callan, 2006). Las principales virtudes serían el patriotismo, el auto-sacrificio, 
el respeto y la lealtad (Abowitz y Harnish 2006). Aunque los derechos son 
importantes, no tienen tanto peso como los valores comunes, los cuales son 
el pegante que mantiene los lazos sociales. La responsabilidad y la partici-
pación, por tanto, se vuelven centrales en la búsqueda de un bien común.

 En cuanto a las emociones propias del republicanismo cívico, una frecuen-
temente citada es el amor a la patria o patriotismo, que aquí denominamos 
oikofilia 6, que también que se constituye en motor para la acción cívica. 
Éste es explicado como un compromiso generoso con “un lugar particular 
y la comunidad que vive allí y que se extiende a lo largo de muchas gene-
raciones en el pasado y el futuro” (Callan 2006, 532, trad. nuestra). Como 
lo vimos antes, el amor implicaría constancia –una disposición a incurrir en 
costos significativos en pro de lo amado– y por esto estaría directamente 
relacionado con la lealtad 7. Además de amor, la oikofilia puede incluir una 
identificación personal con la patria, la preocupación por su bienestar y el 
deseo de sacrificarse para promover su bien (Kodelja, 2011). En el patrio-
tismo hay una distinción importante: patriotismo extremo y moderado, que 

6 Es importante mencionar que, en este trabajo y de manera consistente con sus 
propósitos, tomamos el patriotismo como una forma de ser en relación con una 
comunidad a la que se pertenece, que no necesariamente coincide con los bordes 
políticos o geográficos de un Estado en particular.

7 Algunos autores hablan de la lealtad como una emoción o sentimiento (Druckman, 
1994). En aras de la claridad, preferimos entender la lealtad como un tipo de com-
portamiento que puede estar relacionado con diferentes emociones o sentimientos, 
incluido el amor.



121

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

a su vez se teje en torno a los debates de la obligación y la virtud, y de la 
necesidad e inaceptabilidad de educar para ello. El patriotismo extremo se 
puede entender como la preocupación exclusiva por los intereses de la patria 
y de los compatriotas, que requiere que uno promueva los intereses de su 
patria por cualquier medio, incluso a expensas de otros países y sus gentes. 
Por su parte, el moderado permite a la gente promover los intereses de su 
patria sólo si estos están de acuerdo con principios morales universales. Los 
patriotas moderados no están obligados a apoyar a su patria incondicional y 
acríticamente, sino que se espera que la juzguen en múltiples dimensiones 
(Kodelja, 2011). Es a este patriotismo al que nos referimos aquí.

Para el ciudadano-ejecutor, la oikofilia se constituye en el principal motivador 
de su participación en pro del bien de la comunidad, que bien podríamos en-
tonces llamar participación cívica o comunitaria. Por ejemplo, Callan (2006) 
sugiere que en el caso de una catástrofe, la reconstrucción de la nación es 
posible gracias a que las acciones estarían inspiradas en este amor y en 
otras emociones relacionadas. La ansiedad, al igual que sentimientos mo-
rales como la indignación, podrían desencadenarse cuando los derechos y 
el bienestar propios y de los conciudadanos estén en riesgo, pero esto no 
se espera frecuentemente en la interacción diaria a menos que la patria o la 
comunidad se encuentren en peligro. En este último caso, una autonegación 
orgullosa es lo que todo ciudadano debe sentir para actuar en defensa de la 
patria. El aprendizaje a través del servicio y otras propuestas pedagógicas 
tanto de trabajo solidario con los conciudadanos que se encuentran en malas 
condiciones como de mejoramiento general de los espacios de cohabitación 
de la comunidad, entre otros, se constituyen en una base para la formación 
ciudadana republicana (Westheimer y Kahne, 2004, Abowitz y Harnish 2006).

Como se puede ver, dentro del republicanismo la distinción nosotros-ellos 
es crucial, porque marca los límites de la comunidad de la cual se deriva la 
identidad propia y con la cual se asume una responsabilidad. Para el ciuda-
dano juez republicano esto no es diferente: un republicano cívico puede ser 
más sensible y compasivo con los miembros de su propia comunidad que 
con los extranjeros (en Kodelja, 2011). Es importante notar que, a diferencia 
del ciudadano liberal, el republicano deriva su identidad de la comunidad 
a la que pertenece y no sólo define su proyecto de vida buena en ella sino 
en gran medida acerca de y por ella. En términos de Sandel, los individuos 
“conciben su identidad como definida en cierto grado por la comunidad de la 
que forman parte” (2010, 150). Debido a esto, la defensa de la comunidad 
y la promoción del bienestar de la misma son una fuente de realización per-



122

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

sonal, con lo cual los sentimientos morales positivos ―como el orgullo, la 
gratitud y la admiración moral― encauzados en esa dirección comunitaria, 
juegan un papel crucial en su rol de ciudadano-juez. Lo público es en este 
caso simultáneamente social y político, dado que la vida pública, aquella en 
la que el ciudadano se encuentra con otros y demuestra su valía, es para 
el republicano cívico un espacio sumamente importante en su vida. De ahí 
que la formación ciudadana en este modelo tenga como uno de sus ejes 
centrales el trabajo comunitario voluntario, tal como lo señalamos arriba. Es 
interesante que la idea de Rorty (1989) de una distinción tajante entre los 
fines privados de realización personal y los fines públicos de solidaridad con 
los demás, colapsa en este modelo ciudadano. La vida pública, aunque no 
necesariamente política, es al menos parcialmente constitutiva de la vida 
privada en este modelo.

Como aclaración, vale la pena decir que el republicanismo cívico no necesita 
de un trasfondo religioso, ya que basaría los proyectos de vida de los ciuda-
danos en el amor a la patria y no necesariamente a un dios. Se necesita, eso 
sí, un trasfondo cultural común al que los ciudadanos puedan remitirse para 
definir su propia identidad y del cual obtengan un sentido de pertenencia. En 
esto, una religión común ayuda, pero no es indispensable. De aquí podemos 
ver la importancia de otra emoción que se constituye en base para la oikofilia, 
y que en ese sentido es primaria: se trata de lo que algunos autores llaman 
sentido de pertenencia (Marsh et al. 2007), y cuya ausencia produce, en la 
expresión de Walton y Cohen (2007), incertidumbre de pertenencia (belonging 
uncertainty). Algunos dispositivos pedagógicos de la formación ciudadana 
republicana como el reconocimiento y aprendizaje de símbolos nacionales o 
comunitarios y la participación en rituales alrededor de ellos son importantes 
para afianzar el sentido de pertenencia, aunque por supuesto el estableci-
miento de relaciones personales con miembros de la comunidad, alrededor 
de sus espacios sociales, es también un imperativo. 

Es importante ver que este republicanismo cívico se ubica en un punto in-
termedio entre, en un extremo, el universalismo propio del liberalismo y la 
abstracción a la que como consecuencia se ve abocado ese modelo, y en el 
otro, un personalismo puro en el que el individuo sólo establece relaciones 
personales afectivas y por lo tanto no se constituye como ciudadano propia-
mente dicho, en un sentido político. De esta manera, la patria y la comunidad 
se configuran como elementos intermedios entre el nivel de las relaciones 
personales y el de las relaciones con principios e ideales abstractos. Por esta 
razón, en el republicanismo cívico se mezclan tanto elementos abstractos 



123

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

como la oikofilia, como elementos concretos afectivos relacionales. De ahí el 
papel de la empatía en sus diferentes formas tanto para el ciudadano-ejecutor 
―especialmente la compasión como motor para la acción solidaria― como 
para el entendedor ―especialmente el contagio emocional―.

Finalmente, el ciudadano republicano cívico, como ya se ha expresado ante-
riormente, reconocería a sus compatriotas con un sentimiento de solidaridad, 
siguiendo la tipología de Honneth (2001 y 2007). Como lo mencionamos 
antes, la solidaridad es una emoción local, por lo cual se concentra en un 
grupo al que pertenece el ciudadano (p.e. la nación). Al hacerlo, en algunos 
casos puede conminar a entrar en oposición con otros grupos: la solidaridad 
entre trabajadores supone una oposición a los grupos burgueses dueños del 
capital; la solidaridad entre mujeres feministas supone una oposición a los 
grupos patriarcales en la sociedad (Heyd, 2015).

3.3 Democracia deliberativa

La raíz de la democracia deliberativa es la idea de una asociación democrática 
determinada por razonamiento y argumento públicos (Cohen, en Cunningham 
2002). En palabras de Mouffe (2000, 3, trad. nuestra), “su planteamiento 
central es que es posible, gracias a procedimientos adecuados de delibera-
ción, alcanzar formas de acuerdo que satisfagan tanto la racionalidad como 
la legitimidad democrática”. De esta manera, el propósito de la democracia 
deliberativa es “animar a los ciudadanos a buscar consenso acerca de los 
bienes comunes” (Cunningham 2002, 165, trad. nuestra); es decir, la delibe-
ración es entendida como un mecanismo para tomar decisiones colectivas, 
y los bienes comunes como aquellos que proveen una mayor justicia para 
la comunidad.

Una versión popular de la democracia deliberativa es de autores como Ha-
bermas y Benhabib, y que puede caracterizarse como discursiva (Cooke 
2000). En ella, la deliberación consiste en la expresión razonada sobre 
asuntos y normas específicas, en foros públicos en los que los participantes 
adquieren habilidades para participar de manera libre e igualitaria, y pueden 
formar preferencias informadas. En los términos de Cooke, esto implica “un 
proceso de ‘adopción de roles ideales’ en el cual se fuerza a los participantes 
a imaginar qué contaría como una buena razón para todos los demás invo-
lucrados o afectados por las decisiones que se están discutiendo” (949-950, 
trad. nuestra). Puede además considerarse procedimentalista porque define 



124

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

la democracia en términos de los procedimientos que usan los ciudadanos 
para llegar a las decisiones sobre la vida en común (Benhabib 1996), los 
cuales deben garantizar que éstos puedan usar su capacidad de razonar, 
para así liberarse de la tradición y la costumbre, con una pretensión universal 
(Habermas 1996).

Una breve aclaración antes de presentar el ethos del ciudadano democrático 
deliberativo: es común caracterizar la postura habermasiana ―en oposición 
a la foucaultiana― como una incompatible con la idea de ethos, debido a su 
énfasis en los procedimientos comunicativos argumentativos que buscan la 
universalidad (Anderson 2006). También, como una propuesta desapasionada 
debido a su énfasis en la racionalidad (Mouffe 2000). Sin embargo, puede ar-
gumentarse que ella sí comporta un cierto ethos, precisamente en el desarrollo 
de actitudes consistentes con el universalismo y sus implicaciones (Weithman 
2005, Anderson 2006). Es en este marco que pretendemos a continuación 
explorar la vida emocional del ciudadano democrático deliberativo. Es inte-
resante que, según Anderson (2006), Habermas mismo oscila entre tomar 
el universalismo como una forma de ethos, y tomarlo como algo opuesto.

El procedimiento de deliberación mismo y su función para la democracia 
sugieren que, como ejecutor, un ciudadano democrático deliberativo se mo-
tiva por el amor a la verdad ―que puede definirse intersubjetivamente― y 
a la justicia. Por tanto, la deliberación en un foro público permite, bajo las 
condiciones comunicativas correctas para la participación, la búsqueda de la 
verdad sobre lo justo, en forma de consenso. Así, la deliberación ocurre acerca 
de la justicia. En ese caso, el amor a la justicia motiva la acción ciudadana 
como asunto en sí mismo y después, cuando se alcanza el consenso, da 
un incentivo para actuar coherentemente con la verdad justa. El amor sería 
una motivación para un ciudadano deliberativo siempre que comparta esta 
pasión con otros y con ellos pueda emprender la búsqueda de la verdad 
sobre la justicia.

Como lo señala Marcus (2002), la ansiedad juega un papel importante para 
motivar al ciudadano a evaluar las consecuencias emocionales en la ecuación 
moral, que además hace más fácil escapar de los hábitos y así emprender 
la búsqueda de nueva información acerca del asunto en cuestión, como ya 
Habermas lo proponía. Es por esto que Marcus considera que la ansiedad es 
una emoción que promueve la racionalidad en procesos de toma de decisio-
nes. En el modelo democrático deliberativo ideal, sin embargo, esta ansiedad 
provendría de un amor a la justicia y no solamente del interés privado o de 



125

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

actores o grupos sociales particulares.

Para el ciudadano como entendedor, como lo sugiere Mendelberg (2002), 
la empatía resulta fundamental. Ella señala dos razones para ello, una de 
las cuales proviene de un aspecto más bien práctico de la deliberación: ésta 
ocurre la mayor parte del tiempo en grupos pequeños, por lo cual el número 
de participantes y la representatividad son aspectos críticos para los foros 
públicos, especialmente cuando el consenso es una meta. Como es imposi-
ble recibir y tomar en cuenta las voces de todos los interesados, esto puede 
llevar a la exclusión. La segunda razón se encuentra de manera tal vez más 
intrínseca en el modelo de democracia deliberativa por su ideal de justicia. 
Para ser justo es necesario comprender las vivencias o experiencias de los 
otros en una comunidad, y la comprensión de las situaciones humanas pasa 
por un involucrarse emocionalmente, empáticamente, con sus actores (Ro-
binson 2007). Ahora bien, es importante notar que esta formulación conlleva 
una revisión del modelo más racionalista de deliberación, ya que, aunque 
las emociones pueden declararse en una conversación, la discusión ante-
rior sugiere que es necesario experimentarlas para poder comprender las 
situaciones. Y experimentarlas no es lo mismo que reconocerlas cuando han 
sido declaradas por alguien más. Así, sería imposible tratar las emociones 
como contenidos del foro deliberativo, si éste se entendiera de una manera 
tradicional que implique la formulación de argumentos formales que puedan 
aspirar a la validez en términos de inteligibilidad, verdad objetiva, rectitud 
normativa y sinceridad subjetiva.

Dentro de este mismo principio del amor a la verdad y a la justicia, se puede 
ver ahora que el ciudadano como juez es especialmente sensible a la injus-
ticia, y sus sentimientos de indignación, admiración, gratitud, culpa y orgullo 
tendrán como referente las acciones justas o injustas. Pero adicionalmente, 
el ciudadano democrático deliberativo ideal valora los procedimientos mismos 
de la deliberación en una democracia, así como la legitimidad que dichos 
procedimientos confieren a las decisiones que se toman (Weithman 2005). De 
este modo, los sentimientos morales tendrán como objeto las actuaciones de 
los conciudadanos tanto en cuanto a los resultados de los procesos de toma 
de decisión como a los procesos de deliberación en sí mismos.

Las relaciones entre ciudadanos deliberativos estarían dadas por el reco-
nocimiento basado en el respeto universal (Honneth, 2007), en este caso 
centrado en aceptar que todos tenemos la capacidad y la voluntad para 
participar apropiadamente en la búsqueda de la verdad y la justicia. Notemos 



126

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

que este tipo de reconocimiento se refiere a condiciones lógicamente previas 
a la deliberación colectiva. Pero es importante añadir que la construcción 
colectiva de los elementos que definen la sociedad debe también tener 
como consecuencia, así esto no haya sido su propósito original, la aparición 
de formas de reconocimiento mutuo entre ciudadanos que se basan en el 
hecho de que éstos han construido, juntos, la sociedad en la que viven. Este 
reconocimiento sugiere la aparición de una comunidad y una pertenencia 
―que no es universal― que nos podrían remitir de nuevo a la solidaridad.

3.4 Democracia radical

La democracia radical, también llamada pluralismo radical, entiende el conflic-
to como el factor clave alrededor del cual se organiza la idea de ciudadanía. 
El conflicto es entendido, para los teóricos que defienden esta aproximación, 
como un elemento omnipresente en las sociedades actuales, que ha resistido 
importantes pero infructuosos intentos teóricos de erradicación (Cunningham 
2002). Más aún, el conflicto es visto como algo que no puede ser resuelto 
definitivamente, excepto por medio de la coerción y la represión (Mouffe 
2005b), y ciertamente no por vía de la deliberación colectiva racional. Y esto 
define a la acción política también: a la postre, los ciudadanos son agentes 
políticos que, mediante su participación en diferentes grupos, pelean por 
sus preocupaciones fundamentales. Aparte del conflicto, hay dos conceptos 
fundamentales para el pluralismo radical: diferencia e identidad. Los ciuda-
danos construyen sus identidades en procesos sociales y políticos en una 
interacción conflictiva con otros, como parte de grupos que establecen límites 
que los diferencian de otros. Estos límites son líneas de diferencia con las 
cuales se crean relaciones que definen la distinción nosotros-ellos, pero que 
son en todo caso dinámicas y cambiantes. 

Según Howarth (2008), dentro de esta propuesta hay al menos dos tendencias. 
La primera, representada por Connolly y Mouffe, que enfatiza un ethos que se 
distingue por un modo agonístico de compromiso político democrático, que es 
sensible y respetuoso de la diferencia y la otredad. La segunda, adelantada 
por Laclau, Rancière y Zizek, se fija en proyectos contrahegemónicos que 
crean vínculos equivalentes entre las diferentes demandas, intereses e iden-
tidades, ya sea emitido en forma de populismo o de lucha de clases. En este 
texto nos concentraremos en la primera postura, que se declara seguidora 
de la democracia liberal (Mouffe 2005a y 2005b), aunque desde una pers-
pectiva crítica que entiende que la democracia y el liberalismo no empatan 



127

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

fácilmente. Como resultado, la democracia liberal dejaría inevitablemente un 
espacio abierto para la interpretación, en el que aparecería el conflicto y, por 
lo tanto, un espacio para lo político. De este modo, y en oposición al libera-
lismo clásico, se sugiere que no puede existir nunca un consenso mínimo 
completamente compartido y libre de conflicto.

Así, para Connolly (en Howarth 2008) el ethos democrático radical se sustenta 
en un cruce de al menos dos virtudes que le permiten al ciudadano coexistir 
y lidiar con sus diferencias e identidades que están bajo constante escruti-
nio: 1) el respeto agonístico, que ayuda a tolerar el conflicto inevitable entre 
identidades diversas y 2) la sensibilidad crítica, como escucha cuidadosa y 
generosidad presuntiva, que ubica la lucha para moverse de la subsistencia 
sin reconocimiento, derechos, legitimidad o justicia hacia un lugar en donde 
puedan darse estos registros. Por su parte Mouffe (2000) le apuesta al plura-
lismo agonístico, postura que reconoce el papel central de las emociones en 
lo político, además de buscar la expresión apasionada de las identidades y 
diferencias conflictivas que aglutinan a los individuos en colectivos. Para que 
esto pueda ocurrir, Mouffe pone como requisito un espacio simbólico com-
partido, que enmarca el conflicto y que permitiría el reconocimiento mutuo de 
legitimidad entre los ciudadanos porque condensa los valores democráticos 
por excelencia: libertad e igualdad. La consciencia de este espacio conjura 
la posibilidad de eliminar al otro por ser diferente.

Las emociones son protagonistas en la construcción de estas identidades, 
así como en el desarrollo y defensa de la posición de los ciudadanos en la 
esfera pública (Mouffe 2005b). Para Mouffe (2008), los procesos emocionales 
claves son la sublimación y la identificación. La sublimación es un concepto 
psicoanalítico, propuesto por Freud, que sugiere una desviación de la energía 
libidinal hacia otro fin. En la esfera política, la sublimación se da en el movi-
miento del antagonismo, en donde el fin inicial sería destruir del otro, hacia 
el agonismo, en el cual se da una disputa apasionada en la que se alcanzan 
victorias transitorias, en donde la posibilidad de vencer realiza de un modo 
aceptable la derrota del otro. Esta es la razón que soporta la idea de que el 
consenso racional nunca puede ser alcanzado, sino un consenso conflictivo, 
en el que los ciudadanos luchan para imponer diferentes interpretaciones 
sobre la igualdad y la libertad, en medio de la lealtad absoluta a los princi-
pios e instituciones de la democracia liberal (Howarth, 2008). Por su parte, 
la identificación tiene que ver con el desarrollo de identidades colectivas, 
cuyo proceso es atravesado por la inspiración de dichos grupos en proyectos 
políticos distintos. Mouffe (2008) señala que este proceso se ha degradado 



128

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

porque los partidos políticos se niegan a brindar opciones realmente diferentes 
y se niegan a discutir sobre cómo vivir una vida compartida, que sumado a la 
dilución de las diferencias entre izquierda y derecha, dejan a los ciudadanos 
sin posibilidades reales de completar su identidad colectiva.

De acuerdo con las distinciones realizadas en el apartado inicial sobre 
emociones, es posible decir que en la democracia radical están en juego las 
emociones políticas. Para Ruitenberg (2009) la emoción política por exce-
lencia es la rabia política (political anger), que podríamos entender también 
como indignación política, como reacción ante las injusticias cometidas con-
tra aquellos ubicados en una posición menos poderosa en el orden social. 
Esta emoción, que ocurre en el rol del ciudadano como juez, se ha asociado 
comúnmente con la acción colectiva, especial pero no exclusivamente con 
las protestas (Sabucedo et al. 2011, White 2012). La indignación política 
es una emoción cuyo objeto es una situación en la que se percibe que ha 
habido un daño significativo hacia sí o hacia otros cercanos, como conse-
cuencia de una acciones o políticas de agentes políticos. Se puede asociar 
con comportamientos agresivos y con creencias relacionadas con un juicio 
sobre una injusticia causada por un agente político, cuya identificación pre-
cisa se relaciona con una comprensión aceptable de los asuntos políticos 
(White 2012). El objetivo de la indignación política sería la corrección de lo 
ocurrido, no exclusivamente en términos de castigo a los responsables sino 
también para modificar aquello que genera el perjuicio. Es interesante que, 
en el caso de las sociedades contemporáneas en las que las identidades se 
fragmentan ―como señalan los pluralistas radicales― las variadas fuentes 
de la identidad de los ciudadanos pueden entrar en conflicto entre sí. Hercus 
(1999) ilustra esto en el caso de la acción feminista colectiva: las mujeres 
activistas involucradas en movimientos feministas guían sus acciones desde 
la indignación política, producto de la injusticia percibida en contra de las 
mujeres. La indignación motiva la participación, que a su vez reafirma las 
identidades de las mujeres feministas. Sin embargo, esto entra en conflicto 
con otras fuentes de sus identidades, como ser madres y esposas. Las emo-
ciones positivas pueden jugar también un rol aquí, como es sugerido por el 
hecho de que la admiración es reconocida por su papel en la decisión de un 
ciudadano para ser activista (Hercus 1999).

En la democracia radical, una emoción primordial para el ciudadano como 
actor es un tipo de amor similar al patriotismo, pero especialmente cuando 
no se refiere al país sino a otras comunidades y asociaciones parciales a las 
que se pertenece, así como a grupos sociales. Aquí, por supuesto, habría 



129

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

algunas similitudes con el republicanismo cívico, donde el amor a la patria 
es central. Sin embargo, una de las diferencias más importantes es el hecho 
de que la identidad del ciudadano no está centrada en un atributo único (e.g. 
ser un ciudadano de un país particular), sino en un conjunto de caracterís-
ticas que lo distinguen de otros en modos que hacen una diferencia para la 
experiencia de la vida política y social del ciudadano. Así, las emociones de 
la lucha política se dirigirían de maneras distintas a los conciudadanos de-
pendiendo de si estos pertenecen al mismo grupo del ciudadano, o a grupos 
adversarios. Pero hay otro elemento más que distingue el amor a la patria 
en el republicanismo, del amor a los grupos de pertenencia en la democra-
cia radical: el carácter más cívico o social del primero y más político en el 
segundo. La participación ciudadana en el republicanismo, como lo vimos 
antes, parece tender a situarse más en el terreno de la solidaridad, mediante 
acciones que contribuyen al mejoramiento puntual de asuntos que atañen lo 
que otros conciudadanos puedan estar necesitando en un momento dado. 
En la democracia radical la solidaridad se da dentro de grupos particulares, 
pero se proyecta políticamente en la lucha con otros grupos por la posibilidad 
de volverse hegemónicos y afectar más estructuralmente los espacios de la 
vida en común (Mouffe 2005b). Por esta razón, podemos formular la idea de 
que la kratofilia, o amor al poder, tiene un lugar importante en el ciudadano 
ideal de la democracia radical. Pero en ella, el ciudadano no trata de obtener 
poder para sí, individualmente, sino que lo busca como parte de uno o más 
grupos en los que se inscribe. En línea con esto, es importante decir que 
la kratofilia no se enfoca necesariamente en los cargos de gobierno ―lo 
cual sería, más apropiadamente, arquefilia 8― sino más ampliamente en la 
capacidad para actuar y definir el rumbo de la sociedad.

En lo que respecta al ciudadano entendedor, de manera similar a lo discutido 
arriba, se puede ver que la empatía es requerida para la creación de lazos 
con los grupos a los que se pertenece. Estos lazos corresponden, al menos 
parcialmente, a la manifestación del amor a dichos grupos. Una consecuencia 
importante de esto consiste en que la lucha política, en la que se defienden 

8 Tomamos aquí la idea de Ober (2006) para entender las raíces griegas kratos y 
arche, que significan ambas “poder” y que definen las dos grandes familias de pala-
bras que denominan formas de gobierno ―con aristocracia, timocracia y democracia 
como ejemplos de la primera, y monarquía, anarquía y oligarquía como ejemplos de 
la segunda―. Según Ober, kratos se referiría a la capacidad de hacer las cosas, una 
especie de “poder para”, mientras que arche se referiría a los cargos de gobierno, 
una especie de “poder sobre”.



130

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

las posiciones propias del grupo al que se pertenece, se da sobre bases tanto 
racionales como emocionales.

Por último, el reconocimiento que cimentaría las relaciones entre ciudadanos 
pluralistas implicaría un conjunto de emociones. La primera y básica es el 
respeto (Honneth 2001 y 2007). Éste, como sentimiento universal, funda 
la posibilidad de convivir con otros diferentes al verlos como adversarios, 
pero sin la necesidad de eliminarlos al verlos como enemigos amenazantes. 
Por otra parte, está la solidaridad dentro de los grupos de conciudadanos 
a los que el ciudadano pertenece. Al igual que en el caso del republicanis-
mo cívico, dicha solidaridad hacia los miembros de un grupo puede definir 
la oposición a otros grupos con los cuales se lucha en la arena política. 
 
3.5. Resumen

A manera de resumen, la siguiente tabla presenta comparativamente los 
principales elementos afectivos constitutivos de los cuatro tipos de ciudadanía 
que aquí examinamos.

Liberalismo 
clásico

Republicanismo 
cívico

Democracia  
deliberativa

Democracia 
radical

Emociones fundamentales

Amor Nomofilia Oikofilia Epistemofilia
Amor a la justicia

Amor a los grupos 
de pertenencia
Kratofilia

Reconocimiento Respeto por todos 
como seres dignos

Solidaridad con 
los compatriotas

Respeto por 
todos como seres 
racionales

Respeto por los 
adversarios
Solidaridad con 
los compañeros

Roles en la acción

Ejecutor Nomofilia
Emociones y pro-
cesos emociona-
les del juez y del 
entendedor

Oikofilia
Emociones y pro-
cesos emociona-
les del juez y del 
entendedor

Epistemofilia
Amor a la justicia
Emociones y pro-
cesos emociona-
les del juez y del 
entendedor

Amor a los grupos 
de pertenencia
Kratofilia
Emociones y pro-
cesos emociona-
les del juez y del 
entendedor

Entendedor _____ Empatía y sim-
patía hacia los 
compatriotas

Empatía con 
aquéllos sobre 
cuya situación se 
delibere

Empatía y sim-
patía hacia los 
compañeros

Juez Sentimientos mo-
rales en función 
de la ley y los 
derechos

Sentimientos mo-
rales en función 
de la patria

Sentimientos mo-
rales en función 
de la justicia y 
de los procesos 
de deliberación y 
decisión

Sentimientos mo-
rales en función 
de los grupos de 
pertenencia



131

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

4. Proyección de este trabajo

Aquí hemos pretendido dar sustancia a una idea que ha estado rondando 
en la literatura académica desde hace siglos, pero que además ha cobrado 
una importancia enorme en las últimas décadas: la de que las emociones 
son constitutivas de la experiencia de vida de los individuos en tanto ciuda-
danos. De esta manera, en lugar de simplemente unirnos al coro de voces 
que enuncian esta idea, nosotros pretendimos desarrollarla para poder ver 
más de cerca de qué maneras se materializa en los modelos de ciudadanía. 

Prevemos cuatro líneas que desarrollarían de manera directa el trabajo 
realizado hasta ahora. La primera es una profundización en el examen de 
estos cuatro tipos ideales de ciudadanía, para ser capaces de mostrar de una 
manera más significativa sus implicaciones. La segunda se relaciona con el 
hecho de que estos tipos genéricos de ciudadanía no abarcan comprensi-
vamente todos los que podrían resultar relevantes. La tercera consiste en la 
investigación empírica de procesos de experiencia emocional en diferentes 
contextos y ambientes educativos, desde la perspectiva de un marco como 
el presentado en este trabajo. La última línea parte de la idea de que es muy 
probable que los procesos emocionales a los que hemos hecho referencia 
tengan un carácter más colectivo, no sólo como un agregado de los proce-
sos que ocurren en los ciudadanos individualmente, sino como formas más 
complejas de interacción. Aquí, un nicho posible para explorar es el de las 
emociones colectivas, que se entienden como “una convergencia sincrónica 
en la respuesta afectiva entre individuos hacia un objeto o evento específico” 
(von Scheve & Ismer, 2013, p.1).

Para concluir, podemos sugerir que vemos nuestra contribución en este artí-
culo como algo que se puede proyectar en varios campos, pero en especial 
el de la formación ciudadana. Mediante la exploración de las implicaciones 
emocionales de los diferentes tipos ideales de ciudadanías y de sus ciudada-
nos, esperamos brindar a los educadores, y especialmente a los ciudadanos 
en general, una herramienta que puede hacer de la formación ciudadana 
una práctica más crítica; algo que nos ayude a comprender mejor de qué 
maneras nos hemos formado y nos estamos formando, y así podamos tomar 
más firmemente las riendas de nuestras vidas.



132

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Referencias

Abowitz, K. y Harnish, J. (2006). Contemporary discourses of citizenship. 
Review of Educational Research, 76 (4), 653-690.

Anceaux, C. (2012). The Impact of Discrete Negative Emotions and Per-
ception of Threat on Political Tolerance. Evidence from the Netherlands. Tesis 
de pregrado, Leiden University, Países Bajos. https://openaccess.leidenuniv.
nl/handle/1887/19235

Anderson, A. (2004). Argument and ethos. En J. Gallop (ed.), Polemic: 
Critical or uncritical. Nueva York: Routledge. pp. 103-133.

Baier, A. (1990). What emotions are about. Philosophical Perspectives,  
Action Theory and Philosophy of Mind. (4) 1-29.

Benhabib, S. (1996). Toward a deliberative model of democratic legitimacy. 
En S. Benhabib (ed.), Democracy and Difference. Contesting the Boundaries 
of the Political. Princeton: Princeton University Press. pp. 67-94.

Brader, T. (2005). Striking a responsive chord: How political ads motivate 
and persuade voters by appealing to emotions. American Journal of Political 
Science, 49 (2), 388-405.

Burden B. y Klofstad, C. (2005). Affect and cognition in party identification. 
Political Psychology, 26 (6), 869-886.

Callan, E. (2006). Love, idolatry, and patriotism. Social Theory and Practice: 
Cosmopolitanism and the State, 32 (4), 525-546.

Cohen, A. (2013). Conceptions of Citizenship and Civic Education: Lessons 
from Three Israeli Civics Classrooms. Tesis doctoral, Columbia University, Es-
tados Unidos. http://academiccommons.columbia.edu/download/fedora_con-
tent/download/ac:161740/CONTENT/Cohen_columbia_0054D_11428.pdf

Cooke, M. (2000). Five arguments for deliberative democracy. Political 
Studies, 48 (5), 947-969.



133

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Douzinas, C. (2009). Speaking law: on bare theological and cosmopolitan 
sovereignty. En Anne Orford (ed.), International Law and its Others. Cambrid-
ge: Cambridge University Press. pp. 35-56.

Cunningham, F. (2002). Theories of Democracy: A Critical Introduction. 
London: Routledge.

De Sousa, R. (2013). Emotion. Stanford Encyclopedia of Philosophy. http://
plato.stanford.edu/entries/emotion/

Damasio, A. (2005). Descartes’ Error. Emotions, Reason and the Human 
Brain. Nueva York: Penguin.

Druckman, D. (1994). Nationalism, patriotism, and group loyalty: A social 
psychological perspective. Mershon International Studies Review, 38 (1), 
43-68.

Drummond, J. (2006). Respect as a moral emotion: A phenomenological 
approach. Husserl Studies, 22 (1), 1-27.

Ekkekakis, P. (2012). Affect, mood, and emotion. En T. Gershon, R. Eklund 
y A. Kamata (eds.), Measurement in Sport and Exercise Psychology, Cham-
paign: Human Kinetics. pp. 321-332.

Ekman, P. (1999). Basic emotions. En T. Dalgleish y M. Power (eds.), 
Handbook of Cognition and Emotion. Chichester: Wiley. pp. 45-60.

Habermas, J. (1996). Between Facts and Norms. Cambridge: MIT.

Halperin, E., Pliskin, R., Saguy, T., Liberman, V., y Gross, J.J. (2013). Emo-
tion regulation and the cultivation of political tolerance. Searching for a new 
track for intervention. Journal of Conflict Resolution, 58 (10), 1110-1138.

Hatfield, E., Rapson, R. y Y.-C., Le. (2009). Emotional contagion and em-
pathy. En J. Decety y W. Ickes (eds.), The Social Neuroscience of Empathy. 
Cambridge: MIT Press. pp. 19-30.

Heise, D. R. (1998). 6 Conditions for empathic solidarity. En P. Doreian y T. 
Fararo (eds.), The Problem of Solidarity: Theories and Models.  Amsterdam: 
Gordon and Breach Publishers. pp. 197-211.



134

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Held, V. (2006). The Ethics of Care: Personal, Political, Global. Oxford: 
Oxford University Press.

Hercus, C. (1999). Identity, emotion, and feminist collective action. Gender 
and Society, 13 (1), 34-55.

Heyd, D. (2015). Solidarity. A local, partial and reflective emotion. Diame-
tros, 43, 55–64.

Honneth, A. (2001). Invisibility: On the epistemology of ‘recognition’. 
Supplements of the Aristotelian Society, 75 (1), 111–126.

Honneth, A. (2007). Disrespect. the Normative Foundations of Critical 
Theory. Cambridge, UK: Polity Press.

Hoyos, G. (1996). Ética fenomenológica y sentimientos morales. Revista 
de Filosofía (Universidad de Zulia), número especial, 139-154.

Howarth, D. (2008). Ethos, agonism and populism: William Connolly and 
the case for radical democracy. The British Journal of Politics & International 
Relations, 10 (2), 171-193.

Hunter, R. (2013). Contesting the dominant paradigm: Feminist critiques of 
liberal legalism. En M. Davies y V. Munro (eds.), The Ashgate Research Com-
panion to Feminist Legal Theory. Farnham: Ashgate Publishing. pp. 13-30.

Kodelja, Z. (2011). Is education for patriotism morally required, permitted 
or unacceptable? Studies in Philosophy and Education, 30 (2), 127-140.

Lee, J.J., Sohn, Y., y Fowler, J.H. (2013). Emotion regulation as the founda-
tion of political attitudes: Does reappraisal decrease support for conservative 
policies? PloS one 8 (12), 1-8.

Marcus, G. (2002). The Sentimental Citizen: Emotion in Democratic Politics. 
University Park: Penn State Press.

Marsh, P., Bradley, S., Love, C., Alexander, P., y Norham, R. (2007). 
Belonging. Oxford: The Social Issues Research Centre. http://www.sirc.org/
publik/Belonging.pdf



135

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Mejía, A., Almanza, M. y Perafán, B. (2013). Las emociones en el eterno 
presente de la acción ética. En Actas del 2o Congreso Latinoamericano de 
Filosofía de la Educación, Universidad de la República Oriental del Uruguay, 
Montevideo, Uruguay. http://filosofiaeducacion.org/actas/index.php/act/article/
view/9

Mendelberg, T. (2002). The deliberative citizen: Theory and evidence. En 
M.X. Delli Carpini, L. Huddy y R. Shapiro (eds.), Political Decision Making, 
vol. 6. Greenwich: JAI Press. pp. 151-193.

Miller, P. (2011). The emotional citizen: Emotion as a function of political 
sophistication. Political Psychology, 32 (4), 575-600.

Moore, M. (1999). The ethics of care and justice. Women & Politics, 20 
(2), 1-16.

Mouffe, C. (2000). Deliberative Democracy or Agonistic Pluralism. Political 
Science Series No.72. Vienna: Institute for Advanced Studies. https://www.
ihs.ac.at/publications/pol/pw_72.pdf

Mouffe, C. (2005a). The return of the political. Londres: Verso.

Mouffe, C. (2005b). On the political. Psychology Press.

Mouffe, C. (2008). Democratic politics and the dynamics of passions. En 
K. Palonen, T. Pulkkinen, y J.M. Rosales (eds.), The Ashgate Research Com-
panion to the Politics of Democratization in Europe. Concepts and Histories. 
Farnham: Ashgate. pp. 89-100.

Nussbaum, M. (2013). Political Emotions. Boston: Harvard University 
Press. (La versión citada es la de Kindle.)

Ober, J. (2006). The original meaning of “democracy”: Capacity to do things, 
not majority rule. Ponencia presentada en el congreso de la American Political 
Science Association, Philadelphia, Estados Unidos. https://www.princeton.
edu/~pswpc/pdfs/ober/090704.pdf

Pannier, R. (1987). Roberto Unger and the Critical Legal Studies Move-
ment: an examination and evaluation. William Mitchell Law Review, 13 (4), 
647-683.



136

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
3(5). 2016

Peterson, A. (2011). Civic Republicanism and Civic Education: The Edu-
cation of Citizens. Basignstoke: Palgrave MacMillan.

Pykett, J., Saward, M. y Schaefer, A. (2010). Framing the good citizen. 
The British Journal of Politics & International Relations, 12 (4), 523-538.

Robinson, J. (2007). Deeper than Reason: Emotion and its Role in Litera-
ture, Music, and Art. Oxford: Oxford University Press.

Ronge, B. (2015). Sympathetic solidarity: Rethinking solidarity as a political 
emotion with Adam Smith. Perspectiva Filosófica, 42 (2), 43-57.

Rorty, R. (1989). Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Rorty, R. (1998). Human rights, rationality, and sentimentality. En Truth and 
Progress: Philosophical Papers (Volume 3) Cambridge: Cambridge University 
Press. pp. 167-185.

Ruitenberg, C. (2009). Educating political adversaries: Chantal Mouffe and 
radical democratic citizenship education. Studies in Philosophy and Education, 
28 (3), 269-281.

Sabucedo, J.M., Durán, M., Alzate, M. y Barreto, I. (2011). Emotions, ideo-
logy and collective political action. Universitas Psychologica, 10 (1), 27-34.

Sandel, M. (1984). Liberalism and its Critics. Nueva York: New York Uni-
versity Press.

Sears, A. y Hughs, A. (1996). Citizenship education and current educational 
reform. Canadian Journal of Education, 21 (2), 123-142.

Spring, J. (2011). On the rescuing of rights in feminist ethics: A critical 
assessment of Virginia Held’s transformative strategy. Praxis, 3 (1), 66-83.

Sweet, W. (1996). Human Rights as a Foundation of Solidarity: The 
Contribution of Jacques Maritain. Documents de Travail, no. 29, Louvain-
la-Neuve (Belgique). https://www.uclouvain.be/cps/ucl/doc/etes/documents/
DOCH_029_(Sweet).pdf 



137

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Walton, G. y Cohen, G. (2007). A question of belonging: Race, social fit, and 
achievement. Journal of Personality and Social Psychology, 92 (1), 82-96.

Weithman, P. (2005). Deliberative character. The Journal of Political Phi-
losophy, 13 (3), 263-283.

Westheimer, J. y Kahne, J. (2004). What kind of citizen? The politics of 
educating for democracy. American Educational Research Journal, 41 (2), 
237-269.

White, P. (2012). Making political anger possible: A task for civic education. 
Journal of Philosophy of Education, 46 (1), 1-13.

Zakaria, F. (1994). The Future of Freedom: Illiberal Democracy at Home 
and Abroad. Nueva York: Norton.


	8b04512d0e4a1ca1c92a2e0e0526c03fe6ab5236cbd3aae3aa95146078d18549.pdf
	972ac23781a2a0a77d3e2c6034f06e8269c1d55aa86edae131b49ec36952a08e.pdf

