Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educacdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: ;Cémo se siente ser un
ciudadano?

Autor(es): Miguel Moreno, Andrés Mejia
Afo de publicaciéon [ Ano de publicacao: 2016
DOI: 10.63314/PAIV1555

Citacion / Citagdo

Moreno, M. & Mejia, A. (2016). ;Cdmo se siente ser un ciudadano?.
Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacidn, 3(5), 105-137.
https://doi.org/10.63314/PAIV1555

Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC

::_1T:¥: e
—— —

kX
~yx ALFE


https://doi.org/10.63314/PAIV1555

bt by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Volumen 3 - Numero 5 - 2016
pp. 105-137

¢, Como se siente ser un ciudadano?

Miguel Moreno

Universidad de los Andes, Bogota, Colombia
mf.moreno36@uniandes.edu.co

Estudia un Doctorado en Educacion en la Universidad de los Andes (Bogota,
Colombia). Es Psicélogo, Especialista en Estado, Politicas Publicas y Desarro-
llo, y Magister en Intervencion en Sistemas Humanos. Investiga en ciudadania,
psicologia politica, formacién ciudadana, y ciencias de la complejidad social.

Andrés Mejia

Universidad de los Andes, Bogota, Colombia
jmejia@uniandes.edu.co

PhD en Gestion de la Universidad de Hull (Hull, Inglaterra). Miembro de la Red
Internacional de Filésofos de la Educacion (INPE), de la Sociedad Britanica
de Filosofia de la Educacion (PESGB), y de la Asociacion Latinoamericana de
Filosofia de la Educacién (ALFE). Investiga en formacién ciudadana y ética,

pedagogias criticas y pensamiento critico en educacion.

Resumen - Resumo - Abstract

Partimos de la idea de que
a un modelo de ciudadania
corresponde un ethos que
define al ciudadano ideal, y
que supone maneras particu-
lares de sentir o emocionar.
Examinamos cuatro modelos
de ciudadania: liberal clasico,
republicano civico, demdcra-
ta deliberativo y demadcrata
radical. Proponemos que sus
ciudadanos ideales se rigen,

Nosso ponto de partida é a
ideia de que diferentes mo-
delos de cidadania implicam
ethos diferentes que definem
o cidadéo ideal, que por sua
vez pressupbe diferentes
emogdes. Examinamos qua-
tro modelos de cidadania:
liberal classico, republicano
civico, democratico delibe-
rativo e democratico radical.
Nés sugerimos que os seus

Our starting point is the idea
that different models of citizen-
ship entail different ethos that
define the ideal citizen, which
in turn presuppose different
emotions. We examine four
models of citizenship: classic
liberal, civic republican, deli-
berative democratic, and ra-
dical democratic. We suggest
that their ideal citizens will be
guided, respectively, by love of

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

105



106

respectivamente, por amor a
la ley (nomofilia), amor a la
comunidad o a la patria (oiko-
filia), amor a la verdad (episte-
mofilia) y a la justicia, y amor
a sus grupos de pertenencia
y al poder (kratofilia). Otras
emociones politicas —como
la indignacion— y procesos
emocionales —como la em-
patia— se orientan hacia
diferentes objetos y actores
de formas distintas segun el
tipo de amor que las encauza
u orienta.

cidadaos ideais serdo orien-
tados, respectivamente, pelo
amor de direito (nomophilia),
o amor da comunidade ou
do pais (oikophilia), o amor
da verdade (epistemophilia)
e da justica, e do amor aos
grupos de pertencimento e
de poder (kratophilia). Outras
emocgodes politicos —como
indignacédo— e processos
emocionais —tais como a
empatia— também séao di-
recionados para diferentes
objetos e atores de diferen-
tes maneiras, canalizados
diferencialmente por essas
formas de amor.

law (nomophilia), love of com-
munity or of country (oikophilia),
love of truth (epistemophilia)
and of justice, and love of the
groups one belongs to and
of power (kratophilia). Other
political emotions —such as
anger— and emotional proces-
ses —such as empathy— are
also directed towards different
objects and actors in different
ways, as channeled differentia-
lly by those forms of love.

Palabras Clave: emociones politicas, ciudadania, liberalismo, republicanismo, democracia
deliberativa, democracia radical
Palavras-chave: emocdes politicas, cidadania, liberalismo, republicanismo, democracia delibe-

rativa, democracia radical
Keywords:
radical democracy

Recibido: 26/10/2015

Para citar este articulo:

Aceptado: 16/04/2016

political emotions, citizenship, liberalism, republicanism, deliberative democracy,

Moreno, M. & Mejia, A. (2016). ;Como se siente ser un ciudadano? Ixtli. Revista
Latinoamericana de Filosofia de la Educacién. 3(5). 105-137

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751

3(5). 2016



¢, Como se siente ser un ciudadano?

1. Introduccioén

Es bien reconocido en la mayoria de circulos académicos hoy en dia que
las emociones son esenciales para la vida politica de los ciudadanos. Re-
cientemente, la discusién parece haberse enfocado en el tipo de roles que
ellas juegan. Por ejemplo, la identificacion con un partido politico se ve como
un proceso afectivo que explica la adhesion a un grupo partidista (Burden y
Klofstad 2005). Los procesos emocionales que afectan la tolerancia también
han sido investigados en relacion con el agrado o desagrado con respecto
a grupos de ciudadanos (Anceaux 2012, Halperin et al. 2013), asi como con
otras emociones como el odio, el miedo y la rabia (Halperin et al. 2013).
Adicionalmente, se han estudiado las estrategias de regulacion emocional
en cuanto a su relacién con actitudes tales como el conservatismo (Lee,
Sohny Fowler 2013) y la tolerancia (Halperin et al. 2013). Finalmente, varios
estudios han indagado sobre la influencia de las emociones en la toma de
decisiones politicas (Marcus 2002, Brader 2005 y Miller 2011).

Puede argumentarse que gran parte de estos trabajos se enfocan en algun
aspecto que se asume como deseable para la democracia, y estudian de
qué formas se involucran las emociones en él. Por ejemplo, se espera que
los ciudadanos indaguen criticamente sobre los asuntos publicos y que
construyan una posicion acerca de los mismos sin ser manipulados, y de
esta manera resulta de interés investigativo el rol de las emociones en el
pensamiento critico y en la manipulacion. También se espera que los ciuda-
danos ideales se involucren en deliberacion publica con otros o participen
en actividades que busquen transformar aspectos de la sociedad, y por lo
tanto se hace investigacion que busque explicar qué emociones conducen
a los ciudadanos a hacerlo. La tolerancia hacia otras culturas y formas de
vida es otra caracteristica considerada deseable en nuestras sociedades
multiculturales, y de ahi que en algunas investigaciones busquen responder
qué emociones acompafan la tolerancia y la intolerancia. En este articulo,
sin embargo, nosotros tomaremos un camino diferente. En lugar de asumir
la existencia de un ciudadano ideal, partimos de reconocer que existen
diferentes concepciones de ciudadania y modelos de ciudadano ideal, y a
partir de ello indagamos sobre las emociones que harian parte de dichos
modelos y concepciones.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

107



108

Con este propdsito, examinaremos cuatro tipos ideales de ciudadania que
son comunmente usados en la literatura de la investigacion sobre formacion
ciudadana (Sears y Hughs 1996, Westheimer y Kahne 2004, Abowitz y Har-
nish 2006, y Cohen 2013): el liberalismo clasico, el republicanismo civico, la
democracia deliberativa y la democracia radical. Hablamos de tipos ideales
en el sentido weberiano del término, como una herramienta conceptual para
indagar sobre esos arreglos, sefialando a qué poner atencién de una manera
coherente y significativa, pero que no pueden tomarse como existentes de una
manera pura en ningun arreglo institucional real. Estos cuatro tipos ideales de
ciudadania involucrarian diferentes modos de experiencia vital y emocional
del ciudadano vy, en este sentido, nuestro texto también se enmarca en una
discusion mas amplia sobre el ethos del ciudadano. Este concepto se refiere
a las practicas individuales y colectivas (Anderson 2004), pero también a las
disposiciones relacionales o sensibilidades que infunden nuestras creencias,
costumbres, prioridades, habitos y normas que animan a nuestras institucio-
nes, organizaciones y practicas (Howarth 2008). En tal sentido, entendemos
que cada tipo ideal de ciudadania promueve una forma particular de ethos.

2. Las emociones en la ciudadania

2.1. Emociones, sentimientos y estados de animo

Las emociones han sido probablemente uno de los fendmenos de la psicologia
humana mas dificiles de comprender. Durante siglos, filésofos y psicélogos
han formulado diferentes propuestas para establecer la relacién entre, por
un lado, las emociones y, por el otro, las sensaciones, los juicios, la razén y
el cuerpo, entre otros (de Sousa 2013). Es posible que esta diversidad con-
ceptual se refleje también en los variados nombres dados a las emociones
por diferentes autores a través de la historia: sentimientos, afectos, pasiones,
ademas de emociones (0, en inglés, sentiments, feelings, affects, passions
e emotions), todos parecen ser utilizados con matices diferentes, aunque no
de una manera estable en el tiempo (Baier 1990).

Una clasificacién basica sugiere una distincion de tres tipos de fendmenos
relacionados: sensaciones (en inglés, feelings), emociones (emotions) y
estados de animo (moods) (Baier 1990). Las emociones se referirian a un
fenédmeno complejo relacionado con varios elementos simultdneamente: una

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



experiencia subjetiva, una apreciacion valorativa de la situacion en la que
se encuentra el individuo que se emociona, posiblemente unas alteraciones
fisioldgicas, y un conjunto de disposiciones tanto para la accion como para el
desencadenamiento de otras emociones (Robinson 2007, de Sousa 2013).
La experiencia subjetiva tiene que ver con lo que se siente; es decir, con las
sensaciones. Como esta palabra puede aludir tanto a sensaciones corporales
basicas (e.g. sensacién de frio) como a estados emocionales del individuo
(e.g. sensacion de panico), en la literatura mas técnica se suele utilizar la
palabra sentimiento, como una traduccién de la palabra inglesa feeling '. Este
sentir, estas sensaciones o sentimientos, son el resultado del monitoreo que
realiza el cerebro sobre su propio estado (Damasio 2005, Halperin et al. 2013).
Algunos neuropsicologos sugieren que no todos los procesos emocionales
son percibidos o sentidos por el individuo; es decir, que no todos pasan el
umbral necesario para ser experimentados conscientemente, lo cual apoya
la idea de que emociones y sentimientos no son lo mismo (Marcus 2002,
Robinson 2007). Las emociones son desencadenadas por la apreciacién de
la existencia de situaciones relevantes para el individuo, a las que hay que
prestar atencion, y la naturaleza de dicha relevancia determinara el tipo de
emocion que se despliega. Asi, por ejemplo, una apreciacion de peligro nos
pondra en un estado emocional de miedo, mientras que una apreciacion de
dafio hacia nosotros causado por otra persona nos podria llevar a un estado
emocional de rabia. Aunque esta apreciacion involucra procesos cognitivos,
ella no es necesariamente, sin embargo, el producto de un acto deliberado y
consciente y no puede por tanto considerarse como equivalente a un juicio
0 a una creencia en un sentido estricto (Robinson 2007). Es claro que las
emociones interactuan con los juicios, pero dicha interaccion no es directa ni
obvia, y no comporta una equivalencia ni una subordinacion de las unas a los
otros 2. Ahora bien, esta dependencia y orientacion de las emociones hacia
la situacion en la que se encuentra el individuo y en particular hacia algunos

1 Es facil confundirse aqui. En el lenguaje corriente emocioén y sentimiento tienden
a usarse indistintamente, aunque en ocasiones sentimiento parece reservarse a un
tipo particular de emociones que, como el amor (distinto del enamoramiento) y la
indignacion, son mas duraderas y no involucran necesariamente las alteraciones
fisiolégicas (como cambios de temperatura y PH de la piel, ritmo cardiaco, activa-
ciones musculares de la cara, entre varias otras) a las que hace referencia Ekman
(1999) cuando habla de emociones basicas, grupo éste que abarca el miedo, la
rabia, la tristeza, la alegria, el asco y la sorpresa.

2 Esta afirmacion es contraria a las posturas adoptadas por diversos autores que,
como Nussbaum, entienden que las emociones implican creencias de modo que,
si las segundas cambian, llevaran a un cambio en las primeras.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

109



110

aspectos de ella, hacen que éstas se refieran casi siempre a algun objeto; es
decir, que sean intencionales: se ama o se siente lastima por alguien, uno se
entristece de que una situacion sea de una cierta manera, o siente miedo de
que una situacién pueda hacerse realidad. Esta apreciacion valorativa de un
objeto intencional también nos predispone a caer en otras emociones alrede-
dor de dicho objeto, a percibirlo en la consciencia de maneras particulares,
y a actuar de modos especificos consistentes con dicha valoracién, aunque
éstos no se den de maneras unicas (Marcus 2002).

Como lo mencionamos arriba, existen también los estados de animo, algunos
de los cuales son el optimismo, la depresién, la plenitud y la irritabilidad. Es-
tos, al igual que las emociones, predisponen a los individuos a caer en otras
emociones relacionadas, asi como a actuar de ciertas maneras particulares
(Baier 1990, Robinson 2007, Ekkekakis 2012). Sin embargo, a diferencia
de ellas, los estados de animo no son acerca de un objeto en particular. En
palabras de Baier, “los estados de animo, si son acerca de algo, parece que
son acerca de casi todo” (1990, p.3, trad. nuestra).

2.2 Roles de las emociones en la ciudadania

La relacion entre las emociones y la ciudadania también ha sido objeto de
intenso debate. Desde posturas que sugieren que éstas deben ser reprimidas,
mantenidas bajo control, disminuidas o ignoradas para asi permitir la correcta
apreciacion racional de las situaciones que requieren de nuestro juicio mo-
ral, hasta posiciones que toman el placer y el sufrimiento como los criterios
centrales para definir la moralidad y el bien ya sea individual o colectivo,
parece dificil encontrar algin punto en comun para hablar del papel de las
emociones en la ética y la ciudadania. No vamos a explorar estas discusiones
aqui. Lo que requerimos, mas bien, es una aproximacion a los diferentes
roles que las emociones pueden jugar en la ética y en la ciudadania, que
no adquiera demasiados compromisos tedricos con respecto a las posturas
existentes —aunque, por supuesto, sea inevitable adoptar algunos —, y que
nos permita luego ver como en esos roles las emociones se constituyen de
maneras diferentes segun el modelo de ciudadano del que estemos hablando.

Tomaremos inicialmente una estructura moral de las acciones que ejecuta
el individuo en tanto ciudadano. Presentamos para ello un mapa de roles de
las emociones involucradas en la accién moral. Esta sera sélo una breve
descripcion, simplificada, dado que dicho mapa se encuentra desarrollado en

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



otro lugar (Mejia, Almanza y Perafan 2013). El eje conceptual principal es la
accion realizada por un individuo (un ejecutor). Esta accion tiene unas con-
secuencias que afectan a algunos individuos en la situacion (unos receptores
de la accion), dentro de los cuales puede encontrarse el ejecutor mismo. La
accion y sus consecuencias son percibidas y comprendidas por otros (unos
entendedores), quienes pueden a su vez producir juicios morales sobre las
mismas (como jueces). A continuacion, todos estos actores —ejecutores,
receptores y entendedores-jueces— se convertiran en ejecutores de nuevas
acciones, al menos en parte motivadas por sus roles en la accién presente.
Estas acciones tendran a su vez nuevos receptores y entendedores-jueces.

En lo que concierne al ejecutor, entendemos a las emociones como el motor
o el proveedor de energia para la accién (Nucci 2003). Esto es, las emocio-
nes son concebidas como poseedoras de la fuerza necesaria para motivar
nuestras acciones; de hecho, algunas investigaciones sugieren que las
emociones y los procesos emocionales parecen ser mas significativos que
los procesos logico-racionales puros, como determinantes o impulsores de
la accion (Marcus 2002). Este atributo las pone en el centro de la discusion
ética y politica, porque nos empujarian a actuar o a dejar de hacerlo en el
ambito publico de la ciudadania.

Como receptor de alguna accién —es decir, sufriendo consecuencias de una
accion realizada por alguien mas o incluso por él mismo— las emociones,
proponen algunos autores, deben ser incluidas en la ecuacion moral. De esta
manera, las emociones de alegria, terror, dolor, satisfaccion, entre otras, que
se producen en las victimas y beneficiarios como consecuencia de alguna
accion, ayudan a determinar, al menos en modelos éticos con alguna version
de consecuencialismo, el valor moral de la accion. La posicion preutilitarista
de Hutchison y las utilitaristas de todas las vertientes han enfatizado este rol.
Pero uno no necesita ser un utilitarista estricto para aceptar que las conse-
cuencias anticipables que mis acciones puedan producir sobre las emociones
de otros, asi como sobre las mias propias, deben tener alguna importancia
para definir la moralidad de dichas acciones. Para nuestro analisis aqui, sin
embargo, estas emociones son de interés especificamente en tanto inciden en
las maneras en las que se comprende y se juzga el valor moral de la accion
—es decir, en lo relacionado con los otros dos roles—; pero no en si mismas,
ya que no permiten hacer distinciones entre los tipos ideales de ciudadano.

Los otros dos roles propuestos para las emociones en relacién con la ética
tienen que ver con la forma en la que alguien puede entender las situaciones

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

111



112

humanas, reconociendo la dimensién moral de dichas situaciones. En primer
lugar, como varios autores lo han sefialado (Robinson 2007, Nussbaum 2013),
a fin de que alguien comprenda una situacion humana esa persona tiene
que movilizar sus propias emociones. Una distincidon importante subyace a
esta idea: es diferente saber de qué se trata una situacion, de comprender
qué se puede sentir en esa situacion. Para algunos, una comprension del
segundo tipo es indispensable, ya que la comprension de alguien sobre una
situacion humana puede verse menguada si no es capaz de ver cOmo se
siente, aunque sea parcialmente, estar en esa situacion. Y esto ocurre por
medio del emocionar de la persona que ha de entender la situaciéon —el en-
tendedor— en varios modos. Uno es el proceso afectivo empatico de llegar
a sentir, al menos hasta cierto punto, lo que quienes si estan involucrados
en la situacion posiblemente sienten. Esto es lo que algunas veces se llama
contagio emocional (Hatfield, Rapson y Le 2009) y puede jugar un rol cen-
tral en la comprension de la literatura (Robinson 2007) y en general de las
historias humanas.

Otras emociones que parecen formar parte central de nuestra comprension de
las situaciones humanas son aquellas cuyo objeto intencional son los actores
involucrados en la situacion. Como tales, éstas no constituyen una experiencia
vicaria del entendedor sobre la situacion, sino que lo localizan en la posicion
de observador externo. Muchas emociones parecen jugar este rol, como
por ejemplo la compasion, la ternura, la preocupacién por el otro (Hatfield,
Rapson y Le 2009), asi como esas otras emociones a las que algunos auto-
res se han referido como sentimientos morales (Hoyos 1996), evocando el
tratamiento que les da Adam Smith, o, en los términos usados por Strawson
(1962), actitudes reactivas. Estas emociones parecen involucrar un tipo de
juicio moral. Strawson discute al menos tres ejes basicos cuyos polos pueden
ser sefialados pero que incluyen varias otras las posibilidades en medio de
los extremos: culpa-orgullo, resentimiento-gratitud e indignacién-admiracion.
Y es precisamente porque éstas implican juicios morales, que la experiencia
de estas emociones ubica al individuo en el rol de juez del valor moral de las
acciones ciudadanas. En el primer eje —culpa-orgullo— el juez y el ejecutor
son una misma persona; en el segundo eje —resentimiento-gratitud— el juez
es el mismo receptor; y en el tercer eje —indignacién-admiracion— el juez es
un entendedor diferente del ejecutor y del receptor. Es importante notar aqui
que estas emociones tienen, en el ambito de lo ciudadano, unos elementos
constitutivos que las diferencian de aquéllas en un ambito exclusivamente
moral. Para Mouffe, por ejemplo, lo politico se basa en la constitucion de
identidades colectivas, las cuales implican “la creacion de un ‘nosotros’ que

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



s6lo puede existir a partir de la demarcacion de un ‘ellos™ (2008, 92, trad.
nuestra). En esta misma linea, Ruitenberg sugiere que lo politico nos remite
a las relaciones de poder en una sociedad y a nuestra vision de justicia, y
que por lo tanto es necesario “distinguir entre emociones en nombre de ellos
mismos [los ciudadanos] y emociones en nombre de una colectividad politica,
es decir, en nombre de visiones de un orden social” (2009, 276, trad. nuestra).
Estas consideraciones llaman la atencion sobre al menos dos aspectos de las
emociones politicas: en primer lugar, sus objetos intencionales se distinguen
de los de las emociones morales porque se encuentran en el ambito de lo
politico: de las relaciones de poder en la sociedad, de los asuntos de justicia,
libertad e igualdad; en segundo lugar, dada la centralidad de las identidades
colectivas para lo politico, son claves las emociones relacionadas con la
identificacion del ciudadano con unos u otros grupos sociales y colectividades.

Ahora bien, estamos diciendo que todo individuo experimenta emociones
alrededor de su vida ciudadana, que se pueden entender dentro de los roles
descritos arriba. Sin embargo, lo que distingue a unos ciudadanos de otros
—Vy a unos tipos ideales de ciudadano de otros— es los objetos intencionales
a los que dichas emociones se dirigen. Es decir, diferentes situaciones van a
ser objeto de temor (para el ciudadano como ejecutor), o de indignacién (como
juez), por ejemplo, para diferentes ciudadanos. Estos objetos intencionales
a su vez dependen de ciertas emociones o sentimientos mas generales,
que disponen a los ciudadanos de modos diversos frente a situaciones,
acciones y otros actores ciudadanos. Trabajaremos aqui principalmente con
dos clases de dichas emociones o sentimientos fundamentales: el amory el
reconocimiento.

En este contexto de la ciudadania, Callan caracteriza el amor en términos
de generosidad emocional hacia el objeto amado, mas alla del mérito que el
objeto tenga en si mismo. Una de las consecuencias de dicha generosidad
aparece en el hecho de que el amor implica una apreciacion intrinseca, no
instrumental, del objeto amado; es decir, se ama dicho objeto por si mismo y
no solo por los efectos practicos que pueda tener para la vida ciudadana. Para
él, dos caracteristicas principales definen el amor: estabilidad y constancia.
La primera es esencial porque explica la duracion del apego al objeto. La
segunda implica un cierto tipo de lealtad o una “voluntad general de incurrir en
costos significativos por causa del objeto amado” (2006, 528, trad. nuestra).
Como lo veremos mas adelante, diferentes modelos de ciudadania esperan o
asumen en el ciudadano ideal, el amor a ciertos objetos propios de lo politico
tales como la ley, la patria, la verdad, la justicia o el poder.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

113



114

Por su parte, el reconocimiento puede entenderse como un tipo de proceso
0 accion publica mediante la cual se otorga una cierta “validez social” a otro
(un conciudadano), y que cuenta con un componente emocional fundamental
(Honneth 2001 y 2007). Para Honneth, existen varios tipos de reconocimiento
que dependen de la manera en la que el reconocedor se posiciona frente
al reconocido, y que comportan diferentes sentimientos frente a él. El men-
ciona tres tipos fundamentales (aunque reconoce que puede haber mas),
que pueden asociarse a las emociones o sentimientos de amor (personal),
de respeto, y de solidaridad. El amor (personal) opera principalmente en las
relaciones personales con los cercanos, y por tanto su significancia aparece
mas en la ética que en la politica. Las otras dos emociones operan en un
nivel mas abstracto, ya que se dirigen a conocidos y desconocidos en un
sentido mas colectivo, aunque por supuesto se expresan en las interaccio-
nes personales, con individuos particulares, en la vida cotidiana. De ahi su
caracter politico. El respeto puede entenderse desde una postura kantiana
como relacionado con el reconocimiento del otro, cualquier otro, como un ser
con dignidad. De esta manera, es aplicable universalmente y su no aplicacion
hacia algun grupo implica una actitud de des-humanizacién (Rorty, 1998). El
sentimiento de solidaridad puede entenderse en cierta medida como interme-
dio entre el amor y el respeto. No es estrictamente personal, como el amor,
pero tampoco es universal como el respeto: en su lugar, se aplica de forma
local a los miembros de grupos sociales a los que pertenece el ciudadano
y con los cuales se identifica (Heyd, 2015; Ronge, 2015)%. En palabras de
Heyd, “la solidaridad caracteriza una actitud hacia otros individuos que son
mayoritariamente extrafios pero que comparten algunos rasgos, metas o
intereses, y un destino colectivo” (2015, p. 56, trad. nuestra). La solidaridad
puede ocurrir tanto de forma simétrica —es decir entre pares, o ciudadanos
que se encuentran en una situacién similar— como asimétrica —cuando unos
ciudadanos reaccionan ante el hecho de que algunos de sus conciudadanos,
pero no ellos mismos, estan siendo afectados por una situacion particular—
(Ronge, 2015). Como lo veremos en la seccidn siguiente, al igual que el amor,
el reconocimiento en sus diversas formas incide en las diferentes maneras
en las que los ciudadanos sienten y actuan frente a otros ciudadanos.

3 Esta formulacién no es compartida por todos. Por ejemplo, Sweet (1996) propone,
a partir de las ideas de Maritain, una solidaridad basada en los derechos humanos.
Nosotros preferimos hablar en este caso de respeto, y guardar el término solidaridad
para formas de uso mas comunes en la literatura especializada

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



3. Cuatro tipos ideales de ciudadania y sus emociones

Discutiremos ahora cuatro tipos ideales de ciudadania y sus emociones carac-
teristicas. Esta clasificacion proviene de las utilizadas por otros autores (p.e.
Westheimer & Kahne, 2004; y Abowitz & Harnish, 2006), y que en nuestra
opinién abarcan un conjunto suficiente de elementos de analisis para el estudio
la formacién ciudadana, debido a la amplitud de preguntas que responden de
maneras diferentes y a su correspondencia —al menos parcial— con ideales
expresados tanto oficialmente en Latinoamérica y Colombia, como en pro-
puestas contrahegemonicas. Sin embargo, no pretendemos sugerir que estos
modelos cubren todo el abanico de diferentes aspectos de la ciudadania que
pueden resultar relevantes para indagar en nuestras sociedades actuales o
en fenomenos de formacion ciudadana. Se trata del liberalismo clasico, el
republicanismo civico, la democracia deliberativa y la democracia radical. Al
final de esta seccion se presenta, en la tabla 1, la sintesis comparativa de
estos modelos ideales de ciudadania, sus emociones fundamentales (amory
reconocimiento) y los procesos emocionales para diferentes roles en la accion.

3.1 Liberalismo clasico

Aunque la palabra liberalismo se usa de multiples maneras, hay algunas
nociones basicas que son comunes a todos o a la mayoria de sus usos,
como aquellas relacionadas con individualidad, pluralidad, libertad, dignidad
y derechos. Segun Zakaria (1994), el principio liberal fundamental es que la
libertad es normativamente basica, razén por la cual cualquier restriccion so-
bre la misma debe ser justificada. Se sustenta ademas en la premisa de que
cada persona es un individuo cuya dignidad es el valor mas alto posible y que
cada quien es diferente de otros biolégica y culturalmente, y en especial en
su derecho intrinseco a definir sus propias ideas de qué es una buena vida y
cémo puede alcanzarla. Asi, los individuos deben ser libres para perseguir sus
propias visiones de vida buena. El tema politico principal para la ciudadania
es como pueden coexistir diferentes ideales de vida, dado que lo que una
persona hace para alcanzar sus propios objetivos puede afectar la vida de
los demés. Un mecanismo fundamental para que esto ocurra es la garantia
de derechos y libertades, cuya expresion contemporanea mas importante es
la Declaracién Universal de Derechos Humanos. Pykett, Saward y Schaefer
(2010) han planteado lo anterior en forma sencilla: “Los liberales ven a los
buenos ciudadanos como individuos, con derechos y libertades, que respetan

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

115



116

los derechos y libertades de otros mientras persiguen sus propios intereses”
(p 524, trad. nuestra).

Esta descripcién sugiere un punto importante, que Mouffe ha formulado en
términos de que el liberalismo carece de un adecuado entendimiento de lo
politico, lo cual lo lleva a negarlo: “El pensamiento liberal debe necesaria-
mente ser ciego a lo politico debido a su individualismo, el cual hace que sea
incapaz de entender la formacién de identidades colectivas” (2005a, 91). El
liberalismo pretende resolver desde el comienzo los posibles conflictos que
se podrian presentar entre los ciudadanos, por medio del establecimiento de
condiciones minimas para la vida compartida, expresadas en términos de
derechos y responsabilidades. En palabras de Nussbaum, “las emociones
[pueden] apoyar los principios basicos de la cultura politica de una sociedad
que aspira a ser mejor pero que es imperfecta, la cual es un area de la vida
en la que puede esperarse que todos los ciudadanos coincidan, si aprueban
normas basicas de respeto igualitario: el area de lo que Rawls ha llamado
el ‘consenso traslapado’™ (2013 part Il, pos.143, trad. nuestra). Como dichas
condiciones implican restricciones a las libertades de los ciudadanos, deben
ser minimas; pero una vez establecidas ya no es necesaria la politica, la cual
supone la lucha por la definicion del tipo de sociedad en la que vamos a vivir.
En este tipo de liberalismo, los conflictos entre los ciudadanos se resuelven
apelando a las condiciones minimas acordadas desde el comienzo; pero esto
no es ya el campo de lo politico sino de lo legal (Mouffe 2005).

Es interesante notar que esta formulacion del liberalismo como carente de
politica se contrasta con la postura recientemente planteada por Nussbaum
(2013), segun la cual el ciudadano liberal esta comprometido profundamente
en la vida politica al buscar construir una sociedad en la cual los principios
liberales se apliquen para todos. Nussbaum explora qué se requiere de los
ciudadanos para alcanzar una democracia con bases liberales sdlidas, y
concluye que un conjunto de emociones, que incluyen la compasion y el amor
a la patria, son esenciales para ello. No evaluaremos aqui el argumento de
Nussbaum; sin embargo, en nuestro analisis no consideramos directamente
esas emociones ya que lo restringimos a aquellas necesarias para sostenery
operar, en vez de alcanzar, una sociedad liberal clasica. El ciudadano liberal
de Nussbaum es un agente politicamente activo solamente porque la socie-
dad en la que vive esta lejos de ser verdaderamente liberal. Sin embargo,
diriamos con Mouffe, en una sociedad liberal en pleno derecho no habria
necesidad de politica.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



En esta sociedad liberal clasica el amor a la ley, o nomofilia, que incluye el
amor a los derechos y responsabilidades basicas, podria jugar un rol central
en la vida del individuo como ciudadano. La nomofilia seria el medio principal
para incorporar en él la universalidad requerida de la ley en una sociedad libe-
ral. Como lo menciona Douzinas (2009, 49, trad. nuestra), “[Kant] inaugura la
nomofilia de la modernidad al insistir en que la ley y el derecho vayan primero
que cualquier concepcion del bien o de la virtud, y concibe la ley como una
moralidad positiva™. La ley representa en este caso la voluntad minima, basica
para la convivencia de multiples formas privadas de persecucién de ideales
de vida, de todos los ciudadanos. Como lo han sefalado diferentes autores
proponentes de una ética del cuidado, al representar a todos los ciudadanos,
universalmente, la ley en el modelo liberal en realidad se convierte en una
entidad abstracta que deja las relaciones afectivas entre las personas como
algo inocuo politicamente, remplazandolas en su funcién de preservacion de
la convivencia o promocion de una vida en comun (Held 2006, Hunter 2013).
Por esta misma razén, puede verse a la ley y en particular a los derechos
fundamentales como la respuesta liberal a la dificultad, si no imposibilidad,
de afectivamente preocuparse y ocuparse de la humanidad.®

Nussbaum también ha hecho énfasis en la necesidad del amor a la ley, aun-
que no haya desarrollado esa idea detalladamente (2013, Part I, pos.157,
trad. nuestra): “Un Estado liberal les pide a sus ciudadanos, quienes tienen
diferentes concepciones generales del sentido y propésito de la vida, que
se superpongan y acuerden un espacio politico compartido, el espacio de
principios fundamentales e ideales constitutivos. Pero entonces, si estos
principios pretenden ser eficaces, el Estado tiene la obligacién de promover
el amor y la devocion a esos ideales.” En este sentido, la nomofilia seria el

4 Por supuesto, la moralidad positiva contenida en la idea de la ley moral universal
kantiana va mas alla de los minimos de convivencia que requiere una sociedad
liberal. Aqui solamente queremos resaltar la funcion universalizante de la nomofilia,
la cual es indispensable en un modelo liberal que se rehusa, como lo ha sefialado
Mouffe, a trazar fronteras nosotros-ellos al interior del género humano.

5 Moore (1999) ha argumentado en contra de la oposicion entre una ética del cuidado
y un modelo liberal, sugiriendo que la formulacién liberal de Rawls presupone el
cuidado. No hay espacio en este documento para examinar con cuidado su argu-
mento; sin embargo, queremos sefalar que en nuestra opinion este cuidado, por lo
abstracto y universal, termina siendo mas de caracter nomofilico que relacionado
con unos lazos afectivos genuinos. La diferencia se encuentra en el destinatario del
cuidado, que no es ya, aqui, un ser humano concreto. Algo similar podria decirse
sobre el argumento de Spring (2011) de que existen derechos que expresan las
preocupaciones de una ética del cuidado.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

117



118

principal motor global del ideal liberal del ciudadano-ejecutor. Por supuesto
este amor se correlaciona con otras emociones que se despliegan de manera
correspondiente, con lo cual el ciudadano sentira ansiedad, frustracion, rabia,
miedo, tristeza, entre otras, con la violacion de la ley, a la vez que alegria,
satisfaccion y entusiasmo, entre otras, por su cumplimiento. Dichas emociones
contribuyen a la ejecucion de acciones relacionadas con el mantenimiento y
la restitucion de la ley (Marcus 2002).

El amor a la ley podria jugar posiblemente dos roles aqui: restringir las ac-
ciones cotidianas del ciudadano-ejecutor en la busqueda de sus proyectos y
bienes personales, de modo que los lleve a cabo dentro de los limites definidos
por los derechos de otros ciudadanos, y motivar las acciones orientadas hacia
la restauracién de leyes y derechos violados. El primero de estos roles se
refiere a la accion individual llevada a cabo en la busqueda de ideales privados
de vida buena, y el amor a la ley serviria para fijar limites a estas acciones. En
el segundo rol, el amor a la ley seria consistente también con la emergencia
de sentimientos morales como la culpa —cuando el ciudadano ha violado
los derechos de alguien—, el resentimiento —cuando alguien mas ha violado
sus derechos— y la indignacion —cuando alguien ha violado los derechos de
otra persona—. En este caso ya nos estamos refiriendo al ciudadano-juez.
Los sentimientos morales positivos como el orgullo, la gratitud y la admiracion
moral politicamente también jugarian un papel en los momentos de restaurar
los derechos que han sido vulnerados; sin embargo, su protagonismo aparece
enmarcado principalmente en los proyectos privados de los ciudadanos, ya
fuera del ambito politico, dado que es de alli donde se encuentran los ideales
de una buena vida y la fuente de sentido para la misma. Y, como Rorty lo ha
argumentado (1989), sélo muy raramente los proyectos privados consisten
en asumir los deberes morales positivos hacia los demas ciudadanos; es
decir, la mayoria de nosotros no definiria su busqueda privada de la felicidad
en términos del logro del bien de los demas. Ahora bien, es importante decir
que las emociones del ciudadano-receptor no jugarian un rol particular en
la ciudadania, excepto por los sentimientos morales que puedan convertirse
en motor de la accion: la violacion de los derechos de alguien estaria mal
en si misma, sin tener en cuenta las consecuencias emocionales de dicha
violacién. Como ya lo mencionamos antes, esta sociedad liberal representada
aqui remplaza con leyes la necesidad social de la creacion de lazos afectivos
entre los ciudadanos. Por esto, no habria necesidad de sentir empaticamente
lo que sienten esos otros cuyos derechos han sido violados asi como tampoco
seria necesaria la compasion o simpatia hacia ellos, porque bastaria el amor
a la ley para cumplir la funcién emocional consistente con el universalismo

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



y la igualdad en la dignidad que el liberalismo demanda. De esta manera,
el ciudadano-entendedor del liberalismo clasico no necesita movilizar sus
propias emociones para comprender las situaciones por las que pasan otros.
Solamente necesita saber que los derechos de alguien han sido vulnerados.

En términos de reconocimiento, el ciudadano liberal clasico unicamente
estaria en disposicion de respetar a sus conciudadanos. El respeto, como lo
expone Honneth (2001 y 2007), es un sentimiento que se dirige a todas las
personas por igual, por lo cual seria el correlato emocional de los derechos.
Esta forma de entender el respeto se vincula con la postura kantiana sobre
esa emocion, que resulta ser el incentivo para la acciéon moral, junto con el
deber; se dirige a la ley, y por medio de ella a las personas por ser parte de
la humanidad (Drummond, 2006).

3.2 Republicanismo civico

Un elemento comun a las diferentes formas de republicanismo es posible-
mente la centralidad del involucramiento civico por parte de los ciudadanos
en su comunidad. Peterson (2011) distingue dos formas contemporaneas de
republicanismo, segun el caracter de dicho involucramiento. La primera, el
republicanismo instrumental, para el cual un valor primario es la libertad que
deben tener los ciudadanos de la dominacion por parte del Estado, tomaria el
involucramiento civico como un mecanismo de participacion que precisamente
permite evitar dicha dominacion. Como lo sefiala Hinchliffe (2013), termina
siendo dificil distinguir entre este tipo de republicanismo y el liberalismo, de-
bido a la centralidad de la idea de libertad y a la aparentemente algo inocua
diferencia postulada por Peterson entre libertad de la dominacion del Estado
(buscada por los republicanos) y libertad de interferencia de parte del Estado
(buscada por los liberales). La segunda forma de republicanismo, el intrinseco,
se acercaria mucho mas al comunitarismo al proponer ese involucramiento
como un valor en si mismo, constitutivo de la identidad de los ciudadanos.
Aqui nos proponemos examinar este modelo mas cercano al comunitarismo,
ya que podria ser mas arquetipico del republicanismo como es concebido por
otros autores (p.e. Westheimer y Kahne 2004, o Abowitz y Harnish 2006), a
la vez que por ser mas diferenciado del modelo liberal.

En contraste con el liberalismo clasico, para los republicanos civicos la solida-
ridad permea las relaciones cotidianas y la defensa de su propia comunidad,
porque los conciudadanos son vistos mutuamente como importantes. Esta

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

119



120

importancia se basa en la historia, los amigos y enemigos, las leyes y las
esperanzas, entre otras cosas que se comparten (Abowitz y Harnish 2006).
Al mismo tiempo, las relaciones entre los ciudadanos conforman una distin-
cion nosotros-ellos basada en membresia o pertenencia, que se concreta en
términos de la participacion como un deber. Abowitz y Harnish lo expresan
asi: “Los republicanos civicos desean promover una identidad civica entre
los jévenes, que se caracteriza por un compromiso con la comunidad politica,
respeto por sus simbolos, y una participacion activa en la busqueda del bien
comun” (2006, 657, trad. nuestra). De esta manera, la principal preocupacion
de los ciudadanos es la nacién (Nussbaum 2013), no entendida de forma abs-
tracta sino en términos de una comunidad y una red de relaciones concretas
(Callan, 2006). Las principales virtudes serian el patriotismo, el auto-sacrificio,
el respeto y la lealtad (Abowitz y Harnish 2006). Aunque los derechos son
importantes, no tienen tanto peso como los valores comunes, los cuales son
el pegante que mantiene los lazos sociales. La responsabilidad y la partici-
pacion, por tanto, se vuelven centrales en la busqueda de un bien comun.

En cuanto a las emociones propias del republicanismo civico, una frecuen-
temente citada es el amor a la patria o patriotismo, que aqui denominamos
oikofilia ®, que también que se constituye en motor para la accioén civica.
Este es explicado como un compromiso generoso con “un lugar particular
y la comunidad que vive alli y que se extiende a lo largo de muchas gene-
raciones en el pasado y el futuro” (Callan 2006, 532, trad. nuestra). Como
lo vimos antes, el amor implicaria constancia —una disposicién a incurrir en
costos significativos en pro de lo amado— y por esto estaria directamente
relacionado con la lealtad 7. Ademas de amor, la oikofilia puede incluir una
identificacién personal con la patria, la preocupacién por su bienestar y el
deseo de sacrificarse para promover su bien (Kodelja, 2011). En el patrio-
tismo hay una distincién importante: patriotismo extremo y moderado, que

8 Es importante mencionar que, en este trabajo y de manera consistente con sus
propésitos, tomamos el patriotismo como una forma de ser en relaciéon con una
comunidad a la que se pertenece, que no necesariamente coincide con los bordes
politicos o geograficos de un Estado en particular.

7 Algunos autores hablan de la lealtad como una emocion o sentimiento (Druckman,
1994). En aras de la claridad, preferimos entender la lealtad como un tipo de com-
portamiento que puede estar relacionado con diferentes emociones o sentimientos,
incluido el amor.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



a su vez se teje en torno a los debates de la obligacion y la virtud, y de la
necesidad e inaceptabilidad de educar para ello. El patriotismo extremo se
puede entender como la preocupacion exclusiva por los intereses de la patria
y de los compatriotas, que requiere que uno promueva los intereses de su
patria por cualquier medio, incluso a expensas de otros paises y sus gentes.
Por su parte, el moderado permite a la gente promover los intereses de su
patria solo si estos estan de acuerdo con principios morales universales. Los
patriotas moderados no estan obligados a apoyar a su patria incondicional y
acriticamente, sino que se espera que la juzguen en multiples dimensiones
(Kodelja, 2011). Es a este patriotismo al que nos referimos aqui.

Para el ciudadano-gjecutor, |la oikofilia se constituye en el principal motivador
de su participacion en pro del bien de la comunidad, que bien podriamos en-
tonces llamar participacion civica o comunitaria. Por ejemplo, Callan (2006)
sugiere que en el caso de una catastrofe, la reconstruccion de la nacion es
posible gracias a que las acciones estarian inspiradas en este amor y en
otras emociones relacionadas. La ansiedad, al igual que sentimientos mo-
rales como la indignacion, podrian desencadenarse cuando los derechos y
el bienestar propios y de los conciudadanos estén en riesgo, pero esto no
se espera frecuentemente en la interaccion diaria a menos que la patria o la
comunidad se encuentren en peligro. En este ultimo caso, una autonegacion
orgullosa es lo que todo ciudadano debe sentir para actuar en defensa de la
patria. El aprendizaje a través del servicio y otras propuestas pedagdgicas
tanto de trabajo solidario con los conciudadanos que se encuentran en malas
condiciones como de mejoramiento general de los espacios de cohabitacion
de la comunidad, entre otros, se constituyen en una base para la formacion
ciudadana republicana (Westheimer y Kahne, 2004, Abowitz y Harnish 2006).

Como se puede ver, dentro del republicanismo la distincién nosotros-ellos
es crucial, porque marca los limites de la comunidad de la cual se deriva la
identidad propia y con la cual se asume una responsabilidad. Para el ciuda-
dano juez republicano esto no es diferente: un republicano civico puede ser
mas sensible y compasivo con los miembros de su propia comunidad que
con los extranjeros (en Kodelja, 2011). Es importante notar que, a diferencia
del ciudadano liberal, el republicano deriva su identidad de la comunidad
a la que pertenece y no solo define su proyecto de vida buena en ella sino
en gran medida acerca de y por ella. En términos de Sandel, los individuos
“conciben su identidad como definida en cierto grado por la comunidad de la
que forman parte” (2010, 150). Debido a esto, la defensa de la comunidad
y la promocidn del bienestar de la misma son una fuente de realizacion per-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

121



122

sonal, con lo cual los sentimientos morales positivos —como el orgullo, la
gratitud y la admiracion moral— encauzados en esa direccion comunitaria,
juegan un papel crucial en su rol de ciudadano-juez. Lo publico es en este
caso simultdneamente social y politico, dado que la vida publica, aquella en
la que el ciudadano se encuentra con otros y demuestra su valia, es para
el republicano civico un espacio sumamente importante en su vida. De ahi
que la formacién ciudadana en este modelo tenga como uno de sus ejes
centrales el trabajo comunitario voluntario, tal como lo sefialamos arriba. Es
interesante que la idea de Rorty (1989) de una distincion tajante entre los
fines privados de realizacion personal y los fines publicos de solidaridad con
los demas, colapsa en este modelo ciudadano. La vida publica, aunque no
necesariamente politica, es al menos parcialmente constitutiva de la vida
privada en este modelo.

Como aclaracion, vale la pena decir que el republicanismo civico no necesita
de un trasfondo religioso, ya que basaria los proyectos de vida de los ciuda-
danos en el amor a la patria y no necesariamente a un dios. Se necesita, eso
si, un trasfondo cultural comun al que los ciudadanos puedan remitirse para
definir su propia identidad y del cual obtengan un sentido de pertenencia. En
esto, una religion comun ayuda, pero no es indispensable. De aqui podemos
ver la importancia de otra emocién que se constituye en base para la oikofilia,
y que en ese sentido es primaria: se trata de lo que algunos autores llaman
sentido de pertenencia (Marsh et al. 2007), y cuya ausencia produce, en la
expresion de Walton y Cohen (2007), incertidumbre de pertenencia (belonging
uncertainty). Algunos dispositivos pedagdgicos de la formacion ciudadana
republicana como el reconocimiento y aprendizaje de simbolos nacionales o
comunitarios y la participacién en rituales alrededor de ellos son importantes
para afianzar el sentido de pertenencia, aunque por supuesto el estableci-
miento de relaciones personales con miembros de la comunidad, alrededor
de sus espacios sociales, es también un imperativo.

Es importante ver que este republicanismo civico se ubica en un punto in-
termedio entre, en un extremo, el universalismo propio del liberalismo y la
abstraccion a la que como consecuencia se ve abocado ese modelo, y en el
otro, un personalismo puro en el que el individuo sélo establece relaciones
personales afectivas y por lo tanto no se constituye como ciudadano propia-
mente dicho, en un sentido politico. De esta manera, la patria y la comunidad
se configuran como elementos intermedios entre el nivel de las relaciones
personales y el de las relaciones con principios e ideales abstractos. Por esta
razoén, en el republicanismo civico se mezclan tanto elementos abstractos

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



como la oikofilia, como elementos concretos afectivos relacionales. De ahi el
papel de la empatia en sus diferentes formas tanto para el ciudadano-ejecutor
—especialmente la compasion como motor para la accién solidaria— como
para el entendedor —especialmente el contagio emocional—.

Finalmente, el ciudadano republicano civico, como ya se ha expresado ante-
riormente, reconoceria a sus compatriotas con un sentimiento de solidaridad,
siguiendo la tipologia de Honneth (2001 y 2007). Como lo mencionamos
antes, la solidaridad es una emocién local, por lo cual se concentra en un
grupo al que pertenece el ciudadano (p.e. la nacién). Al hacerlo, en algunos
casos puede conminar a entrar en oposicion con otros grupos: la solidaridad
entre trabajadores supone una oposicion a los grupos burgueses duefios del
capital; la solidaridad entre mujeres feministas supone una oposicién a los
grupos patriarcales en la sociedad (Heyd, 2015).

3.3 Democracia deliberativa

Laraiz de la democracia deliberativa es la idea de una asociacion democratica
determinada por razonamiento y argumento publicos (Cohen, en Cunningham
2002). En palabras de Mouffe (2000, 3, trad. nuestra), “su planteamiento
central es que es posible, gracias a procedimientos adecuados de delibera-
cion, alcanzar formas de acuerdo que satisfagan tanto la racionalidad como
la legitimidad democratica”. De esta manera, el propésito de la democracia
deliberativa es “animar a los ciudadanos a buscar consenso acerca de los
bienes comunes” (Cunningham 2002, 165, trad. nuestra); es decir, la delibe-
racion es entendida como un mecanismo para tomar decisiones colectivas,
y los bienes comunes como aquellos que proveen una mayor justicia para
la comunidad.

Una version popular de la democracia deliberativa es de autores como Ha-
bermas y Benhabib, y que puede caracterizarse como discursiva (Cooke
2000). En ella, la deliberacidon consiste en la expresion razonada sobre
asuntos y normas especificas, en foros publicos en los que los participantes
adquieren habilidades para participar de manera libre e igualitaria, y pueden
formar preferencias informadas. En los términos de Cooke, esto implica “un
proceso de ‘adopcion de roles ideales’ en el cual se fuerza a los participantes
a imaginar qué contaria como una buena razon para todos los demas invo-
lucrados o afectados por las decisiones que se estan discutiendo” (949-950,
trad. nuestra). Puede ademas considerarse procedimentalista porque define

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

123



124

la democracia en términos de los procedimientos que usan los ciudadanos
para llegar a las decisiones sobre la vida en comun (Benhabib 1996), los
cuales deben garantizar que éstos puedan usar su capacidad de razonar,
para asi liberarse de la tradicidn y la costumbre, con una pretension universal
(Habermas 1996).

Una breve aclaracion antes de presentar el ethos del ciudadano democratico
deliberativo: es comun caracterizar la postura habermasiana —en oposicion
a la foucaultiana— como una incompatible con la idea de ethos, debido a su
énfasis en los procedimientos comunicativos argumentativos que buscan la
universalidad (Anderson 2006). También, como una propuesta desapasionada
debido a su énfasis en la racionalidad (Mouffe 2000). Sin embargo, puede ar-
gumentarse que ella si comporta un cierto ethos, precisamente en el desarrollo
de actitudes consistentes con el universalismo y sus implicaciones (Weithman
2005, Anderson 2006). Es en este marco que pretendemos a continuacién
explorar la vida emocional del ciudadano democratico deliberativo. Es inte-
resante que, segun Anderson (2006), Habermas mismo oscila entre tomar
el universalismo como una forma de ethos, y tomarlo como algo opuesto.

El procedimiento de deliberacion mismo y su funcién para la democracia
sugieren que, como ejecutor, un ciudadano democratico deliberativo se mo-
tiva por el amor a la verdad —que puede definirse intersubjetivamente— y
a la justicia. Por tanto, la deliberacion en un foro publico permite, bajo las
condiciones comunicativas correctas para la participacion, la busqueda de la
verdad sobre lo justo, en forma de consenso. Asi, la deliberacion ocurre acerca
de la justicia. En ese caso, el amor a la justicia motiva la accion ciudadana
como asunto en si mismo y después, cuando se alcanza el consenso, da
un incentivo para actuar coherentemente con la verdad justa. El amor seria
una motivacion para un ciudadano deliberativo siempre que comparta esta
pasién con otros y con ellos pueda emprender la busqueda de la verdad
sobre la justicia.

Como lo sefala Marcus (2002), la ansiedad juega un papel importante para
motivar al ciudadano a evaluar las consecuencias emocionales en la ecuacion
moral, que ademas hace mas facil escapar de los habitos y asi emprender
la busqueda de nueva informacion acerca del asunto en cuestién, como ya
Habermas lo proponia. Es por esto que Marcus considera que la ansiedad es
una emocion que promueve la racionalidad en procesos de toma de decisio-
nes. En el modelo democratico deliberativo ideal, sin embargo, esta ansiedad
provendria de un amor a la justicia y no solamente del interés privado o de

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



actores o grupos sociales particulares.

Para el ciudadano como entendedor, como lo sugiere Mendelberg (2002),
la empatia resulta fundamental. Ella senala dos razones para ello, una de
las cuales proviene de un aspecto mas bien practico de la deliberacion: ésta
ocurre la mayor parte del tiempo en grupos pequerios, por lo cual el nUmero
de participantes y la representatividad son aspectos criticos para los foros
publicos, especialmente cuando el consenso es una meta. Como es imposi-
ble recibir y tomar en cuenta las voces de todos los interesados, esto puede
llevar a la exclusion. La segunda razén se encuentra de manera tal vez mas
intrinseca en el modelo de democracia deliberativa por su ideal de justicia.
Para ser justo es necesario comprender las vivencias o experiencias de los
otros en una comunidad, y la comprension de las situaciones humanas pasa
por un involucrarse emocionalmente, empaticamente, con sus actores (Ro-
binson 2007). Ahora bien, es importante notar que esta formulacién conlleva
una revisién del modelo mas racionalista de deliberacion, ya que, aunque
las emociones pueden declararse en una conversacion, la discusion ante-
rior sugiere que es necesario experimentarlas para poder comprender las
situaciones. Y experimentarlas no es lo mismo que reconocerlas cuando han
sido declaradas por alguien mas. Asi, seria imposible tratar las emociones
como contenidos del foro deliberativo, si éste se entendiera de una manera
tradicional que implique la formulacién de argumentos formales que puedan
aspirar a la validez en términos de inteligibilidad, verdad objetiva, rectitud
normativa y sinceridad subjetiva.

Dentro de este mismo principio del amor a la verdad y a la justicia, se puede
ver ahora que el ciudadano como juez es especialmente sensible a la injus-
ticia, y sus sentimientos de indignacion, admiracion, gratitud, culpa y orgullo
tendran como referente las acciones justas o injustas. Pero adicionalmente,
el ciudadano democratico deliberativo ideal valora los procedimientos mismos
de la deliberacion en una democracia, asi como la legitimidad que dichos
procedimientos confieren a las decisiones que se toman (Weithman 2005). De
este modo, los sentimientos morales tendran como objeto las actuaciones de
los conciudadanos tanto en cuanto a los resultados de los procesos de toma
de decision como a los procesos de deliberacion en si mismos.

Las relaciones entre ciudadanos deliberativos estarian dadas por el reco-
nocimiento basado en el respeto universal (Honneth, 2007), en este caso
centrado en aceptar que todos tenemos la capacidad y la voluntad para
participar apropiadamente en la busqueda de la verdad y la justicia. Notemos

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

125



126

que este tipo de reconocimiento se refiere a condiciones lIégicamente previas
a la deliberacién colectiva. Pero es importante afiadir que la construccion
colectiva de los elementos que definen la sociedad debe también tener
como consecuencia, asi esto no haya sido su propdsito original, la aparicion
de formas de reconocimiento mutuo entre ciudadanos que se basan en el
hecho de que éstos han construido, juntos, la sociedad en la que viven. Este
reconocimiento sugiere la aparicion de una comunidad y una pertenencia
—que no es universal— que nos podrian remitir de nuevo a la solidaridad.

3.4 Democracia radical

La democracia radical, también llamada pluralismo radical, entiende el conflic-
to como el factor clave alrededor del cual se organiza la idea de ciudadania.
El conflicto es entendido, para los tedricos que defienden esta aproximacion,
como un elemento omnipresente en las sociedades actuales, que ha resistido
importantes pero infructuosos intentos tedricos de erradicacion (Cunningham
2002). Mas aun, el conflicto es visto como algo que no puede ser resuelto
definitivamente, excepto por medio de la coercién y la represion (Mouffe
2005b), y ciertamente no por via de la deliberacién colectiva racional. Y esto
define a la accién politica también: a la postre, los ciudadanos son agentes
politicos que, mediante su participacion en diferentes grupos, pelean por
sus preocupaciones fundamentales. Aparte del conflicto, hay dos conceptos
fundamentales para el pluralismo radical: diferencia e identidad. Los ciuda-
danos construyen sus identidades en procesos sociales y politicos en una
interaccion conflictiva con otros, como parte de grupos que establecen limites
que los diferencian de otros. Estos limites son lineas de diferencia con las
cuales se crean relaciones que definen la distincién nosotros-ellos, pero que
son en todo caso dinamicas y cambiantes.

Segun Howarth (2008), dentro de esta propuesta hay al menos dos tendencias.
La primera, representada por Connolly y Mouffe, que enfatiza un ethos que se
distingue por un modo agonistico de compromiso politico democratico, que es
sensible y respetuoso de la diferencia y la otredad. La segunda, adelantada
por Laclau, Ranciére y Zizek, se fija en proyectos contrahegemonicos que
crean vinculos equivalentes entre las diferentes demandas, intereses e iden-
tidades, ya sea emitido en forma de populismo o de /ucha de clases. En este
texto nos concentraremos en la primera postura, que se declara seguidora
de la democracia liberal (Mouffe 2005a y 2005b), aunque desde una pers-
pectiva critica que entiende que la democracia y el liberalismo no empatan

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



facilmente. Como resultado, la democracia liberal dejaria inevitablemente un
espacio abierto para la interpretacion, en el que apareceria el conflicto y, por
lo tanto, un espacio para lo politico. De este modo, y en oposicién al libera-
lismo clasico, se sugiere que no puede existir nunca un consenso minimo
completamente compartido y libre de conflicto.

Asi, para Connolly (en Howarth 2008) el ethos democratico radical se sustenta
en un cruce de al menos dos virtudes que le permiten al ciudadano coexistir
y lidiar con sus diferencias e identidades que estan bajo constante escruti-
nio: 1) el respeto agonistico, que ayuda a tolerar el conflicto inevitable entre
identidades diversas y 2) la sensibilidad critica, como escucha cuidadosa y
generosidad presuntiva, que ubica la lucha para moverse de la subsistencia
sin reconocimiento, derechos, legitimidad o justicia hacia un lugar en donde
puedan darse estos registros. Por su parte Mouffe (2000) le apuesta al plura-
lismo agonistico, postura que reconoce el papel central de las emociones en
lo politico, ademas de buscar la expresion apasionada de las identidades y
diferencias conflictivas que aglutinan a los individuos en colectivos. Para que
esto pueda ocurrir, Mouffe pone como requisito un espacio simbodlico com-
partido, que enmarca el conflicto y que permitiria el reconocimiento mutuo de
legitimidad entre los ciudadanos porque condensa los valores democraticos
por excelencia: libertad e igualdad. La consciencia de este espacio conjura
la posibilidad de eliminar al otro por ser diferente.

Las emociones son protagonistas en la construccion de estas identidades,
asi como en el desarrollo y defensa de la posicion de los ciudadanos en la
esfera publica (Mouffe 2005b). Para Mouffe (2008), los procesos emocionales
claves son la sublimacion y la identificacion. La sublimacion es un concepto
psicoanalitico, propuesto por Freud, que sugiere una desviacion de la energia
libidinal hacia otro fin. En la esfera politica, la sublimacién se da en el movi-
miento del antagonismo, en donde el fin inicial seria destruir del otro, hacia
el agonismo, en el cual se da una disputa apasionada en la que se alcanzan
victorias transitorias, en donde la posibilidad de vencer realiza de un modo
aceptable la derrota del otro. Esta es la razén que soporta la idea de que el
consenso racional nunca puede ser alcanzado, sino un consenso conflictivo,
en el que los ciudadanos luchan para imponer diferentes interpretaciones
sobre la igualdad y la libertad, en medio de la lealtad absoluta a los princi-
pios e instituciones de la democracia liberal (Howarth, 2008). Por su parte,
la identificacion tiene que ver con el desarrollo de identidades colectivas,
cuyo proceso es atravesado por la inspiracién de dichos grupos en proyectos
politicos distintos. Mouffe (2008) sefiala que este proceso se ha degradado

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

127



128

porque los partidos politicos se niegan a brindar opciones realmente diferentes
y se niegan a discutir sobre como vivir una vida compartida, que sumado a la
dilucién de las diferencias entre izquierda y derecha, dejan a los ciudadanos
sin posibilidades reales de completar su identidad colectiva.

De acuerdo con las distinciones realizadas en el apartado inicial sobre
emociones, es posible decir que en la democracia radical estan en juego las
emociones politicas. Para Ruitenberg (2009) la emocion politica por exce-
lencia es la rabia politica (political anger), que podriamos entender también
como indignacion politica, como reaccién ante las injusticias cometidas con-
tra aquellos ubicados en una posicion menos poderosa en el orden social.
Esta emocion, que ocurre en el rol del ciudadano como juez, se ha asociado
comunmente con la accion colectiva, especial pero no exclusivamente con
las protestas (Sabucedo et al. 2011, White 2012). La indignacién politica
es una emocion cuyo objeto es una situacion en la que se percibe que ha
habido un dafno significativo hacia si o hacia otros cercanos, como conse-
cuencia de una acciones o politicas de agentes politicos. Se puede asociar
con comportamientos agresivos y con creencias relacionadas con un juicio
sobre una injusticia causada por un agente politico, cuya identificacion pre-
cisa se relaciona con una comprension aceptable de los asuntos politicos
(White 2012). El objetivo de la indignacion politica seria la correccion de lo
ocurrido, no exclusivamente en términos de castigo a los responsables sino
también para modificar aquello que genera el perjuicio. Es interesante que,
en el caso de las sociedades contemporaneas en las que las identidades se
fragmentan —como sefalan los pluralistas radicales— las variadas fuentes
de la identidad de los ciudadanos pueden entrar en conflicto entre si. Hercus
(1999) ilustra esto en el caso de la accién feminista colectiva: las mujeres
activistas involucradas en movimientos feministas guian sus acciones desde
la indignacion politica, producto de la injusticia percibida en contra de las
mujeres. La indignacién motiva la participacién, que a su vez reafirma las
identidades de las mujeres feministas. Sin embargo, esto entra en conflicto
con otras fuentes de sus identidades, como ser madres y esposas. Las emo-
ciones positivas pueden jugar también un rol aqui, como es sugerido por el
hecho de que la admiracién es reconocida por su papel en la decision de un
ciudadano para ser activista (Hercus 1999).

En la democracia radical, una emocién primordial para el ciudadano como
actor es un tipo de amor similar al patriotismo, pero especialmente cuando
no se refiere al pais sino a otras comunidades y asociaciones parciales a las
que se pertenece, asi como a grupos sociales. Aqui, por supuesto, habria

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



algunas similitudes con el republicanismo civico, donde el amor a la patria
es central. Sin embargo, una de las diferencias mas importantes es el hecho
de que la identidad del ciudadano no esta centrada en un atributo Unico (e.g.
ser un ciudadano de un pais particular), sino en un conjunto de caracteris-
ticas que lo distinguen de otros en modos que hacen una diferencia para la
experiencia de la vida politica y social del ciudadano. Asi, las emociones de
la lucha politica se dirigirian de maneras distintas a los conciudadanos de-
pendiendo de si estos pertenecen al mismo grupo del ciudadano, o a grupos
adversarios. Pero hay otro elemento mas que distingue el amor a la patria
en el republicanismo, del amor a los grupos de pertenencia en la democra-
cia radical: el caracter mas civico o social del primero y mas politico en el
segundo. La participacién ciudadana en el republicanismo, como lo vimos
antes, parece tender a situarse mas en el terreno de la solidaridad, mediante
acciones que contribuyen al mejoramiento puntual de asuntos que ataren lo
que otros conciudadanos puedan estar necesitando en un momento dado.
En la democracia radical la solidaridad se da dentro de grupos particulares,
pero se proyecta politicamente en la lucha con otros grupos por la posibilidad
de volverse hegemoénicos y afectar mas estructuralmente los espacios de la
vida en comun (Mouffe 2005b). Por esta razén, podemos formular la idea de
que la kratofilia, o amor al poder, tiene un lugar importante en el ciudadano
ideal de la democracia radical. Pero en ella, el ciudadano no trata de obtener
poder para si, individualmente, sino que lo busca como parte de uno o mas
grupos en los que se inscribe. En linea con esto, es importante decir que
la kratofilia no se enfoca necesariamente en los cargos de gobierno —lo
cual seria, mas apropiadamente, arquefilia *— sino mas ampliamente en la
capacidad para actuar y definir el rumbo de la sociedad.

En lo que respecta al ciudadano entendedor, de manera similar a lo discutido
arriba, se puede ver que la empatia es requerida para la creacion de lazos
con los grupos a los que se pertenece. Estos lazos corresponden, al menos
parcialmente, a la manifestacién del amor a dichos grupos. Una consecuencia
importante de esto consiste en que la lucha politica, en la que se defienden

8 Tomamos aqui la idea de Ober (2006) para entender las raices griegas kratos y
arche, que significan ambas “poder” y que definen las dos grandes familias de pala-
bras que denominan formas de gobierno —con aristocracia, timocracia y democracia
como ejemplos de la primera, y monarquia, anarquia y oligarquia como ejemplos de
la segunda—. Segun Ober, kratos se referiria a la capacidad de hacer las cosas, una
especie de “poder para”, mientras que arche se referiria a los cargos de gobierno,
una especie de “poder sobre”.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

129



130

las posiciones propias del grupo al que se pertenece, se da sobre bases tanto
racionales como emocionales.

Por ultimo, el reconocimiento que cimentaria las relaciones entre ciudadanos
pluralistas implicaria un conjunto de emociones. La primera y basica es el
respeto (Honneth 2001 y 2007). Este, como sentimiento universal, funda
la posibilidad de convivir con otros diferentes al verlos como adversarios,
pero sin la necesidad de eliminarlos al verlos como enemigos amenazantes.
Por otra parte, esta la solidaridad dentro de los grupos de conciudadanos
a los que el ciudadano pertenece. Al igual que en el caso del republicanis-
mo civico, dicha solidaridad hacia los miembros de un grupo puede definir
la oposicion a otros grupos con los cuales se lucha en la arena politica.

3.5. Resumen

A manera de resumen, la siguiente tabla presenta comparativamente los
principales elementos afectivos constitutivos de los cuatro tipos de ciudadania
que aqui examinamos.

Liberalismo Republicanismo Democracia Democracia
clasico civico deliberativa radical
Emociones fundamentales
Amor Nomofilia Oikofilia Epistemofilia Amor a los grupos

Amor a la justicia

de pertenencia
Kratofilia

Reconocimiento

Respeto por todos
como seres dignos

Solidaridad con
los compatriotas

Respeto por
todos como seres

Respeto por los
adversarios

racionales Solidaridad con
los compafieros
Roles en la accién
Ejecutor Nomofilia Oikofilia Epistemofilia Amor a los grupos
Emociones y pro- | Emociones y pro- | Amor a la justicia de pertenencia
cesos emociona- cesos emociona- Emociones y pro- | Kratofilia
les del juez y del les del juez y del cesos emociona- Emociones y pro-
entendedor entendedor les del juez y del cesos emociona-
entendedor les del juez y del
entendedor
Entendedor Empatia y sim- Empatia con Empatia y sim-
patia hacia los aquéllos sobre patia hacia los
compatriotas cuya situacion se compafieros
delibere
Juez Sentimientos mo- | Sentimientos mo- | Sentimientos mo- | Sentimientos mo-

rales en funcion
delaleyy los
derechos

rales en funciéon
de la patria

rales en funcion
de la justicia y
de los procesos
de deliberacion y
decision

rales en funcion
de los grupos de
pertenencia

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016




4. Proyeccion de este trabajo

Aqui hemos pretendido dar sustancia a una idea que ha estado rondando
en la literatura académica desde hace siglos, pero que ademas ha cobrado
una importancia enorme en las Ultimas décadas: la de que las emociones
son constitutivas de la experiencia de vida de los individuos en tanto ciuda-
danos. De esta manera, en lugar de simplemente unirnos al coro de voces
que enuncian esta idea, nosotros pretendimos desarrollarla para poder ver
mas de cerca de qué maneras se materializa en los modelos de ciudadania.

Prevemos cuatro lineas que desarrollarian de manera directa el trabajo
realizado hasta ahora. La primera es una profundizacion en el examen de
estos cuatro tipos ideales de ciudadania, para ser capaces de mostrar de una
manera mas significativa sus implicaciones. La segunda se relaciona con el
hecho de que estos tipos genéricos de ciudadania no abarcan comprensi-
vamente todos los que podrian resultar relevantes. La tercera consiste en la
investigacién empirica de procesos de experiencia emocional en diferentes
contextos y ambientes educativos, desde la perspectiva de un marco como
el presentado en este trabajo. La ultima linea parte de la idea de que es muy
probable que los procesos emocionales a los que hemos hecho referencia
tengan un caracter mas colectivo, no sélo como un agregado de los proce-
sos que ocurren en los ciudadanos individualmente, sino como formas mas
complejas de interaccién. Aqui, un nicho posible para explorar es el de las
emociones colectivas, que se entienden como “una convergencia sincrénica
en la respuesta afectiva entre individuos hacia un objeto o evento especifico”
(von Scheve & Ismer, 2013, p.1).

Para concluir, podemos sugerir que vemos nuestra contribucién en este arti-
culo como algo que se puede proyectar en varios campos, pero en especial
el de la formacién ciudadana. Mediante la exploracion de las implicaciones
emocionales de los diferentes tipos ideales de ciudadanias y de sus ciudada-
nos, esperamos brindar a los educadores, y especialmente a los ciudadanos
en general, una herramienta que puede hacer de la formacion ciudadana
una practica mas critica; algo que nos ayude a comprender mejor de qué
maneras nos hemos formado y nos estamos formando, y asi podamos tomar
mas firmemente las riendas de nuestras vidas.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

131



132

Referencias

Abowitz, K. y Harnish, J. (2006). Contemporary discourses of citizenship.
Review of Educational Research, 76 (4), 653-690.

Anceaux, C. (2012). The Impact of Discrete Negative Emotions and Per-
ception of Threat on Political Tolerance. Evidence from the Netherlands. Tesis
de pregrado, Leiden University, Paises Bajos. https://openaccess.leidenuniv.
nl/handle/1887/19235

Anderson, A. (2004). Argument and ethos. En J. Gallop (ed.), Polemic:
Critical or uncritical. Nueva York: Routledge. pp. 103-133.

Baier, A. (1990). What emotions are about. Philosophical Perspectives,
Action Theory and Philosophy of Mind. (4) 1-29.

Benhabib, S. (1996). Toward a deliberative model of democratic legitimacy.
En S. Benhabib (ed.), Democracy and Difference. Contesting the Boundaries
of the Political. Princeton: Princeton University Press. pp. 67-94.

Brader, T. (2005). Striking a responsive chord: How political ads motivate
and persuade voters by appealing to emotions. American Journal of Political
Science, 49 (2), 388-405.

Burden B. y Klofstad, C. (2005). Affect and cognition in party identification.
Political Psychology, 26 (6), 869-886.

Callan, E. (2006). Love, idolatry, and patriotism. Social Theory and Practice:
Cosmopolitanism and the State, 32 (4), 525-546.

Cohen, A. (2013). Conceptions of Citizenship and Civic Education: Lessons
from Three Israeli Civics Classrooms. Tesis doctoral, Columbia University, Es-
tados Unidos. http://academiccommons.columbia.edu/download/fedora_con-
tent/download/ac:161740/CONTENT/Cohen_columbia_0054D_11428.pdf

Cooke, M. (2000). Five arguments for deliberative democracy. Political
Studies, 48 (5), 947-969.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



Douzinas, C. (2009). Speaking law: on bare theological and cosmopolitan
sovereignty. En Anne Orford (ed.), International Law and its Others. Cambrid-
ge: Cambridge University Press. pp. 35-56.

Cunningham, F. (2002). Theories of Democracy: A Critical Introduction.
London: Routledge.

De Sousa, R. (2013). Emotion. Stanford Encyclopedia of Philosophy. http://
plato.stanford.edu/entries/emotion/

Damasio, A. (2005). Descartes’ Error. Emotions, Reason and the Human
Brain. Nueva York: Penguin.

Druckman, D. (1994). Nationalism, patriotism, and group loyalty: A social
psychological perspective. Mershon International Studies Review, 38 (1),
43-68.

Drummond, J. (2006). Respect as a moral emotion: A phenomenological
approach. Husserl Studies, 22 (1), 1-27.

Ekkekakis, P. (2012). Affect, mood, and emotion. En T. Gershon, R. Eklund
y A. Kamata (eds.), Measurement in Sport and Exercise Psychology, Cham-
paign: Human Kinetics. pp. 321-332.

Ekman, P. (1999). Basic emotions. En T. Dalgleish y M. Power (eds.),
Handbook of Cognition and Emotion. Chichester: Wiley. pp. 45-60.

Habermas, J. (1996). Between Facts and Norms. Cambridge: MIT.

Halperin, E., Pliskin, R., Saguy, T., Liberman, V., y Gross, J.J. (2013). Emo-
tion regulation and the cultivation of political tolerance. Searching for a new
track for intervention. Journal of Conflict Resolution, 58 (10), 1110-1138.

Hatfield, E., Rapson, R. y Y.-C., Le. (2009). Emotional contagion and em-
pathy. En J. Decety y W. Ickes (eds.), The Social Neuroscience of Empathy.
Cambridge: MIT Press. pp. 19-30.

Heise, D. R. (1998). 6 Conditions for empathic solidarity. En P. Doreian y T.

Fararo (eds.), The Problem of Solidarity: Theories and Models. Amsterdam:
Gordon and Breach Publishers. pp. 197-211.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

133



134

Held, V. (2006). The Ethics of Care: Personal, Political, Global. Oxford:
Oxford University Press.

Hercus, C. (1999). Identity, emotion, and feminist collective action. Gender
and Society, 13 (1), 34-55.

Heyd, D. (2015). Solidarity. A local, partial and reflective emotion. Diame-
tros, 43, 55-64.

Honneth, A. (2001). Invisibility: On the epistemology of ‘recognition’.
Supplements of the Aristotelian Society, 75 (1), 111-126.

Honneth, A. (2007). Disrespect. the Normative Foundations of Critical
Theory. Cambridge, UK: Polity Press.

Hoyos, G. (1996). Etica fenomenoldgica y sentimientos morales. Revista
de Filosofia (Universidad de Zulia), numero especial, 139-154.

Howarth, D. (2008). Ethos, agonism and populism: William Connolly and
the case for radical democracy. The British Journal of Politics & International
Relations, 10 (2), 171-193.

Hunter, R. (2013). Contesting the dominant paradigm: Feminist critiques of
liberal legalism. En M. Davies y V. Munro (eds.), The Ashgate Research Com-
panion to Feminist Legal Theory. Farnham: Ashgate Publishing. pp. 13-30.

Kodelja, Z. (2011). Is education for patriotism morally required, permitted
or unacceptable? Studies in Philosophy and Education, 30 (2), 127-140.

Lee, J.J., Sohn, Y., y Fowler, J.H. (2013). Emotion regulation as the founda-
tion of political attitudes: Does reappraisal decrease support for conservative
policies? PloS one 8 (12), 1-8.

Marcus, G. (2002). The Sentimental Citizen: Emotion in Democratic Politics.
University Park: Penn State Press.

Marsh, P., Bradley, S., Love, C., Alexander, P., y Norham, R. (2007).
Belonging. Oxford: The Social Issues Research Centre. http://www.sirc.org/
publik/Belonging.pdf

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



Mejia, A., Almanza, M. y Perafan, B. (2013). Las emociones en el eterno
presente de la accion ética. En Actas del 20 Congreso Latinoamericano de
Filosofia de la Educacién, Universidad de la Republica Oriental del Uruguay,
Montevideo, Uruguay. http:/filosofiaeducacion.org/actas/index.php/act/article/
view/9

Mendelberg, T. (2002). The deliberative citizen: Theory and evidence. En
M.X. Delli Carpini, L. Huddy y R. Shapiro (eds.), Political Decision Making,
vol. 6. Greenwich: JAI Press. pp. 151-193.

Miller, P. (2011). The emotional citizen: Emotion as a function of political
sophistication. Political Psychology, 32 (4), 575-600.

Moore, M. (1999). The ethics of care and justice. Women & Politics, 20
(2), 1-16.

Mouffe, C. (2000). Deliberative Democracy or Agonistic Pluralism. Political
Science Series No.72. Vienna: Institute for Advanced Studies. https://www.
ihs.ac.at/publications/pol/pw_72.pdf

Mouffe, C. (2005a). The return of the political. Londres: Verso.
Mouffe, C. (2005b). On the political. Psychology Press.

Mouffe, C. (2008). Democratic politics and the dynamics of passions. En
K. Palonen, T. Pulkkinen, y J.M. Rosales (eds.), The Ashgate Research Com-
panion to the Politics of Democratization in Europe. Concepts and Histories.
Farnham: Ashgate. pp. 89-100.

Nussbaum, M. (2013). Political Emotions. Boston: Harvard University
Press. (La version citada es la de Kindle.)

Ober, J. (2006). The original meaning of “democracy”: Capacity to do things,
not majority rule. Ponencia presentada en el congreso de la American Political
Science Association, Philadelphia, Estados Unidos. https://www.princeton.
edu/~pswpc/pdfs/ober/090704.pdf

Pannier, R. (1987). Roberto Unger and the Critical Legal Studies Move-

ment: an examination and evaluation. William Mitchell Law Review, 13 (4),
647-683.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

135



136

Peterson, A. (2011). Civic Republicanism and Civic Education: The Edu-
cation of Citizens. Basignstoke: Palgrave MacMillan.

Pykett, J., Saward, M. y Schaefer, A. (2010). Framing the good citizen.
The British Journal of Politics & International Relations, 12 (4), 523-538.

Robinson, J. (2007). Deeper than Reason: Emotion and its Role in Litera-
ture, Music, and Art. Oxford: Oxford University Press.

Ronge, B. (2015). Sympathetic solidarity: Rethinking solidarity as a political
emotion with Adam Smith. Perspectiva Filosdfica, 42 (2), 43-57.

Rorty, R. (1989). Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge
University Press.

Rorty, R. (1998). Human rights, rationality, and sentimentality. En Truth and
Progress: Philosophical Papers (Volume 3) Cambridge: Cambridge University
Press. pp. 167-185.

Ruitenberg, C. (2009). Educating political adversaries: Chantal Mouffe and
radical democratic citizenship education. Studies in Philosophy and Education,
28 (3), 269-281.

Sabucedo, J.M., Duran, M., Alzate, M. y Barreto, |. (2011). Emotions, ideo-
logy and collective political action. Universitas Psychologica, 10 (1), 27-34.

Sandel, M. (1984). Liberalism and its Critics. Nueva York: New York Uni-
versity Press.

Sears, A. y Hughs, A. (1996). Citizenship education and current educational
reform. Canadian Journal of Education, 21 (2), 123-142.

Spring, J. (2011). On the rescuing of rights in feminist ethics: A critical
assessment of Virginia Held’s transformative strategy. Praxis, 3 (1), 66-83.

Sweet, W. (1996). Human Rights as a Foundation of Solidarity: The
Contribution of Jacques Maritain. Documents de Travail, no. 29, Louvain-
la-Neuve (Belgique). https://www.uclouvain.be/cps/ucl/doc/etes/documents/
DOCH_029_(Sweet).pdf

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751
3(5). 2016



Walton, G. y Cohen, G. (2007). A question of belonging: Race, social fit, and
achievement. Journal of Personality and Social Psychology, 92 (1), 82-96.

Weithman, P. (2005). Deliberative character. The Journal of Political Phi-
losophy, 13 (3), 263-283.

Westheimer, J. y Kahne, J. (2004). What kind of citizen? The politics of
educating for democracy. American Educational Research Journal, 41 (2),
237-269.

White, P. (2012). Making political anger possible: A task for civic education.
Journal of Philosophy of Education, 46 (1), 1-13.

Zakaria, F. (1994). The Future of Freedom: llliberal Democracy at Home
and Abroad. Nueva York: Norton.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

137



	8b04512d0e4a1ca1c92a2e0e0526c03fe6ab5236cbd3aae3aa95146078d18549.pdf
	972ac23781a2a0a77d3e2c6034f06e8269c1d55aa86edae131b49ec36952a08e.pdf

