
 
 IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194- 210, 
2025 

 
 

¿Schopenhauer como educador o la inteligencia 
artificial como educadora? La filosofía de la 

educación en el contexto de las inteligencias 
artificiales1 

 

Christian Guillermo Gómez Vargas 

  

ITESM/UACM  ( elespiritudeltiempo1@gmail.com ) 
https://orcid.org/0000-0003-1445-9384  

 

Recibido: 17/05/2025   /   Aceptado: 01/09/2025   /   Publicado: 15/11/2025 

 

Para citar este artículo: 

Gómez, C. (2025). ¿Schopenhauer como educador o la inteligencia artificial como 
educadora? La filosofía de la educación en el contexto de las inteligencias artificiales. Ixtli: 
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 12(24), 194-210. 
https://doi.org/10.63314/PAAV1231  

Resumen 

Este texto examina la irrupción de la inteligencia artificial (IA) en la educación desde una 
perspectiva filosófica crítica, articulando tensiones y posibilidades que implica el uso de 
semejante tecnología, entre la potencial emancipación y la alienación de la formación 
humana. Inspirándonos principalmente en el texto de Nietzsche, Schopenhauer como 
educador, se problematiza el impacto de las tecnologías inteligentes sobre las facultades 
cognitivas y subjetivas, alertando sobre la posible reducción del educando a devenir un 
autómata sometido a lógicas de poder y capital que instrumentalizan el auténtico saber. 
Empero, la IA no es concebida exclusivamente como una amenaza, posibilidad de 
enajenación frente al empleo de mecanismos que pueden alienar la subjetividad; sino su 
potencial estriba en devenir un phármakon —medicina y veneno—, puesto que se invita a 
repensar un uso virtuoso, como un complemento de la inteligencia humana, posibilitando 
una inteligencia aumentada, mediante dichos instrumentos, que estimule la creatividad, la 
reflexión crítica y la autonomía del sujeto. El análisis enfatiza la necesidad de una filosofía 
de la educación que asuma el reto ético y pedagógico de reconceptualizar el papel del 
docente y replantear la formación en un contexto marcado por la automatización. Así, el 
texto propone una reflexión sobre la función emancipadora de la educación filosófica 

 
 
1El presente trabajo es parte de la reflexión realizada durante el segundo semestre de la estancia 
posdoctoral.  

mailto:elespiritudeltiempo1@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1445-9384
https://doi.org/10.63314/PAAV1231


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

195 

frente a las tensiones epistemológicas, éticas y sociales que impone la convergencia entre 
tecnología, saber, autonomía y poder en la era digital. 

  

Palabras clave: inteligencia artificial, filosofía de la educación, subjetividad, inteligencia 
aumentada, phármakon 

 Schopenhauer como educador ou a inteligência artificial como educadora? A 
filosofia da educação no contexto das inteligências artificiais 

Resumo 

Este texto examina a irrupção da inteligência artificial (IA) na educação a partir de uma perspetiva 
filosófica crítica, articulando tensões e possibilidades implicadas pelo uso de tal tecnologia, entre a 
potencial emancipação e alienação da formação humana. Apoiando-se sobretudo no texto de 
Nietzsche, Schopenhauer como educador, problematiza-se o impacto das tecnologias inteligentes 
sobre as faculdades cognitivas e subjectivas, alertando para a possível redução do aprendente a um 
autómato submetido a lógicas de poder e de capital que instrumentalizam o conhecimento 
autêntico. No entanto, a IA não é concebida exclusivamente como uma ameaça, uma possibilidade 
de alienação através da utilização de mecanismos que podem alienar a subjetividade; pelo contrário, 
o seu potencial reside em tornar-se um phármakon - remédio e veneno - pois convida-nos a repensar 
o seu uso virtuoso, como complemento da inteligência humana, possibilitando uma inteligência 
acrescida, através destes instrumentos, que estimule a criatividade, a reflexão crítica e a autonomia 
do sujeito. A análise sublinha a necessidade de uma filosofia da educação que assuma o desafio ético 
e pedagógico de reconceptualizar o papel do professor e repensar a formação num contexto 
marcado pela automatização. Assim, o texto propõe uma reflexão sobre a função emancipatória da 
educação filosófica face às tensões epistemológicas, éticas e sociais impostas pela convergência da 
tecnologia, do conhecimento, da autonomia e do poder na era digital. 

  

Palavras-chave: inteligência artificial, filosofia da educação, subjetividade, inteligência aumentada, 
phármakon 

Schopenhauer or artificial intelligence as the educator? The philosophy of 
education within the context of artificial intelligences 

Abstract 

This text examines the irruption of artificial intelligence (AI) in education from a critical, philosophical 
perspective, articulating tensions and possibilities implied by the usage of such technology, between 
the potential emancipation and alienation of human formation. We take the main inspiration from 
Nietzsche´s text “Schopenhauer as an educator”, the impact of intelligent technologies on cognitive 
and subjective faculties is problematized, warning about the possible reduction of the learner into 
becoming an automaton submitted to the logics of power and capital that instrumentalize authentic 
knowledge. However, AI is not conceived exclusively as a threat, a possibility of alienation faced with 
the use of mechanisms that can alienate subjectivity; on the contrary, its potential lies in becoming a 
phármakon -medicine and poison-, given that it invites to rethink a virtuous usage, as a complement 
to human intelligence, enabling an augmented intelligence, through these instruments, that 
enhances creativity, critical reflection and autonomy of the subject. The analysis emphasizes the 
need for a philosophy of education that assumes the ethical and pedagogical challenge of 
reconceptualizing the role of the teacher and reimagining formation in a context marked by 
automation. Therefore, this article proposes a reflection on the emancipatory function of 
philosophical education in the face of epistemological, ethical, and social tensions imposed by the 
convergence between technology, wisdom, autonomy, and power in the digital era.  

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

196 

Keywords: artificial intelligence, philosophy of education, subjectivity, augmented intelligence, 
phármakon 

 

 

Introducción 

La inteligencia artificial (IA) en tiempos recientes ha tenido un despunte importante en 

todas las esferas de la sociedad, esto incluyendo el ámbito educativo. Algunos autores 

argumentan que la integración de tecnologías inteligentes en la experiencia educativa 

plantea retos y oportunidades, que, en último término, conllevan a la transformación de 

facultades cognitivas tales como la atención, la memoria, el aprendizaje, el uso de 

conceptos, etc., lo cual impele a replantear enfoques pedagógicos tradicionales (Suzuki, 

2020; Fernández &Ramallo, 2023). Las transformaciones en el ámbito educativo y social 

producto del ingreso de IA plantean posiciones positivas, utopistas, tales como las 

premoniciones que se sitúan en las filosofías posthumanistas y transhumanistas que indican 

que tales intervenciones tecnológicas replantearán a la sociedad en su conjunto –

incluyendo el ámbito educativo y las facultades cognitivas– e incluso condescenderán la 

transformación de la condición humana (Bostrom, 2002; Kurzweil, 2005). Mientras que por 

otro lado también hay posiciones distópicas y pesimistas de las innovaciones tecnológicas 

que consideran que su uso extenso e intensivo implicarán efectos sumamente nocivos 

como la pérdida de millones de empleos, debido a la automatización de los procesos 

productivos, la alienación de la subjetividad, los peligros de la pérdida de la privacidad, el 

detrimento de facultades cognoscitivas producto de la automatización de actividades 

intelectuales. Así también el replanteamiento de la educación al grado de suprimir la figura 

de los docentes, etc. (Morozov, 2011; Zuboff, 2019, Mark, 2023). Frente a tales posiciones 

polarizadas consideramos necesario un abordaje crítico que permita avisar las implicaciones 

de la intervención de la IA en torno a la formación, y especialmente la filosófica. Asimismo, 

el papel de la universidad en un contexto cada vez más extendido de incidencia de la 

inteligencia artificial, en el que parece que la producción de los saberes y conocimientos se 

desvinculan de las instituciones formales tales como sucede con la universidad, entendida 

en términos de monopolio de los saberes. Empero, también apuntamos a señalar los 

posibles aportes de la inteligencia artificial IA para la educación producto de la aplicación de 

esta en el sector educativo. Para ello nos apoyaremos en distintas perspectivas filosóficas –

que abogan sobre qué es la auténtica formación–, pero principalmente realizaremos tales 

reflexiones bajo el entramado del texto “Schopenhauer como educador” (Schopenhauer als 

Erzieher, 1874), texto de Nietzsche (2011a) escrito durante sus reflexiones tempranas, 

situado en su tercera Consideración intempestiva (Unzeitgemäße Betrachtungen), reflexión 

que alude a un análisis crítico y defensa de la labor filosófica frente a los funcionarios del 

Estado, lo que él denomina “los malos filósofos” (Nietzsche, 2011a, p. 780). Se trata de 

pensadores que operan conforme a las necesidades de las instituciones estatales, y 

únicamente a su servicio, pero también conforme a los requerimientos económicos, 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

197 

políticos y sociales que reclamaba la época, aquellos formadores que se pliegan 

cercanamente a las demandas del tiempo presente, así: “el espíritu de la universidad 

comienza a confundirse con el espíritu de la época” (Nietzsche, 2011a, p. 805). Tendencia –

para Nietzsche– caracterizada por la enseñanza de los valores hegemónicos, de las 

prácticas y saberes establecidos que se inscriben y mantienen las relaciones de poder; 

formas de educación que podríamos denominarlas “bancarias”, siguiendo la definición que 

presenta (Freire, 1997). Se trata de una formación que solamente responde a la búsqueda 

de criterios económicos, a la formación de competencias laborales, como si la educación –

sobre todo la universitaria– funcionara como el preámbulo de la empresa. Alude a una 

instrucción que se ciñe cercanamente a la maquinaria productora de valor, fundada por la 

búsqueda de éxito monetario, pero también que se agota en la obediencia, control, y 

formación subjetiva conforme a las dinámicas de poder, dominio y sentido actuales; a los 

valores hegemónicos de la época:  

 

La ‘perspectiva bancaria de la educación’, que Paulo Freire criticó hace casi medio siglo, 

perdura obstinadamente en la enseñanza superior a través de la valorización de esquemas 

de aprendizaje unidireccionales en la que expertos en contenidos infunden a los 

estudiantes supuestamente menos informados (Hamington, 2024, p.38).2 

 

Adiestramiento, educación bancaria y formación [Gelbildete 

versus Bildung] 

Podemos señalar que pese a las diametrales diferencias entre Freire (1997) y Nietzsche 

(2011a), ambos autores poseen puntos en común en lo referente a la concepción de una 

auténtica educación. La concepción de educación bancaria alude a una educación que 

considera a los individuos como adaptables, acríticos, moldeables y manejables, 

únicamente sujetos receptores de conocimiento, se trata de una educación instructiva, que 

persigue fundamentalmente formar en competencias profesionales. De modo que dicho 

concepto de “educación bancaria” (Hamington, 2024, p.38) concibe a la educación como un 

mero adiestramiento, semejante a la crítica que elabora (Bordieu, 2011) a propósito del 

rumbo que van configurando las universidades en nuestra época contemporánea y, en este 

sentido, ya sostenía Nietzsche “Vayamos donde queramos, en especial a todas las 

universidades, y no encontraremos lo que buscamos (…)”. (Nietzsche, 2011a, p. 753). De tal 

 
 
2
La cita textual reza del siguiente modo: The ‘banking approach to education,’ which Freire critiqued 

nearly a half century ago, stubbornly endures in higher education through the valorization of 

unidirectional learning schema from content experts to putatively less knowledgeable students 

(Hamington, 2024, p. 38). Las traducciones del presente artículo pertenecen al autor, a menos que se 

indique lo contrario.  

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

198 

manera que bajo dicha impronta educativa los estudiantes no desarrollan una consciencia 

crítica, sino que esta –la formación– se agota en reproducir, y fortalecer mecanismos que 

mantienen las estructuras de poder y control vigentes. Bajo este contexto el alumno es 

incapaz de desarrollar autonomía, agencia y libertad, debido a que se limita a repetir, 

reproducir y robustecer acríticamente las estructuras hegemónicas de poder, sentido, 

control y dominio:  

 

Una concepción tal de la educación hace del educando un sujeto pasivo y de adaptación. 

Pero lo que es más grave aún, desfigura totalmente la condición humana del educando. 

Para la concepción ‘bancaria’ de la educación, el hombre es una cosa, un depósito, una 

‘olla’. Su conciencia es algo espacializado, vacío, que va siendo llenado por pedazos de 

mundo digeridos por otro, con cuyos residuos de residuos pretende crear contenidos de 

conciencia (Freire, 1997, p.17). 

 

En una crítica cercana a la educación entendida en términos de acumulación de 

informaciones, tal como opera la consciencia histórica de las propensiones acumulativas del 

anticuario, siguiendo a Nietzsche (2011b), este señala que la educación en su época se ha 

reducido a una mera Gebildete [formación], esta expresión la presenta en sentido crítico e 

irónico en Schopenahuer como educador Nietzsche (2011a) para señalar que el ideal de 

formación que se mostraba en las universidades de su época se agotaba en una educación 

basada en la adquisición de saberes, lo cual puede suscitar a una persona cultivada o culta, 

pero que esta no era una educación suficiente (Nietzsche, 2011a), puesto que “[….] según 

el exclusivo principio ‘cuanto más, mejor’, es, ciertamente, tan nocivo para los doctos como 

la doctrina económica del laisser faire para la moralidad de pueblos enteros” (Nietzsche, 

2011a, p. 754). Debido a que dicha formación –fundada solamente en la adquisición de 

informaciones, como representa la figura del anticuario (Nietzsche, 2011a)– representa 

superficialidad, imitación acrítica, afección innecesaria con apariencia de profundidad 

intelectual, y señala: “Qué grande habrá de ser la repugnancia de las generaciones futuras 

cuando se ocupen del legado de esta época, en la cual no gobernaban los seres humanos 

vivos, sino seres con apariencia de humanos y entregados a la opinión pública” (Nietzsche, 

2011a, p. 750). El análisis que realiza Nietzsche en otra Consideración Intempestiva, “De la 

utilidad y los inconvenientes de la historia para la vida” (Vom Nutzen und Nachteil der 

Historie für das Leben, 1874), examina a la luz del escalpelo la figura del anticuario, individuo 

que agota su formación en una cultura de la erudición, de la información, –del cúmulo de 

datos– sin auténtica profundidad vital, ya que vive de una cultura de segunda mano, sin 

devenir esta en una transformación o fuerza interior (Nietzsche, 2011b). La concepción de 

educación en clave de Gebildete en el contexto de Nietzsche (2011a) es cercana a la 

educación bancaria, acrítica, apocada, de un educando que solo funge como un receptáculo 

presto a recibir informaciones y repetir ideas, reproduciendo los saberes y valores vigentes, 

actividad la cual transgrede incluso la dignidad humana, siguiendo a (Freire 1997, p.17), ya 

que dicha actividad limita la posibilidad de desarrollo de los individuos de devenir 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

199 

autónomos, libres, críticos, dicho de otro modo, con la posibilidad de que el sujeto adviniera 

autárquico: “Una ley de tu propio sí-mismo (Selbst)” (Nietzsche, 2011a, p. 751). La educación 

bancaria (Gebildete), “incluidos el arte y la ciencia actuales” (Nietzsche, 2011, p. 768) presta 

auxilio “[…] a la barbarie […]. Quien cuenta con formación (Gebildete) ha degenerado 

hasta convertirse en el peor enemigo de la genuina formación (Bildung) pues quieren 

engañar disimulando la enfermedad general […]” (Nietzsche, 2011a, p. 768).  

 

Enfermedad que está vinculada con la imposibilidad de que la educación forje un carácter 

crítico, analítico, creativo, profundo, sino que la educación únicamente se agota en 

reproducir lo dado, se trata de la formación de una cultura que opera como un mero barniz, 

y acumulación, que se pliega fielmente al orden establecido. De ahí que la formación 

auténtica para Nietzsche (Bildung), represente “Un conocimiento liberador, ascendente, es 

un tipo de conocimiento contrario al saber acumulativo y erudito del anticuario que tiende 

en último término al inmovilismo. El primero [Bildung] deviene una verdadera fuente de 

apoyo para la praxis vital” (Gómez-Vargas, 2023, p. 27). De ahí que la valía de una auténtica 

formación estriba en el discernimiento entre lo auténtico y lo inauténtico: “Schopenhauer 

nos enseña a distinguir entre las exigencias verdaderas y las aparentes […], cómo ni el 

hacerse rico, ni el ser respetado, ni el ser docto pueden sacar al individuo de su honda 

insatisfacción por la falta de valor de su existencia” (Nietzsche, 2011a, p. 763). Puesto que la 

existencia humana –la condición humana– solo “cobra sentido mediante una meta de 

conjunto elevada y transfiguradora” (Nietzsche, 2011a, p. 763).  

 

Así, el trabajo filosófico para devenir fructífero debe tratarse de una actividad libre, ejercida 

por individuos que no solamente persigan los dictados del espíritu de la época, ulterior de 

formar individuos como si se trataran de mecanismos en serie: “Los seres humanos parecen 

mercancías de fabricación en serie productos indiferentes, indignos de trato y de 

enseñanza” (Nietzsche, 2011a, p. 749). Una época que aliena a los individuos al grado de 

que estos devengan meros autómatas, correlatos dúctiles, eficaces y obedientes de una 

maquinaria de sentido y orientación productiva; llámese Estado, capital, mercado, 

inversión, emprendimiento, etc., modelo en el que la educación se apura a meros fines 

bancarios, en la que la formación acontece sólo mecanismo de control social. De ahí que 

algunos autores como (Martínez, 2014) consideren que la educación actual responde en 

gran medida al predominio de los dictados de la ideología neoliberal, la cual se consolida a 

partir de la caída del muro de Berlín y el colapso del bloque soviético, que promueve una 

mercantilización de la universidad. Asimismo, la agenda de organismos internacionales tales 

como el Banco Mundial, la Organización Mundial de Comercio, etc., han ejercido influencia 

significativa en las políticas educativas a nivel internacional (Martínez, 2014).  

Los cambios que ha suscitado la hiper-digitalización en el ámbito educativo demandan un 

análisis crítico que permita evaluar si sus efectos pueden resultar emancipadores, o por el 

contrario profundizan dinámicas de control, poderío e imperialismo cultural (Young, 1990). 

De modo que la IA operaría como otros tantos dispositivos de producción de la 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

200 

subjetividad, normalizando concepciones, discursos, prácticas, saberes y hábitos. En este 

contexto ciñéndonos al análisis de Foucault (2013), tales dispositivos –llámese inteligencia 

artificial IA– no son neutros, ni inocuos, sino que operan, a su vez, mediante una función de 

relaciones intersticiales de poder, productividad y generación de ganancias, puesto que 

dichos dispositivos pertenecen a empresas que poseen principalmente intereses 

comerciales, y en este tenor señala Nietzsche (2011a): “Lo que los propietarios quieren con 

su incesante demanda de instrucción y de formación no es en último término sino adquirir 

más propiedades” (p.790).  

Empero, ulterior de caer en posiciones enteramente prohibitivas y pesimistas sobre la 

intervención de inteligencias artificiales y sus implicaciones en el ámbito educativo, 

podríamos plantear preguntas fundamentales tales como ¿Es posible extraer del uso de la 

inteligencia artificial –aplicada en el campo de la formación– formas de disidencia, 

resistencia y medios de atemperar los mecanismos de alienación de la subjetividad que 

dichos dispositivos tecnológicos adscriben con su uso? Dicho de otro modo, que las 

tecnologías de inteligencia artificial puedan plantear usos críticos, para transitar nuevas 

avenidas ulterior de las alienantes en las que se inscribe el uso, aplicación, diseño y 

desarrollo de tales dispositivos, sino que presten auxilio a los medios en los que el individuo 

pueda advenir dueño de sí mismo, adscribirse como un instrumento que propicie que el 

usuario pueda suceder un agente autónomo, crítico y creativo. En tanto que cualquier 

innovación tecnológica, pero sobre todo aquella que se asocia con la emulación del 

pensamiento humano, supone la aparición de numerosos desafíos éticos, pero también 

oportunidades emanadas de su uso.  

 

Formación, escritura y memoria: el pharmakos de la IA  

No se indica nada nuevo cuando se señala que toda innovación tecnológica demanda una 

reflexión a la par de medidas que atiendan la multiplicidad de desafíos éticos que exhorta 

dicha incidencia tecnológica. Semejante cuestión ya había sido tratada primeramente por 

Platón en su diálogo del Fedro hace más de 2400 años (Platón, 1988, trad. Lledó Íñigo). 

Sócrates planteaba en el diálogo los desafíos que representaban el uso continuo de la 

tecnología de la escritura frente al diálogo vivo, ya que, a diferencia de las tradiciones 

orales, que son más flexibles, la escritura es estática y no permite el libre intercambio de 

ideas (Platón, 1988, trad. Lledó Íñigo). Asimismo, se puede avisar en el Diálogo que el uso 

de la escritura modifica las facultades cognitivas de la mente, la memoria, la atención, 

afectando el vínculo entre hablantes y oyentes, entre tutores y discípulos. Es indudable que 

sin la invención de la escritura las grandes obras universales no se hubieran podido escribir 

resultando desastroso para la educación. En este sentido atendiendo a Derrida, en su texto 

La Farmacia de Platón, La pharmacie de Platón (1972), examina el relato mitológico presente 

en el Fedro de Platón, en el que se narra cómo el dios egipcio Thoth, inventor de múltiples 

técnicas, presenta la escritura como uno de sus más valiosos descubrimientos ante el rey 

Thamus. Dicho rey emite un juicio contradictorio de semejante tecnología y desconfía de la 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

201 

escritura como verdadero conocimiento (Derrida, 1972, p. 286). Puesto que el rey Thamus 

interpreta el lenguaje escrito como si se tratara de un phármacon φάρμακον, es decir, 

veneno, pero a su vez remedio. Dicho concepto –siguiendo a Derrida– señala la 

ambivalencia de la escritura como eficaz y a la vez peligrosa: paradójica. La doble condición 

de la escritura que preocupaba a Platón (1988, trad. Lledó Íñigo) por boca de Sócrates, es 

que si la escritura ¿no afectaría la capacidad de memorización?  Y ¿si se trata de un sustituto 

artificial del auténtico diálogo vivo que representaba la tradición oral, no remitirá esta, más 

bien, a un veneno que envenena la memoria, el diálogo y la verdad?  La tradición oral 

compartía los mitos a través de la memoria (Derrida, 1972, p. 315), mitos en el que la 

memoria viva mnèmè opera como el vehículo de la verdad, mientras que la escritura –

memoria externa o suplemento– hypomnésis, funge en oposición a la primera.  

 

En este sentido la escritura se trata de una tecnología de suplemento de la memoria, que 

introduce una repetición mecánica sin alma viva (Derrida, 1972, p. 315). Sin embargo, la 

escritura para Derrida (1972) se trata de un phármakon, no solamente remite a un obstáculo 

de la memoria viva, sino que funge como un estímulo del aprendizaje y el discurso oral, 

posee una impronta dual. Se trata de un elemento que perturba los saberes vigentes, 

puesto que preserva el conocimiento, pero asimismo trasgrede otras facultades como la 

memoria viva mnèmè, de modo que posee implicaciones en el ámbito epistemológico 

(Derrida, 1972). A su vez, introduce la dependencia técnica ante la fugacidad de la voz, lo 

cual conduce a una subordinación de los medios externos; ¿no sucederá algo parecido con 

la tecnología de la IA? La inteligencia artificial –en este sentido– operaría como un 

phármakon, se trata de un posible remedio que automatiza los trabajos repetitivos y 

mecánicos, que puede potencializar los saberes y el conocimiento al acelerar los procesos 

de generación del saber, pero también puede fungir como un mecanismo que nos convierte 

en dependientes a dispositivos externos, atrofiando facultades humanas imprescindibles 

para la conformación de la inteligencia, el juicio, el carácter y el auténtico saber. En este 

tenor baste mencionar que “en un artículo del Financial Times […], John Burn-Murdoch, el 

reportero jefe de datos del periódico, repasa algunos de los preocupantes hallazgos que 

podrían apoyar la conclusión de que las capacidades humanas para razonar y comprender 

se están ‘deteriorando’, (…)” (Weinberg, 2025, párraf.1).  

 

Poder-kairos, educación e inteligencia artificial 

Parece que el debate que inicio Platón, hace casi 2400 años aún continúa, en torno a la 

relación de las tecnologías en la formación de los individuos, pero en la actualidad bajo el 

auspicio de potentes mecanismos digitales que cobran cada vez mayor importancia en las 

escuelas y en las universidades. Lo cual posee, igualmente, implicaciones pedagógicas, 

éticas, políticas, económicas, sociales, cognoscitivas, etc., relaciones entre objetos 

tecnológicos y sus impactos en la vida y formación humana (Simondon, 1958). Una de las 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

202 

definiciones de la inteligencia artificial (IA) es que esta puede ser entendida como la 

capacidad que poseen algunas máquinas para aprender, realizar operaciones complejas, 

producir contenido intelectual, razonar, etc., cualidades que asociábamos exclusivamente 

con los seres humanos (Russell & Norvig, 2020; Sadin, 2020). Pese a que muchos sistemas 

de IA aún se encuentran en fase de desarrollo, su potencial transformador ya es evidente 

en diferentes campos de la vida humana, y señala Éric Sadin (2020) –en este tenor– a 

propósito de que el uso indiscriminado de la IA en diferentes sectores de la sociedad 

conlleva a vicios tales como la concentración del poder, potencializar la discriminación y 

sesgos con que está impregnada la información con la que operan las grandes bases de 

datos de las inteligencias artificiales, lo que se conoce como discriminación algorítmica; 

mediaciones del saber que se van constituyendo cada vez más en la ya consabida fórmula 

foucaultiana de verdad representada como forma de poder que se cristaliza mediante las 

instituciones, prácticas, saberes y el uso de tecnologías:  

 

Primero el hospital, después la escuela y, aún más tarde, el taller no fue simplemente 

‘puesto de orden’. Las disciplinas se convirtieron, gracias a ellas, en aparatos tales que 

cualquier mecanismo de objetivación puede utilizarse como instrumento de sujeción y todo 

crecimiento del poder da lugar a ello. […]. Se trata de un doble proceso: el desbloqueo 

epistemológico basado en el refinamiento de las relaciones de poder; y la multiplicación de 

los efectos del poder gracias a la formación y la acumulación de nuevos conocimientos 

(Foucault, 1975, p. 225-226)3. 

 

La IA al tomar cada vez más decisiones que impactan en la vida de millones de personas, 

gradualmente deviene un mecanismo implícito de la validación del saber, e incluso del 

sentido y ratificación de la experiencia. De ahí la importancia de desarrollar una mirada 

crítica y una educación que forme sujetos capaces de resistir la automatización del juicio lo 

que significa una limitación en la agencia, libertad y autonomía de los individuos.  

 

Para Sadin (2020), el empleo desproporcionado de la IA, precedida por algoritmos digitales, 

deviene un “poder-kairós” (237) que plantea una transformación del ejercicio del poder en 

 
 
3 La cita completa reza del siguiente modo: L'hôpital d'abord, puis l'école, plus tard encore l'atelier n'ont 

pas été simplement « mis en ordre » par les disciplines; ils sont devenus, grâce à elles, des appareils tels 

que tout mécanisme d'objectivation peut y valoir comme instrument d'assujettissement, et toute croissance 

de pouvoir y donne lieu à des connaissances possibles; c'est à partir de ce lien, propre aux systèmes 

technologiques, qu'ont pu se former dans l'élément disciplinaire la médecine clinique, la psychiatrie, la 

psychologie de l'enfant, la psychopédagogie, la rationalisation du travail. Double processus, donc: 

déblocage épistémologique à partir d'un affinement des relations de pouvoir; multiplication des effets de 

pouvoir grâce à la formation et au cumul de connaissances nouvelles. L'extension des méthodes 

disciplinaires s'inscrit dans un processus historique large : le développement à peu près à la même époque 

de bien d'autres technologies — agronomiques, industrielles, économiques (...) Et pourtant, on avait là la 

formule abstraite d'une technologie bien réelle, celle des individus (Foucault, 1975, p. 225-226). 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

203 

la sociedad digital contemporánea. Se trata de una soberanía inédita que no se fundamenta 

en la coerción visible, sino en un saber omnisciente y omnipresente, que se extiende no 

solamente en la esfera virtual, sino que opera en el mundo concreto: “Lo que hace singular 

al poder-kairos es que es polimorfo y adaptativo y que no pretende restringirse a un 

registro limitado de funciones, sino que pretende responder a todas las circunstancias de la 

vida (Sadin, 2020, p. 244). Ya que que dicha tecnología quiere encargarse de “de nuestra 

higiene y nuestro bienestar, liberarnos del esfuerzo, hacernos beneficiar 

independientemente de cualquier situación, distraernos” (Sadin, 2020, p. 244). Más que 

tratarse de una potencia antagonista y disruptiva trata de seducir, tranquilizar, convencer, 

ingresa sutilmente en nuestros hábitos, atención, actividades, formación de la subjetividad, 

de manera casi invisible, se trata de una intimidad foránea que combina una identidad 

tranquilizadora, con una aparente distancia respetuosa. En este sentido, el poder-kairós se 

asemeja a un vampiro —según la metáfora de Sadin— que abre puertas y brinda 

satisfacción mientras simultáneamente busca absorber energía y controlar (Sadin, 2020, p. 

245-246). Sadin (2020) continúa mencionando que Google fue pionera en intuir y modelar 

este tipo de poder desde inicios de los años 2000, mediante una arquitectura tecnológica 

que permite articular y gestionar una gran cantidad de información mediante la 

recopilación masiva, digitalización y análisis de datos (data mining). De ahí la importancia de 

mantener una posición crítica frente al espíritu de la época, frente a los grandes ídolos que 

podrían reducir y someter el espíritu humano, tal como señalaba Nietzsche: “[…] gracias a 

Schopenhauer todos nosotros podemos educarnos contra nuestra época (gegen die Zeit)” 

(Nietzsche, 2011a, p. 766). Una formación en clave crítica frente a los grandes modelos 

civilizatorios vigentes puede ser una forma de preservación de la salud (Nietzsche, 2011a), 

de ahí que para Sadin (2020), es necesaria una formación que no se subordine a los 

desarrollos tecnológicos. Entonces, este propone un “conflicto de racionalidades” (Sadin, 

2020, p. 279), entre una razón instrumental extrema –una dependencia optimista a las 

inteligencias artificiales y tecnología– y una racionalidad abierta, crítica e inventiva que 

emplea la inteligencia artificial bajo un horizonte no dependiente, no determinante, sino 

más bien crítico y creativo, “que respete el axioma intangible de la pluralidad humana” 

(Sadin, 2020, p. 281). Dicha inventiva estriba en humanizar la tecnología, no en la 

tecnologización de lo humano, en el que este deviene mero apéndice de la máquina, 

evitando que la educación acontezca mera práctica bancaria, acrítica, plegada a los valores 

de la época, apéndice de la empresa, sino que la paradoja –pharmakon– estriba en que la 

inteligencia artificial preste posible auxilio para el desarrollo de las facultades inventivas, 

creativas y de la pluralidad de los individuos “Y no [sea solamente] una traqueteante 

máquina de pensar y calcular” (Nietzsche, 2011a, p.761). Se trata de emplear los 

instrumentos en su condición de medios para cultivar las facultades humanas, sus 

inclinaciones, tales como la inteligencia, creatividad, imaginación, etc., de tal manera que 

“todas las fuerzas y energías […]; para ayudar así a esa única virtud a que alcance una 

madurez y una fecundidad genuinas” (Nietzsche, 2011a, p.752).  

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

204 

Desafíos éticos y oportunidades pedagógicas del uso de la IA. 

Las innovaciones técnicas –y sobre todo aquellas que emulan el pensamiento, creatividad, 

memoria, atención, imaginación y creación humana– requieren plantear una orientación 

ética hacia un criterio de beneficencia, crítico y reflexivo (Scavino, 2022). Alejándose de 

posibles usos maleficentes que atenten contra la dignidad de las personas. En este sentido 

han proliferado en las investigaciones sobre la ética de la inteligencia artificial el abordaje –

la mayoría de las veces– de una posible lista de riesgos y precauciones que demanda el uso 

de la inteligencia artificial en diferentes sectores, incluido el educativo (Coeckelbergh, 

2020). Se tratan de prácticas poco éticas tales como el plagio, la carencia de originalidad, las 

implicaciones negativas en la creatividad, la anulación de la imaginación, en una tendencia 

en la que cada vez se delegan más actividades a la máquina que implican a la cognición 

humana, es decir, se delega la subjetividad a dichos dispositivos inteligentes, y de qué 

manera se ven afectadas las facultades epistemológicas y las acciones éticas (Scavino, 

2022). Otra de las problemáticas que suelen incluirse en los textos sobre ética e inteligencia 

artificial refiere a la cuestión de la privacidad, debido a que muchas de las plataformas 

requieren para su empleo de confiar información personal y sensible para su 

funcionamiento. De ahí que las empresas que procesan ese alud de información de sus 

clientes y usuarios requieran adoptar enfoques éticos que garanticen la privacidad y el buen 

uso de los datos (Coeckelberg, 2020). Asimismo, parte de las preocupaciones que se 

asocian al uso de la inteligencia artificial y la comunicación tiene que ver con la generación y 

propagación de fakenews, de información falsa, tendenciosa o maliciosa. Otra problemática 

remite al tema de los sesgos algorítmicos que aparecen en gran parte de las aplicaciones de 

inteligencia artificial y que han conducido a algunos investigadores a afirmar que si la fuente 

–los datos, principalmente de internet– está sesgada, es bastante probable que las 

respuestas –output– de la IA también lo estén (Coeckelbergh, 2020). Tal como sucedió en 

un caso bien conocido en el ámbito de la jurisprudencia y la inteligencia artificial con el 

algoritmo COMPAS, acrónimo de (Correctional Offender Management Profiling for 

Alternative Sanctions). Se trata de un programa de evaluación de riesgos para valuar a 

propósito de la libertad condicional en prisioneros, utilizado en los Estados Unidos. Dicho 

programa pronostica el porcentaje de riesgo de reincidencia en actos criminales y con base 

en ello determinar la libertad condicional. Así en una investigación (Larson et al., 2016) 

concluyeron que el algoritmo COMPAS acusó con más frecuencia de riesgo de reincidir en 

crímenes a la población afroamericana que a la población blanca, lo cual contravenía los 

hechos debido a que dicho estudio demostró que la población blanca reincidió más (Larson 

et al., 2016). Sesgos, que se han comprobado, no se tratan de un caso aislado, sino que 

obedecen a que existe información sesgada con la que operan los algoritmos digitales, lo 

que a la postre afecta los derechos de los grupos más vulnerables. Dichos sesgos también 

podrían estar implicados negativamente en el ámbito educativo, cuando se automatizan 

una serie de procesos estandarizados, tales como pruebas de vocación, exámenes, test de 

elección de carrera, etc. Otro de los tópicos frecuentes de la lista es la relación entre la 

dependencia en la tecnología y las formaciones de la subjetividad que entraña del uso de la 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

205 

IA (Han, 2014). Por otro lado, el funcionamiento tipo caja negra (black box) en la cual 

muchas veces ni siquiera los propios programadores pueden pronosticar qué tipo de 

inferencias y procedimientos realizará el programa, indica que el proceso de toma de 

decisiones y predicciones ocurre de una manera tan compleja y velada que no existe 

transparencia en relación sobre cómo se ponderan los datos o se generan los resultados. 

Dicho fenómeno preocupa sobre todo cuando se ponen en juego derechos y libertades de 

los individuos, ante la creciente automatización de los procesos (Russell & Norvig 2020). 

Asimismo, las implicaciones en la agencia moral, en el contexto en el que dispositivos y 

tecnologías tienen cada vez más relevancia en la vida cotidiana y que impactan en la vida de 

millones de seres humanos (Coeckelberg, 2020).  

 

Ante dicho panorama el uso educativo de las inteligencias artificiales en el marco de la 

universidad y de la formación filosófica conduce a preguntas y planteamientos en torno a 

nuestra reacción, representación y cambios en las facultades cognoscitivas, tales como, ¿de 

qué manera impacta el uso de inteligencias artificiales en el ámbito educativo a nivel ético, 

subjetivo y epistemológico? Dado que la educación, sobre todo la filosófica, atendiendo las 

palabras de Nietzsche, es una forma de liberación de las subjetividades dominantes, de los 

dispositivos y medios de control social que se ciernen sobre los sujetos de modo que, “Los 

únicos que pueden ser tus educadores son tus libertadores” (Nietzsche, 2011a, p. 751-752). 

En una primera instancia, podríamos indicar que la IA y su implementación en el campo 

educativo podrían representar formas de alienación en los estudiantes, a las concepciones 

hegemónicas dado que tales tecnologías se entraman en los andamiajes comerciales, 

políticos y sociales de los grandes intereses económico-mundiales, ya que no son 

tecnologías neutras, sino que están cargadas de profundos sentidos y significados 

vinculantes, como las construcciones de la subjetividad dominante, del espíritu de una 

época. Entonces, parte de los riesgos de que la educación mediada cada vez más por 

inteligencias artificiales atañe a que esta se adapte cada vez más a las estructuras de poder 

o intereses económicos, limitando el potencial crítico que debe poseer toda formación. 

Asimismo, la reducción de la interacción humana profesor-alumnos, alumnos-compañeros, 

etc., lo cual puede repercutir negativamente en habilidades sociales en función de los 

sistemas tecnológicos. Pese a los grandes riesgos y peligros que existen del uso de IA en la 

formación, empero, también podemos apurar posibles beneficios de la intervención de esta 

en el espacio formativo, tales como la personalización del aprendizaje bajo diferentes 

estilos y necesidades, fomentando la inclusión de diferentes formas de educación. 

Monitoreo y retroalimentación automática e instantánea de sistemas de aprendizaje 

inteligente, lo cual puede mejorar el rendimiento de los educandos detectando dificultades 

tempranas, y áreas de oportunidad y mejora en los estilos de aprendizaje, pero también, 

poder realizar actividades, ejercicios, casos, ensayos, etc., monitorizando, midiendo y 

retroalimentando constantemente (Russell & Norvig, 2020). La automatización de tareas 

administrativas y evaluativas puede liberar a los docentes de tiempo libre suficiente para 

profundizar en sus temas, dedicarse más a la investigación o simplemente eximirlos de sus 

pesadas cargas de trabajo, además del fomento y fortalecimiento de habilidades digitales y 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

206 

competencias necesarias en nuestro mundo contemporáneo (Coeckelberg, 2020).  

 

Es fundamental el desarrollo e implementación de dichas tecnologías acompañadas de 

expertos en la formación –filósofos– para que estas puedan operar de manera virtuosa. La 

irrupción de la IA en el sector pedagógico invita a reconfigurar al sujeto educativo, allende 

de considerarlo solo como un receptáculo en el que se vierten saberes –educación bancaria 

(Freire, 1997)–, sino como co-constructor de este mundo. No obstante, la IA puede 

participar de dicho proceso de co-construcción de la realidad. De modo que se trata de 

implementar una red de relaciones humanas y no humanas, en el que se entrelacen la labor 

de estudiantes, docentes y sistemas tecnológicos como la IA (Hamington, 2024). Se 

necesita un uso virtuoso de la inteligencia artificial, ulterior a la de una máquina que 

devenga sustituto de la inteligencia humana. De ahí que se demanda que la intervención de 

la IA funja como un complemento –aditivo– de la inteligencia humana: inteligencia 

aumentada. De tal manera que, de dicho uso virtuoso, pueda suceder no la alienación, sino 

su contrario, una creatividad aumentada, algo que podríamos denominar paradójicamente 

como la forma en el que el dispositivo devenga un medio, por el que a través de su 

intervención el individuo “(…) se convierta en un ser humano” (Nietzsche, 2011a, p. 753). 

Entonces, la filosofía de la educación debería afrontar el reto de la irrupción de la 

inteligencia artificial en la educación, reconceptualizando el puesto del docente, e incluso la 

del filósofo en el proceso de enseñanza aprendizaje.  

 

Ante la crisis de la universidad, de los saberes que han devenido en mera educación 

bancaria, quizá la inteligencia artificial pueda suceder un pharmákon que contravenga el 

espíritu de una época. En la que el sujeto no solamente acaezca apéndice de la máquina, 

sino que del uso de la IA pueda avivarse el espíritu crítico, creativo, profundo, e imaginativo, 

como si se propiciara una transfiguración de los valores, equivalente a una “moral creadora 

del tiempo” (Nietzsche, 2011a, p. 754). De ahí que la actuación de la ética de la IA no puede 

recaer solo en prohibiciones, sino en abrir posibilidades de acción, reflexión y crítica, 

delineando otros posibles horizontes de pensamiento y ejecución.  

 
 

Conclusión: Reapropiación y ruptura. La reconfiguración de la 

tecnología 

La intervención de la inteligencia artificial en la educación puede comprenderse, entre otras 

cosas, como una forma de ruptura frente al monopolio del saber tradicionalmente ejercido 

por la universidad, lo cual podría interpretarse como un avance hacia una mayor 

democratización de los saberes y el conocimiento. Empero, la articulación de la subjetividad 

que surge del uso constante y naturalización de tales dispositivos en la cotidianeidad, así 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

207 

como la afección de facultades tales como la memoria, el pensamiento, la decisión, la 

reflexión, la investigación y la formación, se insertan en un entramado de relaciones en las 

que prima el capital, lo cual apunta a adoptar –implícitamente– discursos económicos que 

se imponen en términos de lógicas de validación, como la expresión normal del entramado 

contemporáneo de saber-poder (Foucault, 1975). Sin un empleo crítico de tales dispositivos 

se plantea a los individuos como meros apéndices de la máquina, funcionarios y servidores 

de los entramados del capital digital, tal como refiere la expresión “proletariado del bit” 

(Scavino, 2022, p. 40). Puesto que, si bien los procesos de la IA son automáticos, no así su 

programación, entrenamiento digital de la red neuronal, entrenamiento de los algoritmos 

digitales mediante la discriminación manual de millones de datos de información–las bases 

de datos con la que operan las IA–, trabajo realizado por un ejército de empleados 

precarizados, así también por los usuarios que constantemente alimentan al algoritmo con 

su uso mediante plataformas digitales:  

 

[…] la creación de la riqueza global, como ocurre con el aporte de los internautas a la 

acumulación de big data, empleados por los algoritmos predictivos de las grandes firmas de 

internet. […] un nuevo proletariado del ‘clic’, multitudinario ‘apéndice vivo’ de las 

supercomputadoras construidas por los Gigantes de la Web, […] [se destaca] la 

precariedad de esos trabajadores desechables en una red signada por la ‘obsolescencia y la 

velocidad’ (Scavino, 2022, p. 40).  

 

En un sentido semejante, a la función del proletariado del clic sostiene Nietzsche (2011a), 

“(…) sólo seréis servidores, ayudantes, instrumentos, allí estaréis eclipsados por 

naturalezas superiores, nunca estaréis contentos de vuestra peculiaridad, os moverán con 

hilos, os pondrán cadenas, seréis como esclavos, más aún, como autómatas (p. 791). 

Reflexionar sobre la educación –especialmente de la formación, demanda plantear un 

modelo de filosofía de la educación– desde una perspectiva que busque formas de 

subjetividad libres y autónomas, más allá de los modelos alienantes centrados en la utilidad, 

el dominio, el poder y la obtención monetaria, es una manera de abrir espacio de lo otro 

(Gómez-Vargas, 2023). Condiciones que se fundan en la posibilidad de que la IA pueda 

confabular una forma contraria –dada su plasticidad–, puesto que dicho mecanismo emula 

–en gran parte– a la plasticidad de la inteligencia humana. Dicha flexibilidad de la 

inteligencia artificial condesciende a la posibilidad de que tales mecanismos puedan ejercer 

un papel des-alienante en su uso, es decir, contrario y abierto a su función original. De ahí 

que podríamos retomar en parte la sentencia de Marx, quien sostenía que las herramientas 

burguesas podían transformarse en instrumentos de las revoluciones ulteriores (Marx & 

Engels, 2017). Entonces, la posibilidad de una IA abierta, plural, transparente, inclusiva e 

incluso democrática estriba en la capacidad de reapropiación del dispositivo, el cual 

contiene un potencial de reconfiguración que apunta a una forma transformadora en su 

uso crítico. Se trata de un uso profano, tal como señaló (Han, 2014, p. 44): 

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

208 

[...] la profanación consiste en ejercer una actitud de descuido consciente frente a aquella 

observancia [cuasi] religiosa. […] La profanación es entonces una praxis de la libertad que 

nos libera de la trascendencia, de esa forma de subjetivación. La profanación abre un 

espacio de juego para la inmanencia (Han, 2014, p. 44). 

 

 

La reapropiación crítica de las herramientas, tales como la inteligencia artificial, permiten 

resignificar la función del dispositivo, desarticular los discursos hegemónicos que se 

encuentran inscritos en su uso y generar nuevas posibilidades subjetivas de resistencia y 

prácticas educativas. Dicha forma profana de uso puede devenir un acto político que 

desafié las lógicas en las cuales se ciñe actualmente la formación educativa, bajo las 

dinámicas de control, utilidad y valores hegemónicos: educación bancaria. De modo que se 

pueda pensar la formación en términos como lo apuntaba Nietzsche (Bildung), no como 

una forma incontestada y acrítica de adaptación al sistema, sino como un camino hacia la 

autonomía, el cuidado de sí, se trata de una práctica ética de autonomía y autarquía. 

Empero, no se trata de liberar completamente del poder al dispositivo que se estructura en 

el marco del capital, puesto que, siguiendo a Foucault, “la verdad ya es una práctica de 

poder” (Foucault, 1975, p.177), sino extraer un uso crítico, creativo y otro, del 

funcionamiento de dichos mecanismos, llámese inteligencia artificial. De modo que el 

ejercicio de una praxis liberadora opera en la forma en la cual se empleen dichas 

herramientas, mediante un uso diverso que apure elementos de soberanía de sí, lo que 

representa –paradójicamente– una forma de empoderamiento, frente a las prácticas 

educativas alienantes del presente, en tanto que el uso de inteligencias artificiales apure un 

ejercicio de creatividad y autonomía, lo cual representa quizás, el mayor potencial 

educativo de las inteligencias artificiales aplicadas en la educación. En tanto que “su tarea 

educativa consistiría más bien, a mi parecer, en transformar al ser humano entero en un 

sistema solar y en un sistema planetario dotados de vivos movimientos, y en conocer la ley 

de su mecánica superior” (Nietzsche, 2011a, p. 753), “(…) o de esa meta de la cultura, a 

saber, que ésta ha de fomentar el surgimiento de “verdaderos seres humanos y nada más” 

(Nietzsche, 2011a, p. 782). Es fundamental realizar una proyección pedagógica de la IA y 

defender un enfoque que abogue por la humanización de la tecnología, antes que por la 

tecnologización de lo humano. Educar, es ante todo una práctica ética y política, no 

simplemente un proceso de adquisición de competencias. Se trata de implementar un 

grado de cultura apoyado por los instrumentos de IA que potencialicen un horizonte de co-

creación entre la máquina y el ser humano, lo que quizá pueda dar paso a todo ideal 

educativo, en el sentido profundo para Nietzsche, (2011a): en “(…) la procreación de un 

nuevo Schopenhauer, es decir, del genio filosófico” (p.794).  

  

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

209 

Referencias 

Bostrom, N. (2002). Anthropic bias: Observation selection effects in science and philosophy. Routledge. 

Bourdieu, P. (2011). Capital cultural, escuela y espacio social. Siglo XXI Editores. 

Coeckelbergh, M. (2020). AI ethics. The MIT Press. 

Derrida, J. (1972). La pharmacie de Platón. En La dissémination (pp. 256-413) Flammarion. 

Fernández, G. V., & Ramallo, F. (2023). Transhumanismo e inteligencia artificial en torno a los 
ambientes virtuales. Entramados: educación y sociedad, 10(13), 9-19. 
https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/entramados/article/view/6989  

Foucault, M. (1975). Surveiller et punir. Gallimard. 

Foucault, M. (2013). La société punitive. Cours au Collège de France. 1972-1973. Seuil: Gallimard. 

Freire, P. (1997). La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI Editores. 

Gómez-Vargas, C. G. (2023). Nietzsche y la inteligencia artificial: una reflexión sobre metáfora, 
memoria y verdad. Protrepsis, 13(25), 7–41. https://doi.org/10.32870/prot.i25.418  

Hamington, M. (2024). Learning and teaching in every moment. A Posthuman critical pedagogy of 
care. En V. Bozalek, M. Zembylas, & J. Tronto (Eds.), Posthuman and political care ethics for 
reconfiguring higher education pedagogies (pp. 55–56). Routledge.  

Han, B.-C. (2014). Psicopolítica. Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder. Herder. 

Kurzweil, R. (2005). The singularity is near. Viking Books.  

Larson, J., Mattu, S., Kirchner, L., & Angwin, J. (2016, 23 de mayo). How we analyzed the COMPAS 
recidivism algorithm. ProPublica. https://www.propublica.org/article/how-we-analyzed-the-
compas-recidivism-algorithm  

Mark, G. (2023). Attention span: Finding focus and fighting distraction in the digital age. Hanover 
Square Press.  

Martínez, J. E. (2014). Subjetividad, biopolítica y educación: Una lectura desde el dispositivo. 
Universidad de La Salle. 

Marx, K., & Engels, F. (2017). El manifiesto del partido comunista. Siglo Veintiuno Editores. 

Morozov, E. (2011). The net delusion: The dark side of Internet freedom. PublicAffairs. 

Nietzsche, F. (2011a). Schopenhauer como educador. En Obras Completas. Volumen I. Escritos de 
Juventud. (pp. 749-806). Editorial Tecnos. 

Nietzsche, F. (2011b). De la utilidad y los inconvenientes de la historia para la vida. En Obras 
Completas. Volumen I. Escritos de Juventud. (pp. 695-742). Editorial Tecnos. 

Platón. (1988). Fedro. En Diálogos (Vol. II, pp. 289–413). Editorial Gredos. 

Russell, S., & Norvig, P. (2020). Artificial intelligence: A modern approach (4.ª ed.). Pearson. 

Sadin, E. (2020). La inteligencia artificial o el desafío del siglo XXI. Caja Negra. 

Scavino, D. (2022). Máquinas filosóficas. Editorial Anagrama. 

Simondon, G. (1958). Du mode d'existence des objets techniques. Aubier.  

Suzuki, S. (2020). Redefining humanity in the era of AI – Technical civilization. En Ch. Wulf & J. Zirfas 
(Eds.), Paragrana – Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie: Den Menschen neu 
denken, 29(1), 83–93.  

Weinberg, J. (2025, 28 de abril). Are human reasoning abilities declining? Daily Nous. 
https://dailynous.com/2025/04/28/are-human-reasoning-abilities-declining/  

Young, I. M. (1990). Five faces of oppression. En Justice and the politics of difference (pp. 39–65). 
Princeton University Press. 

https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/entramados/article/view/6989
https://doi.org/10.32870/prot.i25.418
https://www.propublica.org/article/how-we-analyzed-the-compas-recidivism-algorithm
https://www.propublica.org/article/how-we-analyzed-the-compas-recidivism-algorithm
https://dailynous.com/2025/04/28/are-human-reasoning-abilities-declining/


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 194-210, 2025 
ISSN 2408-4751   

210 

Zuboff, S. (2019). The age of surveillance capitalism: The fight for a human future at the new frontier of 
power. PublicAffairs. 

 

 

Christian Guillermo Gómez Vargas 

Christian Guillermo Gómez Vargas es miembro del Sistema Nacional de Investigadores, SNI-
SECIHTI, nivel I. Realiza una estancia posdoctoral en la Universidad Autónoma de Nuevo 
León. Cursó estudios de Licenciatura, Maestría y Doctorado en Filosofía en la Facultad de 
Filosofía y Letras, UNAM. Obtuvo la medalla al mérito universitario Alfonso Caso por 
excelencia académica durante los estudios de Maestría. Ha impartido clases a nivel 
licenciatura, posgrado y diplomados de actualización a profesores desde hace más de 10 
años.  

 


