
 
IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 

 
 

La imagen-percepción en la educación. Una 
mirada desde el pensamiento cinematográfico de 

Deleuze y Bergson 

Lorena Araceli Durán Santiago  

Universidad Nacional Autónoma de México (duranlorena311@gmail.com) 
https://orcid.org/0009-0009-4605-1448 

 

Recibido: 31/07/2025   /   Aceptado: 01/10/2025   /   Publicado: 15/11/2025 

 

Para citar este artículo: 

Durán, L. (2025). La imagen-percepción en la educación. Una mirada desde el pensamiento 
cinematográfico de Deleuze y Bergson.  Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 12(24), 100-118. https://doi.org/10.63314/CPEN1684  

Resumen 

Los estudios sobre la imagen y su impacto en la educación es motivo de debate, 
particularmente en la actualidad, debido a la importancia que ha cobrado para la vida social 
y cultural, por lo cual, las discusiones son muy variadas, algunas sobre su uso en la 
enseñanza, otras sobre los aspectos negativos que generan en los estudiantes o la 
persuasión que genera en la sociedad para generar subjetividades consumidoras. El 
presente texto analiza la relación de las subjetividades con la imagen desde su aspecto 
perceptivo, para el análisis se acude a los conceptos de imagen y percepción propuestos 
por el filósofo Henri Bergson. De la misma forma se expone y analiza el concepto de 
imagen-percepción de Gilles Deleuze extraído de su pensamiento sobre cine y su influencia 
bergsoniana. Así mismo, se propone hacer uso de la imagen cinematográfica, 
especialmente de la imagen- percepción. como una forma de enriquecer la educación de los 
sentidos, la cual pretende abrir otras posibilidades de percepción, así como movilizar a las 
subjetividades.  

Palabras clave: imagen, percepción, imagen-percepción, educación de los sentidos 

 A Imagem-Percepção na Educação: um olhar a partir do pensamento cinematográfico de 
Deleuze e Bergson 

Resumo 

Os estudos sobre a imagem e seu impacto na educação são motivo de debate, particularmente na 
atualidade, devido à importância que ela adquiriu na vida social e cultural. Por isso, as discussões são 
bastante variadas: algumas tratam de seu uso no ensino, outras dos aspectos negativos que ela pode 
gerar nos estudantes ou da persuasão que exerce na sociedade para produzir subjetividades 
consumidoras. Este texto analisa a relação das subjetividades com a imagem a partir de seu aspecto 
perceptivo. Para essa análise, recorre-se aos conceitos de imagem e percepção propostos pelo 
filósofo Henri Bergson. Da mesma forma, é apresentado e analisado o conceito de imagem-
percepção de Gilles Deleuze, extraído de seu pensamento sobre o cinema e sua influência 
bergsoniana. Além disso, propõe-se o uso da imagem cinematográfica, especialmente da imagem-

https://doi.org/10.63314/CPEN1684


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

101 

percepção, como uma forma de enriquecer a educação dos sentidos, buscando abrir outras 
possibilidades de percepção, bem como mobilizar as subjetividades.  

Palavras-chave: imagem- percepção, imagem-percepção, educação dos sentidos 

The Image-Perception in Education: A Look from the Cinematographic Thought of 
Deleuze and Bergson 

Abstract 

Studies on the image and its impact on education are a subject of debate, particularly today, due to 
the importance it has gained in social and cultural life. As a result, the discussions are quite diverse, 
some focus on its use in teaching, others on the negative effects it may have on students, or on the 
persuasive power it exerts in society to produce consumerist subjectivities. This text analyzes the 
relationship between subjectivities and the image from a perceptual perspective. For this analysis, it 
draws on the concepts of image and perception proposed by the philosopher Henri Bergson. It also 
presents and examines Gilles Deleuze concept of image-perception, derived from his reflections on 
cinema and his Bergsonian influence. Furthermore, the text proposes using cinematic images, 
particularly image-perception, as a way to enrich the education of the senses, aiming to open up new 
possibilities of perception and to mobilize subjectivities. 

Keywords: image, perception, perception-image, education of the senses  

 

 

Gilles Deleuze fue un filósofo sumamente ocupado en el ámbito estético, interés que se 

puede observar y analizar a lo largo de toda su obra filosófica y en sus libros especializados 

sobre diferentes campos artísticos tales como: la pintura, la literatura, la música y el cine. 

Por el momento, la obra sobre cine escrita por Deleuze es el motivo de este trabajo, 

principalmente el estudio de una imagen-percepción y su relación con la educación.  

 

Deleuze escribió dos libros sobre cine, Imagen-movimiento (1983) e Imagen-tiempo (1985), 

además de estos textos cuenta con múltiples cursos sobre cine, los cuales impartió durante 

su estancia en la Universidad de Vincennes entre 1981 y 1985. Las obras mencionadas fueron 

inspiradas por el pensamiento de Henri Bergson, el filósofo francés que escribió Materia y 

Memoria (1896) dicho libro fue un parteaguas para el pensamiento cinematográfico de 

Deleuze, y principalmente para pensar los conceptos de imagen-movimiento e imagen-

tiempo, ambos completamente bergsonianos.  

 

Este artículo se centrará en el estudio de la percepción, o como Deleuze lo llama la imagen-

percepción, concepto que extrae de sus estudios sobre la imagen-movimiento y que es uno 

de los elementos que conforman a esta última. Deleuze aborda a la imagen-movimiento en 

tres grandes momentos, la imagen-percepción, la imagen- acción y la imagen-afección; 

dichas imágenes no se encuentran alejadas unas de las otras, pero son diversos momentos 

de una imagen-movimiento, cuya finalidad es presentar al movimiento. Es importante 

aclarar que Deleuze está fuertemente influenciado por Bergson, pero se apropia de sus 

conceptos de manera particular y sobre todo los acerca al mundo del cine. Bergson, a pesar 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

102 

de conocer al cinematógrafo no llevó a cabo esta tarea de manera profunda, e incluso 

denunció al cine como un productor de falso movimiento.  

 

La percepción y la imagen  

En primer momento, se presentará la idea que construye Bergson sobre la percepción, para 

ello es necesario profundizar en su concepto de materia, la materia como una imagen. En 

libro Materia y Memoria, Bergson trata a la materia como una imagen, la materialidad del 

mundo se puede comprender como un conjunto de imágenes en movimiento, imágenes 

que se afectan unas a otras, y que constituyen toda la realidad material, incluido nuestro 

cuerpo. En este sentido, el cuerpo cobra vital importancia para la vida material y espiritual, 

el filósofo francés deja claro que su teoría no pertenece a la corriente materialista, pero 

tampoco a la idealista, le importa la materia y el espíritu en tanto imágenes que 

comprometen la vida.   

 

De esta manera, Bergson declara que la realidad material es un conjunto de imágenes, las 

cuales se van afectando unas a otras en su movimiento, el propio cuerpo humano está 

constituido por una gran cantidad de imágenes que se afectan constantemente. Entonces, 

todo el cuerpo humano es una imagen como las otras imágenes exteriores a él, el cerebro 

también es una imagen, por ende, un cerebro no puede contener todas las imágenes 

existentes del universo, no es un contenedor, sino una imagen más que actúa en función de 

otras. “Es el cerebro el que forma parte del mundo material, y no el mundo material el que 

forma parte del cerebro.” (Bergson, 2013, p.35) 

 

El mundo material, o las imágenes exteriores al cuerpo, existen y se mueven sin necesidad 

de un cerebro o una subjetividad que las cree, el sujeto no es el contenedor ni creador de 

las otras imágenes. Sin embargo, el cuerpo se puede diferenciar de otras imágenes, ya que, 

el cuerpo funciona como las demás imágenes del mundo material recibiendo y devolviendo 

movimiento, pero en muchas ocasiones este puede elegir la manera de devolver el 

movimiento que recibe.  

 

¿Qué es lo que permite al cuerpo ser una imagen especial, es decir, que tenga la posibilidad 

de elegir la manera de devolver el movimiento que recibe? Este elemento fundamental es la 

percepción, pero hay que explicar por qué es la percepción la encargada de discernir sobre 

la acción. Bergson menciona que por un lado se encuentran el vasto universo de imágenes, 

por otro las imágenes que se avecinan al cuerpo, y por último el cuerpo mismo. El cuerpo a 

través del sistema nervioso periférico puede transmitir movimientos al cerebro, luego el 

cerebro los discierne y envía de regreso un movimiento a las extremidades del cuerpo, sin 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

103 

este sistema de movimiento el cuerpo no sería capaz de discernir entre su imagen y las 

imágenes que lo rodean.  

 

En otras palabras, el sistema nervioso y el cerebro tienen la capacidad de discernir y extraer 

las cualidades que interesan de los objetos, así como prever las acciones posibles sobre 

estos mismos, de no contar con dicho sistema, simplemente no podríamos diferenciar al 

cuerpo de otro objeto, se convertiría al cuerpo en un objeto pasivo de recibir y dar 

movimientos, a esta capacidad de discernir y elegir la acción que se regresa a los objetos, 

Bergson le llama percepción. “Llamo materia al conjunto de las imágenes, y percepción de 

la materia a esas mismas imágenes relacionadas a la acción posible de una cierta imagen 

determinada, mi cuerpo.” (Bergson, 2013, p.37)  

 

Es importante aclarar que la percepción es algo totalmente ligado al cuerpo y las imágenes 

que lo rodean, los atributos percibidos de una imagen no se encuentran dentro del cerebro, 

sino que se experimentan a través del cuerpo por medio del movimiento de las imágenes 

exteriores o interiores al cuerpo. La percepción es un aspecto relacional, Bergson deja en 

claro que aunque parece ser que esta depende de aspectos interiores al cuerpo no es así, y 

explica que los sentidos, aunque cambien o se extingan, la percepción de los propios 

objetos sigue presente y se puede evidenciar en su acción y relación con las demás 

imágenes.  La percepción se define como algo externo al cuerpo y que forma parte de la 

acción.  

 

A propósito, Muñoz (2023) explica cómo al concluir la Segunda Guerra Mundial el cine, o la 

imagen-movimiento, que evidenciaba y experimentaba esta íntima conexión entre 

percepción y acción sufrió fuertes cambios, ya que los individuos se veían sobrecogidos por 

la situación, por ende, la percepción del cine cambió hacia un sentimiento más nihilista, que 

se puede observar hasta nuestros días. “Así, esta pérdida de creencia en el mundo junto al 

contexto que parece superar nuestras fuerzas en todo sentido nos deja abatidos, por lo 

cual lo único que podemos hacer es observar, somos obligados a contemplar el mundo sin 

poder actuar sobre él.” (Muñoz, 2023, p.63) La relación entre percepción y acción se ha 

visto opacada, y rebasada con el auge de las redes sociales. Sin embargo, analizar el 

pensamiento cinematográfico de Deleuze nos permite reflexionar y crear un arma desde la 

propia imagen, en particular repensar la percepción como una actividad no contemplativa 

permite generar otras formas de acción.   

     

Por ello, pensar en la percepción como algo exterior al cuerpo, permite descentralizar las 

imágenes, es decir, dejar de considerar que existen imágenes más importantes que otras, o 

que una imagen como el cuerpo humano es la que dota de características y existencia a los 

demás objetos, además pone en evidencia que la experimentación del mundo material no 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

104 

tiene como función espiritualizar el conocimiento, sino de evidenciar al conocimiento como 

algo material.  

 

Uno podría imaginar que la impresión recibida, en lugar de florecer en movimientos, se 

espiritualiza en conocimiento. Pero basta comparar la estructura del cerebro con la de la 

médula para convencerse de que entre las funciones del cerebro y la actividad refleja del 

sistema medular sólo existe una diferencia de complejidad, y no una diferencia de 

naturaleza. (Bergson, 2013, p.44)  

  

De tal manera, ningún órgano o parte del cuerpo se centra en generar o fabricar 

representaciones, el cerebro, específicamente, no es un almacén de conocimiento, es un 

centro que se encarga de separar y ejecutar movimientos, en este sentido entre la 

percepción y la acción solo hay una diferencia de grado y no de naturaleza.  

 

Entonces, ¿Cuáles son las implicaciones de que la percepción y la acción no sean cosas 

diferentes, y que una sea más compleja que la otra?  Lo que se pretende es alejar la 

percepción de una actividad reflexiva. La percepción es un agente activo, en un primer 

momento surge de la relación de todas las imágenes que conforman el universo material, y 

no depende de un agente subjetivo para existir. Sin embargo, ¿De dónde surge la idea de 

comprender a la percepción como contemplación y no como una acción? Y ¿Si la percepción 

surge de los objetos o imágenes del mundo material, que nos distingue a los seres vivientes 

del resto de los objetos?   

 

De acuerdo con Ezcurdia (2015) el pensamiento bergsoniano surge en la encrucijada 

conciencia- materia, mente-cuerpo, lo que presenta el filósofo francés es una respuesta a 

este problema, proponiendo una concepción materialista de la conciencia. La conciencia y 

la materia no son cosas diferentes puesto que ambas son imágenes.         

 

La conciencia es materia, dado que la materia se constituye como un plano de imágenes 

móviles. Materia y conciencia no resultan formas independientes y exteriores entre sí que 

reclamen una explicación causal en cuanto a la determinación de sus vínculos y sus 

relaciones. (Ezcurdia, 2015, p.113)  

 

La conciencia y la materia al ser imágenes no son diferentes más que en grado, mientras la 

materia es la forma actual de una imagen, la conciencia es una forma virtual de esa misma 

imagen, ambas actúan y se configuran mutuamente. Lo anterior nos acerca a comprender 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

105 

por qué Bergson considera que existen diversos tipos de percepción y cuál es su función en 

la conformación de la consciencia.  

 

En este sentido, Bergson menciona que existen dos formas de percepción, la percepción 

simple y la percepción consciente. La percepción simple es la que está ligada 

completamente a la acción, es decir, la percepción simple es una visión anclada en el 

presente, que además se actualiza inmediatamente en la acción, un objeto percibe y es 

percibido, pero al encuentro (contacto) con otra imagen su percepción se actualiza en una 

acción, se mueve sin poner resistencia, por ejemplo, una bola de billar al encuentro con otra 

bola, su percepción se actualiza inmediatamente en movimiento sin resistencia. Por otro 

lado, la percepción consciente, la que caracteriza a los seres vivos, se da impregnada de 

recuerdos, el pasado juega un papel fundamental, ya que permite que la percepción pura 

sea reemplazada por imágenes antiguas.  

 

Santander (2004) menciona que la memoria aporta subjetividad a la percepción. En un 

primer momento, el cuerpo es una representación impersonal, pero conforme este cuerpo 

se mueve, y expande su relación con otras imágenes se vuelve una representación mía, esto 

debido a que todas las demás imágenes sufren una variación respecto al movimiento de un 

cuerpo que se mantiene invariable, mi cuerpo, el cual funciona como un centro al que 

refieren las demás imágenes, de esta manera surge la noción de interioridad y exterioridad.   

 

Bergson (2013) da un ejemplo de cómo se engrandece el uso de la percepción consciente, 

según la relación o la amplitud de un centro de indeterminación con otras imágenes, en 

este caso, hay seres vivientes que guardan una relación de supervivencia con otras 

imágenes, su percepción y sentidos ayudan a casar o acorralar una presa, pero 

inmediatamente surge la acción. Por otro lado, hay seres más complejos que se relacionan 

con más objetos y que no actúan inmediatamente al contacto con todos los objetos 

percibidos, su subjetividad permite apropiarse del movimiento y discernir cómo actuar 

respecto a determinadas imágenes.  

 

Relacionarse con una gran cantidad de objetos que no son necesarios para la supervivencia 

trae consigo la representación, no es necesario actuar inmediatamente ante ellos, es como 

poner una pausa a la acción, la cual surgirá en condiciones seguras y en ocasiones como lo 

decida el cuerpo. “Nuestra representación de la materia es la medida de nuestra acción 

posible sobre los cuerpos; resulta de la eliminación de aquello que no compromete nuestras 

necesidades y más generalmente nuestras funciones.” (Bergson, 2013, p.52) 

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

106 

En este sentido, la percepción consciente es la capacidad de discernir, de eliminar lo que no 

interesa de las otras imágenes, todo aquello que no tenga una necesidad para nuestras 

funciones. De tal forma que para Bergson la percepción consciente está impregnada de 

memoria, la percepción en estado puro es sustituida por imágenes virtuales o imágenes 

pasadas que posibilitan el actuar en el mundo, la memoria expresa las imágenes que le 

permiten al sujeto tomar los signos necesarios, para después saber cómo actuar o prever 

una acción posible sobre las otras imágenes.  

 

Para Bergson la percepción no se limita al comercio de nuestros sentidos y el mundo 

exterior o interior, sino que es ya siempre una síntesis de sensaciones seleccionadas 

completadas con experiencias pasadas esquematizadas por la imaginación, por lo que la 

percepción es en cierto sentido “del mundo” y en cierto sentido “una construcción 

subjetiva” útil para el momento presente. (Urquijo, 2023, pp.32-33) 

  

La percepción consciente opera de esta forma, de todas las imágenes que conforman el 

mundo material y con las que interacciona se limita a seleccionar o discernir las que le 

interesan para el momento presente, a diferencia de la percepción pura la cual no tiene un 

límite y percibe las cosas ahí donde están siempre. Pero los seres vivientes y actuantes 

requieren hacer el recorte de lo que les interesa, precisamente para poder actuar con la 

realidad material; percibir todas las imágenes conlleva una gran cantidad de información 

para procesar y para poder actuar, la construcción subjetiva sería imposible y, por ende, 

nada distinguirá a los cuerpos vivientes de otros objetos.  

 

Bergson propone estos dos tipos de percepción para evidenciar que la subjetividad humana 

no crea la realidad, ni que las percepciones nacen de la mente humana, es decir, las 

imágenes materiales no requieren de un ser humano para ser percibidas, pero el humano sí 

requiere de una percepción consciente para crear su subjetividad, la exterioridad e 

interioridad que puede definirse como un cuerpo propio que actúa y es afectado. 

 

Entonces, ¿Por qué es importante hablar sobre percepción para la educación? y ¿Qué aporta 

la noción de percepción a la educación? Primeramente, hablar de percepción es importante 

para el ámbito educativo, porque por décadas se ha considerado que el cuerpo no juega un 

papel importante en el aprendizaje y el conocimiento. La tarea de conocer y aprender se ha 

relegado al espíritu, se ha pensado que el conocimiento surge del interior del ser humano y 

eso es lo que transforma al mundo. En cambio, la percepción bergsoniana, invierte está idea 

y propone que es a través de la interacción del cuerpo con otras imágenes, y la ampliación 

de estás experiencias es por lo que surge el conocimiento, incluso, la propia subjetividad. 

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

107 

Por otro lado, pensar en la percepción para la actividad educativa es fundamental, ya que 

vivimos en una era en la cual se da más apertura al uso imagen para aprender y conocer, 

cabe cuestionarse de qué manera percibimos y con qué tipo de imágenes nos relacionamos, 

cuáles son más fácil de percibir y cuáles no son percibidas, pero antes de dar paso a estos 

cuestionamientos, surgen cuestiones como, por qué un percepción artística como lo es el 

cine impacta en la subjetividad y educación del ser humano.   

 

El cine y la imagen-percepción 

Bergson propone pensar a la percepción de dos formas, como anteriormente se ha 

mencionado, una de ellas es la percepción pura, la segunda es la percepción consciente; 

ambas pertenecen al ámbito de la acción, pero cada una tiene sus particularidades en la 

acción y el conocimiento. La percepción consciente es indispensable para generar un punto 

de vista subjetivo, delimitar los objetos, y para posibilitar que la imagen virtual de un objeto 

se pueda actualizar. Bergson afirma que esta es la forma en la que se genera conocimiento 

científico, delimitando y estudiando aspectos muy concretos de la realidad. Sin embargo, 

debido a que la percepción consciente se encuentra repleta de memoria y de imágenes del 

pasado es difícil que se pueda percibir al objeto por completo, pues se dejan de lado 

muchos aspectos que lo conforman.  

 

De tal forma, la percepción pura permite desvincular el punto subjetivo y se mantiene 

siempre en el presente, lo cual permite percibir al objeto con sus características propias, sin 

la combinación que produce la memoria y las imágenes pasadas. De acuerdo con Urquijo 

(2023) nuestro estar en el mundo se resume en una permanente selección de la atención de 

imágenes pasadas y de acciones que desplegamos en cada momento, ya que de no existir 

dichos límites nuestra experiencia se acercaría más a la locura que a la acción, a la pérdida 

de contacto y comunicación con el mundo. Sin embargo, Bergson apuesta por expandir la 

experiencia, no niega la importancia y la necesidad de delimitar a los objetos, pero 

argumenta que si se quiere conocer a la realidad material en su constante movimiento y con 

sus propias características es necesario adentrarse en la percepción pura.  

 

¿Cómo se puede acceder a la percepción pura sin perder los límites necesarios de la 

percepción consciente? Por un lado, como se ha mencionado, la ciencia se encarga de 

estudiar las imágenes de la realidad a través de cortes, los cuales permiten accionar en el 

mundo como subjetividad, por otro lado, Bergson considera que la filosofía debía ser la 

encargada de sobrepasar esos límites de la experiencia a través del método de la intuición, 

el arte o la experiencia estética.  

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

108 

Se dirá que esta ampliación es imposible. ¿Cómo pedir a los ojos del cuerpo, o a los del 

espíritu, que vean más de lo que ven? La atención puede precisar, aclarar, intensificar, pero 

no hace surgir, en el campo de la percepción, lo que de entrada no se hallaba allí. Esa es la 

objeción. Se refuta, creemos nosotros, a través de la experiencia. En efecto, hay, desde 

hace siglos, hombres cuya función es precisamente ver y hacernos ver aquello de lo que no 

nos damos cuenta de forma natural. Son los artistas. (Bergson, 1911, p.3) 

 

Lo anterior no quiere decir que el artista crea un estado anímico en su totalidad, sino 

existiera parte de ello en nuestra experiencia diaria simplemente no se comprendería. Lo 

que dice Bergson (1911) es que a medida que el artista pinta, habla o se mueve van 

apareciendo rasgos de emoción y pensamiento que podrían tener representación en 

nosotros desde tiempo atrás, pero que permanecían invisibles, el artista es el revelador.  

 

El filósofo francés, Gilles Deleuze, comprendió que el arte es una de las tantas maneras del 

método intuitivo por el que se puede acceder a una visión distinta de la percepción 

consciente. Además, el pensamiento de Henri Bergson fue uno de los pilares fundamentales 

para pensar al cine desde un aspecto filosófico y sobre todo crear nuevos conceptos para 

su filosofía. En su curso sobre cine, Cine I. Bergson y las imágenes (2009), Deleuze expone 

que su estudió sobre las imágenes está totalmente basado en su lectura e interpretación 

del pensamiento bergsoniano, en dicho curso explica el concepto de imagen-movimiento 

con ayuda del concepto de movimiento de Bergson.  

 

En este libro Deleuze propone dividir el estudio de las imágenes cinematográficas en dos, 

las primeras son las imágenes-movimiento y las segundas son las imágenes-recuerdo, dicha 

distinción se la realiza con base en su estudio de Materia y Memoria. Sin embargo, por el 

momento tocaremos de forma breve las imágenes- movimiento, ya que en ellas se 

encuentran la imagen- percepción.   

 

Deleuze clasifica a la imagen movimiento en tres, la imagen-acción, la imagen-afección y la 

imagen-percepción, cabe aclarar que Bergson no hace tal clasificación, pero sí aborda todos 

estos conceptos; Deleuze analiza los conceptos de esta forma porque dicha clasificación le 

permite estudiar el cine y extraer de él nuevas ideas. Por el momento, la imagen-percepción 

es el concepto central de este texto por lo cual sólo se abordará lo referente a ella. 

Primeramente, la imagen-movimiento es la materia misma, una imagen es movimiento y es 

materia. “Una imagen tiene, si ustedes quieren, como parte elemental, las acciones que 

sufre de parte de otras imágenes y las reacciones que opera sobre otras imágenes. En otros 

términos, una imagen es un conjunto de acciones y reacciones.” (Deleuze, 2009, p.142) 

Deleuze, al igual que Bergson, considera que una imagen es movimiento, por lo que para 

clasificar a las imágenes se basa en su movimiento.  



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

109 

 

Cuando Deleuze habla de la percepción menciona que si bien la percepción consciente es 

un recorte del objeto, en sí mismo es una percepción total, hay cosas que no podemos ver 

pero que atraviesan nuestra subjetividad, al igual que otros cuerpos. Así pues, siguiendo el 

pensamiento bergsoniano, pero con su propia interpretación, Deleuze menciona que la 

consciencia está en las cosas, por eso toda conciencia es algo, lo que opone a la idea de la 

fenomenología de “toda conciencia es consciencia de algo.”  

 

Entonces, la percepción está en las cosas. Y para percibir nos instalamos verdaderamente 

en las cosas. Forzosamente, puesto que no somos otra cosa que un centro de 

indeterminación. Simplemente operamos una sustracción en las cosas. Sólo retenemos en 

la cosa lo que nos interesa. Lo que llamamos «nuestra percepción» - lo que cuenta no es que 

sea nuestra, porque de hecho no lo es- se distingue de la cosa misma únicamente porque es 

una prehesión parcial, mientras que la cosa es una prehesión total.  (Deleuze, 2009, p.166)  

 

Nuestra percepción consiste en delimitar o sustraer lo que nos interesa de las cosas. La 

consciencia es la que da luz a las cosas, es decir, descentraliza a la razón humana como la 

única capaz de brindar luz a las cosas para ser percibidas, por el contrario, son las cosas las 

que poseen la luz, son prenhensiones totales y somos nosotros o mejor dicho la conciencia 

la que es oscuridad. La consciencia brinda la pared negra sobre la que se delimita la luz de 

un objeto.  

 

Existen tres características de las imágenes-percepción, según Deleuze, la primera es que la 

percepción es una imagen menos algo, una imagen que pasó por un proceso de selección y 

sustracción gracias a un centro de indeterminación; segunda característica, la imagen- 

percepción presenta la acción virtual de la cosa sobre mí, es decir, gracias a la percepción 

puedo ver el efecto o impacto que la cosa hará en mi cuerpo; la tercera característica está 

asociada a la segunda, ya que la imagen- percepción también presenta mi acción posible 

sobre la cosa, cómo mi cuerpo podría actuar sobre la cosa, afirmando así que la percepción 

también es acción. 

 

En este sentido la imagen-percepción no puede, ni debe estar desligada de la acción, y el 

cine es una posibilidad de habitar esta relación y superar la contemplación. “La videncia 

solo puede ser superada por medio de la acción, que junto a la fe en la vida y sus 

acontecimientos nos permiten como individuos ir al afuera y obrar en el mundo.” (Muñoz, 

2023, p.66) Para explicar cómo el cine podría ser una herramienta para superar la videncia e 

inacción, continuemos con la explicación que brinda Deleuze, no sin antes mencionar, que 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

110 

la imagen cinematográfica, así como puede ser un elemento de resistencia, también puede 

ser un elemento de captura y consumo, tema que se abordará más adelante.   

 

Empecemos por la cuestión: ¿Qué es la imagen-percepción en el cine? Para explicar lo 

anterior, Deleuze retoma los conceptos “percepción total” y “percepción consciente" 

propuestos por Bergson. El autor transforma estos conceptos y propone que el cine ha 

posibilitado crear estos dos tipos de percepción, en una imagen objetiva y una imagen 

subjetiva, “llamo imagen subjetiva a la imagen de un conjunto visto por alguien que forma 

parte de ese conjunto; llamo imagen objetiva no a una imagen sin punto de vista [...] sino a 

la imagen de un conjunto visto desde un punto de vista exterior a ese conjunto.” (Deleuze, 

2009, p.192) En el cine la imagen subjetiva se da cuando la percepción surge desde el punto 

de vista de uno de los elementos que se encuentra en el plano, ya sea el protagonista u otro 

sujeto de la escena. La imagen objetiva proviene de un espectador que no pertenece a la 

escena, es decir, de un espectador que sólo observa desde fuera de la escena y no 

interviene nada en la historia.  

 

El cine posibilita ejemplificar estas dos formas de percepción, y a su vez descubre otras 

posibilidades de percibir, algo a lo que Deleuze denomina, imagen semisubjetiva, dicha 

imagen se caracteriza por ser la más usada en el cine y da cuenta del devenir entre una 

imagen objetiva que puede devenir subjetiva y viceversa. Además, la imagen semisubjetiva, 

es descubierta por el cine, gracias al movimiento de la cámara, Deleuze describe que con la 

cámara en movimiento ya no se trata de estar en el lugar del personaje, sino un «estar con». 

“No solamente hay movilidad de la cámara, sino que la movilidad ha adquirido un grado 

suplementario. Es decir, la cámara ya no sigue a un personaje, se pasea entre un conjunto, 

se pasea dentro del conjunto, del conjunto cerrado.” (Deleuze, 2009, p.195) 

 

El cine posibilita percibir el mundo de distinta manera, no sólo porque permite ver la 

realidad como lo haría alguien distinto a la propia subjetividad, sino porque proporciona 

una percepción distinta a la humana, la cámara como un ojo no humano. Deleuze aclara que 

el cine se ha nutrido de las dos perspectivas y existen muchos ejemplos de ello, de manera 

general coloca al género documental como un ejemplo perfecto de perspectiva objetiva, en 

donde todos los participantes interactúan entre sí y se afectan mutuamente; por otro lado, 

el género dramático que mayormente se coloca en una perspectiva subjetiva, ya que las 

imágenes varían en función de una imagen privilegiada, la del héroe.  

 

Debido a estas grandes posibilidades del cine y sobre todo a su ojo no humano, Deleuze ve 

en el cine un dispositivo de percepción distinta a la humana, una que no se centra sólo en 

medir y fragmentar la vista de manera científica, también proporciona una visión más 

intuitiva de la realidad. La cámara “es el ojo de la percepción total, es decir el ojo de la 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

111 

percepción de la variación universal, donde las cosas mismas, es decir las imágenes que 

varían en sí mismas y unas en relación a las otras, son las verdaderas percepciones.” 

(Deleuze, 2009, p.224) El cine proporciona una nueva perspectiva, una percepción 

desinteresada, que sí bien se encuentra aunada a la acción en tanto imágenes que se 

relacionan unas con otras, busca escapar de la percepción utilitarista que se le da a la vista. 

El ojo humano no está hecho para ver los colores, está hecho para ver medios, objetos-

medios, sólidos, etc. Un ojo o percepción no humana percibe cuántos verdes hay en el 

campo de hierba, despliega el sistema de interacción del verde.  

 

La imagen-percepción es sólo el inicio de una acción que va más allá de la vista, o la 

contemplación, es un proceso de percepción y acción, un ojo no humano como lo es la 

cámara descubre otras posibilidades de acción y de conformación subjetiva, al enfrentar al 

sujeto a la deserción y separación de las imágenes con las que se relaciona. Hito Steyerl 

(2014) llama a este tipo de imágenes, la imagen pobre, las cuales se caracterizan por ser 

imágenes populares, que pueden ser hechas por muchas personas, están hechas de 

relaciones y eso se puede percibir en su composición.  

 

La imagen pobre construye así redes globales anónimas igual que crea una historia 

compartida. Construye alianzas al viajar, provoca traducciones acertadas o erróneas y 

produce nuevos públicos y debates. Al perder su sustancia visual recupera algo de su 

impacto político y crea un nuevo aura alrededor suyo. (Steyerl, 2014, p.45) 

 

La cuestión sobre el cine y la defensa de la imagen en un tiempo en el que pareciera que la 

imagen lo domina todo se debe, al conocimiento de las imágenes como movimiento, a 

comprender que son elementos que van más allá de la visibilidad, tratar de sacar a las 

imágenes de la contemplación para acercarlas a la acción. “Las imágenes piden ser leídas de 

nuevo, que generemos un nuevo contexto para su legibilidad, tanto las imágenes locas (no 

sedimentadas aún) del presente como las imágenes mudas del pasado (ni recordadas ni 

olvidadas todavía).” (Guardiola, 2019, p.18) Y tal como Debord demostró en sus películas y 

su libro Anti-cine, evidenciar que el cine es un arma contra el propio cine, y contra las 

imágenes inmóviles, donde no circula la materia y convierte a los sujetos en objetos 

contemplativos.  

 

La imagen-percepción en la educación  

El concepto de percepción de Bergson y su influencia en el pensamiento deleuziano sobre 

cine nos permite repensar cómo se ha entendido y cuál ha sido la función de la percepción 

en la educación; así como la importancia de la educación artística y estética para el 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

112 

conocimiento y la subjetividad humana. La percepción comúnmente se concibe como una 

capacidad interior o inherente al ser humano, en cambio, el pensamiento bergsoniano 

intenta demostrar cómo la percepción es un aspecto que corresponde a todas las imágenes 

que componen la realidad.  

 

La percepción es importante para la educación porque se considera como uno de los 

primeros niveles del conocimiento, los datos de la percepción de una imagen se recogen 

por medio de los sentidos sensoriales para que sean procesados por la mente y se convierta 

en conocimiento. De esta forma, la percepción “se presenta como un proceso mental 

mediante el cual se elabora, se organiza, se interpreta y se da sentido a la información 

obtenida gracias a la interrelación existente entre el sujeto o conciencia cognoscente y el 

objeto cognoscible o realidad.” (Aguilar, 2010, p.157) Es evidente que la percepción se 

piensa como un proceso relacional de un sujeto con un objeto, de la misma forma Bergson 

considera que se trata de un proceso relacional entre las distintas imágenes. Sin embargo, 

en una concepción tradicional, el sujeto cognoscente, el centro de indeterminación, es al 

único que se le atribuye la conciencia, es él quien produce la realidad con la información que 

obtiene de los objetos, la realidad no se concibe como una creación en conjunto y tampoco 

se descentraliza la conciencia del sujeto.  

 

A propósito de la lógica en la que el sujeto ya no es el poseedor de la razón, y se coloca 

como una imagen entre todas las demás, Bergson menciona la necesidad de una educación 

de los sentidos, pero sin acudir al pensamiento de sensaciones inextensas que por esencia 

constituyen lo extenso. La educación de los sentidos no consiste en armar un cuerpo, que 

de facto ya posee sensaciones, ha moldear dichas sensaciones para crear lo exterior. Pues 

algo inextenso no puede crear lo extenso. De lo que se trata, según Bergson, es de una 

educación de los sentidos que se preocupe por generar concordancia entre las diversas 

sensaciones y las otras imágenes. 

 

Como se mencionó, el cuerpo es una imagen entre las demás imágenes que componen la 

realidad, pero es la percepción consciente la que le permite percibir la acción virtual que 

guía su acción y su relación con las otras imágenes; en este sentido, Bergson menciona que 

existen tantas formas de accionar como sistemas de reflexionar existentes, cada uno de 

estos sistemas corresponde a un sentido distinto. De esta forma cada cualidad percibida 

por los distintos sentidos refiere a una posibilidad de acción, una cierta necesidad del 

cuerpo, pero el conjunto de las cualidades percibidas no da como resultado la percepción 

de la imagen completa, es aquí donde entra la educación de los sentidos, la cual va ayudar a 

la subjetividad a armonizar los sentidos y restablecer entre ellos una continuidad que se 

fragmenta por las necesidades de mi cuerpo.  

 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

113 

Cabe recordar que percibir consiste en discernir o escoger lo que le interesa a mi cuerpo y 

se deja de lado todo aquello que no interesa o no encuentra una forma de acción virtual, 

gran cantidad de datos han sido sacrificados a cambio de la acción. A propósito de lo 

anterior, Bergson menciona:  

 

Percibir todas las influencias de todos los puntos de todos los cuerpos sería descender al 

estado de objeto material. Percibir conscientemente significa escoger, y la conciencia 

consiste ante todo en ese discernimiento práctico. Las diversas percepciones del mismo 

objeto que dan mis diversos sentidos no reconstituirán pues, al reunirse, la imagen 

completa del objeto; quedarán separa­ das unas de otras por intervalos que miden, de 

cierta manera, otros tantos vacíos en mis necesidades: es necesaria una educación de los 

sentidos para colmar esos intervalos.  (Bergson,2013, p.61) 

 

Retomando la idea de la educación de los sentidos y el uso del cine para posibilitar otras 

formas de percepción, una educación de este tipo es necesaria para colmar los intervalos 

que genera la necesidad de acción en los sujetos, además de la seguridad de movernos por 

el mundo. El cine también prevé esas necesidades, centrándonos únicamente en la mirada 

por ser uno de los sentidos que más se privilegia en el cine, ha creado obras que privilegian 

una percepción para la acción, todo el género de acción lo demuestra.  

 

De acuerdo con Paladino (2006), el cine ha sido un elemento transformativo en la 

educación, no es algo nuevo, desde sus inicios el cine se colocó en el ámbito educativo 

como una herramienta didáctica, aunque muchas veces rechazado o con precauciones muy 

marcadas el cine estuvo presente en la educación desde su creación.  Actualmente, el cine 

es un medio implicado en la ámbito escolar y educativo, los usos del cine van desde la 

contextualización histórica, fomento del pensamiento crítico, visualización de conceptos 

abstractos, diversificación de métodos de enseñanza, empatía y conexión emocional, 

estimulación del debate y reflexión, y estímulo multisensorial (Amaya y González, 2025). Las 

actividades anteriores se agrupan en estrategias didácticas. Sin embargo, según Piñuela y 

Pulido (2012) el cine también puede ser utilizado en la educación social, de manera que el 

cine posibilita la conexión entre un aspecto cultural-estético y la formación ciudadana con 

perspectiva intercultural, permitido por la amplitud del arte cinematográfico.  

 

A pesar de que la cultura audiovisual ha ido creciendo y ha captado la atención de los 

estudiantes, en el ámbito educativo, especialmente en el formal, todavía no se ha 

agenciado más allá de un material didáctico; los formatos audiovisuales aún no son 

asimilados porque los profesores no conocen sus alcances, ni cómo implementarlos en el 

aula, o no  cuentan con los recursos necesarios para hacer uso del cine o de cualquier medio 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

114 

audiovisual, por ende indagar, debatir y reflexionar sobre los usos del cine y la imagen en la 

educación es necesario.   

 

Como se mencionó, uno de los beneficios que trajo consigo la imagen para la educación es 

la descentralización de la palabra, y la posibilidad de otras formas de aprender que no 

implican únicamente un libro, exposiciones o retórica sobre un tema. La imagen se usa para 

ejemplificar contextos, conceptos, temas, etc. Actualmente, en el llamado siglo de la 

imagen, videos, audios, películas y redes sociales posibilitan enseñar y aprender una gran 

cantidad de tópicos. De acuerdo con Paladino (2006) esto ha traído problemas ya que, por 

un lado, la vida cultural y social de los estudiantes se encuentra en el ámbito de lo 

audiovisual, pero la institución escolar y el valor que le otorga la sociedad a enseñar y 

aprender no van de la mano con esta vida cultural audiovisual, la imagen es vista como un 

complemento de la palabra, pero no como algo valioso en sí mismo. Así que:   

 

Poco ayuda el empeño por habilitar el cine en la escuela si la práctica cotidiana responde a 

otros esquemas, si los cuarenta minutos que dura la hora cátedra remiten a una concepción 

pedagógica en la que reinaba la palabra y no a los tiempos que se requieren para trabajar 

con material audiovisual, si la pantalla del televisor se piensa como alternativa del pizarrón y 

no como su correlato, si la bibliografía existente en áreas como historia, literatura o plástica 

no contemplan un solo film y las bibliotecas de las escuelas no tienen libros sobre teoría, 

historia o crítica cinematográfica. (Paladino, 2006, p.143) 

 

Entonces, es necesario una educación que vea a la imagen, no sólo como un material 

didáctico o acompañamiento de un discurso, sino que aprecie a la imagen por sí misma, que 

comprometa a estudiar de qué manera la imagen educa y forma a las subjetividades, 

especialmente en un momento como el presente en el que la imagen abarca gran parte de 

la vida cotidiana y cultural de los sujetos. En este sentido, Deleuze y Bergson son 

fundamentales en el estudio de la imagen, pues admitir que es necesaria una educación que 

tome en cuenta a la imagen, no se traduce a no cuestionar cada una de las imágenes que 

nos rodean y sobre todo preguntarse cómo y para qué se están percibiendo dichas 

imágenes. Se requiere pensar al cine como un espacio de retroalimentaciones mutuas, un 

ámbito de relación y formación conjunta.  

 

El cine como forma de pensamiento contemporáneo ha sido utilizado en cuanto medio que 

posibilita experiencias y relaciones sensibles con escenarios diversos, es así como en los 

procesos educativos suscita un encuentro que permite devenires y retroalimentaciones 

mutuas, es decir, en determinadas acciones y momentos de la educación deviene cine y el 

cine deviene educación en un encuentro fascinante y posibilitador de constitución y acción 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

115 

sobre los sujetos que aprenden, que enseñan, que enseñan aprendiendo y que aprenden 

enseñando. (Peñuela y Pulido, 2012, p.90) 

 

La educación de los sentidos propuesta por Bergson es fundamental para la percepción 

consciente, para conformar una imagen subjetiva que accione y descubra otras maneras de 

percibir que le posibilite distintas formas actuar sobre la realidad; la educación de los 

sentidos tal como lo plantea Bergson tiene como objetivo delimitar y discernir la atención 

perceptiva de la imagen. Percibir todas y cada una de las cualidades de un objeto nos haría 

pasar de ser un centro de indeterminación a un objeto que sólo acciona conforme otros 

objetos accionen sobre él, el uso de la imagen cinematográfica no pretende esto, busca 

otras formas de percibir y de evidenciar la relación existente entre las imágenes y las 

acciones, es decir, como una subjetividad impacta sobre otras imágenes objetos o sujetos.  

 

Se puede observar que hoy más que nunca las imágenes se han apropiado de las narrativas 

de lo real, la imagen es un medio de información, comunicación, conocimiento y veracidad, 

además de ser un gran dispositivo para el mercado, gracias al uso de imágenes se compra y 

se venden deseos, aspiraciones y anhelos, es por ello es necesario cuestionarnos la 

importancia de la imagen en la educación. Aunque existen oposiciones y argumentos en 

contra del exceso de imágenes en la vida cultural y la afección de estas en el aprendizaje y 

enseñanza, se debe reconocer que en este tiempo la imagen domina la vida cultural, tanto 

estudiantes como profesores nos encontramos sumidos en el formato audiovisual. 

Entonces, uno de los aspectos fundamentales, no sería el rechazo o evitar usar las 

imágenes, convendría más bien una educación de los sentidos, especialmente de la mirada, 

en la que podamos cuestionarnos qué es lo que vemos, cómo vemos, qué acciones 

provocan en mi cuerpo ciertas imágenes y cómo actúo en consecuencia.   

 

Recordamos que para Bergson y Deleuze la percepción es un proceso por el cual circula un 

movimiento, no es un aspecto contemplativo, sino una acción. Es por ello, que el sujeto 

como centro de indeterminación tiene la posibilidad de sustraer y seleccionar los elementos 

que le interesan de un objeto y dejar pasar todo lo que no es necesario, un sujeto viviente 

es capaz de percibir y prever sus acciones virtualmente, cuando no se cuenta con dicha 

capacidad se habla de un objeto que se encuentra imposibilitado en su actuar, y se mueve 

únicamente por su relación con otras imágenes que lo afectan. Una educación de los 

sentidos debería apoyar el movimiento y la acción de los estudiantes, no su pasividad y 

contemplación.   

    

Pensar en el cine como un medio audiovisual que tiene la posibilidad de educar la mirada, 

no en un sentido sistemático, sino como una posibilidad de percepción consciente, que 

moviliza al cuerpo, porque colma los intervalos entre los distintos sentidos para permitirle 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

116 

actuar y ampliar la percepción de la realidad. Todo lo anterior es por lo que apuesta una 

educación con acompañamiento del cine, además de reconocer a este último como un 

medio válido para educar a las y los estudiantes, más allá de una herramienta didáctica.  

     

 

En el cine, de lo que se trata es de la mirada, de la educación de la mirada. De precisarla y de 

ajustarla, de ampliarla y de multiplicarla, de inquietarla y de ponerla a pensar. El cine nos 

abre los ojos, los coloca a la distancia justa y los pone en movimiento. (Larrosa, 2006, p.115)  

 

El cine nos proporciona una mirada distinta de la realidad, ya sea por la interacción que 

presenta entre las distintas imágenes, es decir, podemos observar como un objeto, sujeto o 

animal, afecta a los demás objetos de un plano o simplemente ver la cotidianidad de los 

elementos en un plano, tal como se presenta en los documentales. También se puede 

profundizar en la percepción de otras poblaciones distintas a las que pertenecemos, 

percibir cómo ve la vida un niño, cómo ve la vida una mujer o cómo ve la vida un animal, de 

acuerdo con Larrosa (2006) el cine, simplemente nos enseña a mirar a percibir.  

 

Reflexiones finales 

El cine es un gran referente cultural en nuestra actualidad, no sólo el cine, sino gran parte 

de nuestra vida social y cultural se encuentra rodeada de imágenes, debido a ello es 

importante cuestionarnos cómo se percibe, qué se percibe, para qué se percibe y cómo 

impacta dicha percepción en la subjetividad y la relación con los demás. La educación como 

elemento fundamental de la cultura también tiene la necesidad de reflexionar sobre la 

imagen y lo audiovisual, tanto para criticar como para apropiarse de estas herramientas y 

poder obtener de ellas nuevas posibilidades de pensar la educación y la formación humana.  

 

Las ideas de autores como Bergson y Deleuze pueden permitirnos pensar y analizar 

conceptos como el de percepción, fundamentar una educación de los sentidos que nos 

permita comprender cómo funcionan las imágenes, de dónde provienen los datos o 

cualidades que poseen las imágenes, argumentar por qué es importante el uso de la imagen 

para la acción y relación social. De la misma forma, permite cuestionarnos sobre las 

imágenes que observamos en el día a día, analizar cómo se han ido construyendo y explorar 

si lejos de posibilitar la acción, hacen del sujeto un objeto pasivo que se mueve conforme la 

influencia de otras imágenes sin ninguna resistencia. Pero, sobre todo, el pensamiento de 

estos grandes filósofos brinda alternativas a la concepción clásica de la imagen y a su 

posibilidad de inmersión en el mundo educativo que va más allá de una herramienta de 

enseñanza- aprendizaje y para dotarla de un proceso en movimiento y devenir. 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

117 

 

Referencias 

Aguilar, F. (2010). Percepción y meta-cognición en la educación: Una mirada desde América Latina. 
Sophia, Colección de Filosofía de la Educación, (8), 147–196. Universidad Politécnica Salesiana. 
https://www.redalyc.org/pdf/4418/441846105007.pdf 

 

Amaya, J. L., y González , A. (2025). “Del cine al aula": alfabetización desde las imágenes en 
movimiento. (pensamiento), (palabra). Y Obra, (33), 3-17. https://doi.org/10.17227/ppo.num33-
22240  

Bergson, H. (1911). La percepción del cambio (Primera conferencia). En El pensamiento y lo móvil. 
Ensayos y conferencias (J. M. Morote, Trad.). https://arjai.es/wp-
content/uploads/2016/10/bergson-la-percepcic3b3n-del-cambio-primera-conferencia.pdf  

 

Bergson, H. (2013). Materia y memoria. Cactus. 

 

Deleuze, G. (2009). Cine 1: Bergson y las imágenes. Cactus.  

 

Ezcurdia, J. (2015). “La materia-imagen bergsoniana y la filosofía del cine de Deleuze”. Kalagatos- 
Revista de Filosofía. Fortaleza, 12 (24), 109-150. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5755334  

 

Guardiola, I. (2019). Prólogo. Releer a Debord. En G. Debord, Contra el cine. (pp. 7-19) Caja Negra. 

 

Larrosa, J. (2006). Niños atravesando el paisaje: Notas sobre cine e infancia. En I. Dussel & D. 
Gutiérrez (Comps.), Educar la mirada: Políticas y pedagogías de la imagen. (pp. 113–134). 
Manantial. 

 

Muñoz, F. (2023). La perspectiva deleuziana del cine como medio para volver a creer en el mundo. 
Un análisis desde la filmografía de Peter Weir. Ética y cine Journal, 13(1), 61-70. 
https://doi.org/10.31056/2250.5415.v13.n1.40646  

 

Paladino, D. (2006). Qué hacemos con el cine en el aula. En I. Dussel & D. Gutiérrez (Comps.), Educar 
la mirada: Políticas y pedagogías de la imagen (pp. 135–144). Manantial. 

 

Peñuela, D. M., y Pulido, O. (2012). Cine, pensamiento y estética: reflexiones filosóficas y educativas. 
Revista Colombiana De Educación, (63), 89-109. https://doi.org/10.17227/01203916.1688  

 

Santander, J. R. (2016). La memoria ante la relación del espíritu con la materia en Henri Bergson. 
Tópicos Del Seminario, 2(12), 37–80.  https://doi.org/10.35494/topsem.2004.2.12.333  

 

Steyerl, H. (2014). Los condenados de la pantalla (1ra ed.)  Caja Negra. 

 

https://www.redalyc.org/pdf/4418/441846105007.pdf
https://doi.org/10.17227/ppo.num33-22240
https://doi.org/10.17227/ppo.num33-22240
https://arjai.es/wp-content/uploads/2016/10/bergson-la-percepcic3b3n-del-cambio-primera-conferencia.pdf
https://arjai.es/wp-content/uploads/2016/10/bergson-la-percepcic3b3n-del-cambio-primera-conferencia.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5755334
https://doi.org/10.31056/2250.5415.v13.n1.40646
https://doi.org/10.17227/01203916.1688
https://doi.org/10.35494/topsem.2004.2.12.333


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 100-118, 2025 
ISSN 2408-4751  

118 

Urquijo, M. (2023). El empirismo radical de Bergson como invitación a explorar los límites de la 
experiencia: lenguaje y percepción. Coloquio lenguaje y pensamiento, 32-36. Universidad 
Complutense. 
https://www.researchgate.net/publication/375635020_Filosofia_del_lenguaje_ordinario_o_fil
osofias_de_las_lenguas_ordinarias  

 

 

Lorena Araceli Durán Santiago 

Licenciada en Pedagogía por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). Ha 
sido ayudante de profesor en la misma universidad. Sus principales líneas de investigación 
son la filosofía de la educación, especialmente el pensamiento estético de Gilles Deleuze y 
su impacto en la actividad educativa. Actualmente estudia la maestría en Pedagogía en la 
UNAM. 

 

https://www.researchgate.net/publication/375635020_Filosofia_del_lenguaje_ordinario_o_filosofias_de_las_lenguas_ordinarias
https://www.researchgate.net/publication/375635020_Filosofia_del_lenguaje_ordinario_o_filosofias_de_las_lenguas_ordinarias

