
 
 IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 

 
 

La evaluación de filosofía en la universidad: ¿una 
prueba o una oportunidad de aprendizaje 

filosófico? 

 

Victoria Falke 

Universidad de Buenos Aires (victoriafalke@gmail.com ) 
https://orcid.org/0009-0001-8435-2948 

 

Recibido: 25/05/2025   /   Aceptado: 01/10/2025   /   Publicado: 15/11/2025 

 

Para citar este artículo: 

Valke, V. (2025). La evaluación de filosofía en la universidad: ¿una prueba o una oportunidad 
de aprendizaje filosófico? Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 12(24), 
73-86. https://doi.org/10.63314/SWHS4317  

Resumen 

Entendiendo que la evaluación es parte del proceso de enseñanza-aprendizaje, en este 
artículo se analizará especialmente la evaluación de filosofía en la universidad, haciendo 
hincapié en que sea una instancia de producción filosófica, tanto para docentes como para 
estudiantes. Esto nos llevará a distinguir diversos abordajes, como la distinción entre la 
evaluación como “prueba” o como “oportunidad” que nos conducirán, inevitablemente, a 
prácticas muy diversas. También tendremos en cuenta para el análisis una posible 
categorización de las evaluaciones como de “control de calidad” o “dispositivos de 
control” que nos permitirá revisar la instrumentalización de la evaluación en la universidad. 
El objetivo de este artículo es que la teoría y práctica evaluativa utilizada comulgue entre la 
propuesta pedagógica-filosófica del docente y lo que efectivamente sucede en las aulas, 
deseando y logrando un proceso de aprendizaje filosófico. 

Palabras clave: evaluación, filosofía, universidad, oportunidad, aprendizaje filosófico 

A avaliacão de filosofia na universidade: uma prova ou uma oportunidade de 
aprendizado filosofico? 

Resumo 

Entendendo que a avaliação é parte do processo de ensino-aprendizagem, neste artigo será 
analisada especialmente a avaliação de filosofia na universidade, enfatizando que deve ser uma 
instância de produção filosófica, tanto para docentes quanto para estudantes. Isso nos levará a 
distinguir diversos abordagens, como a distinção entre a avaliação como "teste" ou como 
"oportunidade" que nos conduzirão, inevitavelmente, a práticas muito diversas. Também teremos 
em conta para a análise uma possível categorização das avaliações como de "controle de qualidade" 
ou "dispositivos de controle" que nos permitirá revisar a instrumentalização da avaliação na 
universidade. O objetivo deste artigo é que a teoria e a prática avaliativa utilizadas estejam em 

mailto:victoriafalke@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-8435-2948
https://doi.org/10.63314/SWHS4317


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

74 

harmonia entre a proposta pedagógica-filosófica do docente e o que efetivamente acontece nas 
salas de aula, desejando e alcançando um processo de aprendizado filosófico. 

  

Palavras-chave: avaliação, filosofia, universidade, oportunidade, aprendizado filosófico  

The evaluation of philosophy at the university: a test or an opportunity for 
philosophical learning? 

Abstract 

Understanding that evaluation is part of the teaching-learning process, this article will specifically 
analyze the evaluation of philosophy in university, emphasizing that it should be a moment of 
philosophical production, both for teachers and students. This will lead us to distinguish various 
approaches, such as the distinction between evaluation as a 'test' or as an 'opportunity' which will 
inevitably guide us to very diverse practices. We will also consider a possible categorization of 
evaluations as 'quality control' or 'control devices' that will allow us to review the 
instrumentalization of evaluation in the university. The aim of this article is for the evaluative theory 
and practice to align with the pedagogical-philosophical proposal of the teacher and what actually 
happens in the classrooms, wishing for and achieving a philosophical learning process. 

  

Keywords: evaluation, philosophy, university, opportunity, philosophical learning  

 

 

Introducción  

Si consideramos que la evaluación de filosofía integra el proceso de enseñanza-aprendizaje 

en la universidad, entonces, esa instancia necesariamente debería ser filosófica. Por este 

motivo, en este artículo se reflexionará sobre ciertas características generales que reúnen 

las escenas de evaluación en filosofía en la universidad, que suelen estar ofrecidas a través 

de cierta rigidez metodológica, teniendo como interés revisitar las prácticas evaluativas 

desde una perspectiva de mayor flexibilidad en la implementación de los instrumentos y 

dispositivos utilizados. A su vez, pensar a la evaluación como una prueba de saberes nos 

posiciona diferente a entenderla como una oportunidad. Una pregunta que ordenará el 

desarrollo propuesto es la siguiente: ¿es compatible hacer filosófica esa parte del proceso 

de enseñanza-aprendizaje? O, dicho de otra manera, ¿se puede filosofar mientras estamos 

siendo evaluadxs? ¿Podemos filosofar mientras evaluamos a nuestrxs estudiantes? 

La variedad de instrumentos de evaluación a utilizar es tan diversa como docentes haya en 

las aulas. La distancia temporal-espacial de la ejecución del examen hace también a la 

delimitación del campo de aprendizaje. La realización de un examen en modalidad 

domiciliaria no requiere, por sus propias características, la necesidad de que lxs estudiantes 

emitan respuestas rápidas. Se entiende (o se supone) que esta asincronía permite mayor 

precisión conceptual y elaboración en el desarrollo de los argumentos plasmados. En 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

75 

cambio, un examen presencial, nos conecta directamente con un “aquí y ahora” en la 

universidad, en un aula en particular, con un docente concreto. 

Podemos organizar las escenas evaluativas en dos grandes grupos. La primera en la que 

funciona como un control de calidad, donde el énfasis se encuentra en la trazabilidad del 

proceso de evaluación, pudiendo analizar en detalle cada aspecto a ser evaluado. La 

segunda, por otra parte, la evaluación se convierte en un dispositivo de control, 

funcionando como una escena de jerarquización educativa (del sujeto y el conocimiento). 

Estas posturas permiten avizorar la complejidad del problema cuando deseamos que la 

evaluación en la universidad sea una instancia filosófica también. Ambos abordajes se 

encuentran en el mismo recorrido realizado por lxs estudiantes de una carrera universitaria 

en común, dificultando un proceso integral de aprendizaje. En este sentido, una política 

académica institucional (y por qué no filosófica) es la que permite acompañar con diversas 

estrategias a lxs estudiantes, incluido el momento de la evaluación. En definitiva, la 

pregunta que nos hacemos es ¿cómo poner en valor la instancia de evaluación? o, más bien, 

¿cómo garantizar que la instancia de evaluación sea también un momento de enseñanza y 

aprendizaje? 

Qué es una evaluación  

Podemos definir a la evaluación en el contexto institucional de la universidad como una 

acción muy concreta en la que unx docente, en un espacio y tiempo determinado, por 

medio de una consigna le pide a sus estudiantes que reflejen a través de sus respuestas lo 

aprendido en el marco del proceso de enseñanza-aprendizaje. Pero ¿para qué sirve la 

evaluación? Si tomamos la propuesta de Gvirtz y Palamidessi (2014) podemos sostener que: 

Una evaluación se propone probar, comprobar algo relativo a las cualidades esperadas de 

una persona o una cosa. Como la prueba tiene el fin de demostrar la bondad o la calidad de 

algo, también tiene un fin moral: demostrar que alguien o algo es probo. Evaluar es fijar o 

establecer el valor social de una cosa o persona, en función de una situación de examen y 

de una prueba. (...) Y el resultado de una evaluación suele ser una calificación. 

La calificación define un lugar, un valor o un precio socialmente reconocido para el 

individuo o la cosa evaluada.(p. 240) 

Es así como, desde esta perspectiva, la evaluación se convierte en una “prueba” que parece 

trascender la constatación de unos saberes. Los autores hablan de un “fin moral”, de 

“valores” de personas o cosas. La calificación condensaría ese valor. Esta perspectiva de la 

carga moral de la evaluación nos invita a pensar la evaluación como un hecho político. Para 

lxs autores, la calificación le da centralidad a la evaluación porque en función de la nota que 

recibe el estudiante, mostrará cuán probo es. Pensando desde este punto de vista, se 

entiende por qué tiene tanta relevancia para un estudiante enfrentarse a las distintas 

instancias de examinación, ya que pareciera evidente el trasfondo ético-político de la 

evaluación, aun con los matices que aparecen dependiendo del instrumento utilizado.  



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

76 

El peso está puesto en el sujeto en función del vínculo que establece con determinado 

saber. Esto lo conceptualiza Cerletti (2012b) al señalar que el vínculo que la evaluación 

propone es de expropiación del saber. Otro deberá juzgar por mí si mi vínculo con el saber 

es adecuado y suficiente. 

Podemos preguntarnos también qué es lo que se quiere probar, por qué hay una necesidad 

de poner a prueba al estudiante. La respuesta obvia es que para acreditar tiene que haber 

una garantía de cierto aprendizaje, y esto se constata a través de un examen. El enfoque 

que proponen los autores mencionados, en cambio, pone en el centro el vínculo del 

estudiante con el sistema de calificación y no tanto en el proceso de aprendizaje. Pareciera 

que el estudiante, desde este abordaje, cuando es evaluadx va a rendir cuentas. Tanto 

estudiantes como docentes están atravesadxs y condicionadxs por la tríada “evaluación-

calificación-acreditación” (Cerletti, 2012a).  

Tenemos, también, la propuesta de Anijovich y Cappelletti (2018) que proponen una 

evaluación que sea “una oportunidad para que los alumnos pongan en juego sus saberes, 

visibilicen sus logros y aprendan a reconocer sus debilidades y fortalezas como estudiantes, 

además de cumplir la función 'clásica' de aprobar, promover, certificar." (p. 13) Como 

señalan las autoras, la función de la evaluación, en parte, es la de relevar. Mencionan, 

también, que las formas de recabar esa información pueden ser diversas, dentro de un 

esquema de examen o por fuera. Esta información permite hacer diagnósticos sobre el 

proceso de aprendizaje de cada estudiante. Es interesante una distinción que realizan sobre 

la evaluación: 

Podemos identificar dos posiciones polares en las concepciones de la evaluación: es posible 

pensar una enseñanza en la que se espera que los estudiantes sean capaces de reproducir 

secuencias de información ya organizadas y verdades inobjetables mediadas por sujetos de 

conocimiento (el docente, el libro de texto, la tecnología) o bien una enseñanza que 

favorezca la búsqueda de alternativas y aproximaciones diversas a los fenómenos del 

mundo. Estas decisiones responden a dos manifestaciones posibles del estudiante. En un 

caso, el estudiante cumple un rol de sujeto de aprendizaje. Se espera que él reproduzca 

datos, problemas tipo, secuencias algorítmicas. Esta clase de construcción de los 

aprendizajes responde a un conocimiento declarativo, que suele pensarse como un proceso 

de incorporación rápida y sencilla de la información, porque se trata de la reproducción de 

un texto escolar o de las palabras del docente. En este caso, la evaluación es concebida 

como una instancia en la que se observa un resultado al servicio de la acreditación y la 

promoción. La otra posición implica pensar al estudiante en un rol de sujeto de 

conocimiento: aquí no importa solo lo que el estudiante dice acerca de un concepto, sino 

cómo lo utiliza en situaciones diversas. No se trata de reproducir una información, sino de 

su uso y aplicación en situaciones más complejas, como la creación de productos, la 

investigación, la resolución de problemas del mundo real, etc. (2018. P.  16 y 17) 

 

En esta distinción sobre las concepciones de evaluación, hay una relación entre tipos de 

instrumentos y perfiles de estudiantes que se subjetivan también en esta instancia. Hay 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

77 

evaluaciones que buscan que lxs estudiantes reproduzcan, otras que construyan. En este 

mismo sentido, las autoras proponen una distinción sobre posicionamientos de lxs 

profesores, agrupándolxs de dos maneras, que son afines a la clasificación de la evaluación 

(reproducción y construcción).  

Entonces, en función de lo que definan lxs profesores como sus propósitos y objetivos, así 

como de la función que le otorguen a la evaluación en su propuesta de enseñanza, van a 

diseñar una evaluación que va a subjetivar a lxs estudiantes de diferentes maneras. Esta 

distinción será central para reflexionar sobre las evaluaciones de filosofía en la universidad.  

 

La enseñanza de la filosofía y la evaluación como parte del 

proceso de enseñanza-aprendizaje  

Si bien este escrito se enfoca en la evaluación, es necesario delimitar qué estamos dando 

por sentado respecto de la filosofía y su enseñanza. Sostenemos que hacer filosofía es una 

práctica de transformación subjetiva a partir de interrogantes existenciales que tenemos 

todxs, simplemente, por vivir, por nuestra condición humana. Pero la filosofía propone otro 

modo de relacionarse con el saber, se trata de un nuevo vínculo, un lazo diferente con el 

conocimiento y también un modo distinto de vincularse entre las personas (en este caso, 

docentes y estudiantes, Monteiro, 2016), de ejercer y pensar las relaciones de poder, de 

desconfiar de las mismas o reconciliarse (Cerletti, 2008a). Filosofar es un acto de valentía. 

Es un encuentro. 

Si nos situamos en la universidad, observamos en la propuesta de enseñanza de la disciplina 

cierta inconsistencia entre lo que se considera que enriquece el proceso de enseñanza-

aprendizaje y lo que, efectivamente, en ese contexto de práctica sucede, dejando una 

pregunta sobre la coherencia en la implementación pedagógico-filosófica.  

Pareciera que no tiene demasiado sentido el modelo tradicional de enseñanza universitaria 

de la filosofía que no es más que la transmisión de contenidos para ser memorizados y -en 

general- olvidados rápidamente. En este modelo, sabemos si lxs estudiantes aprendieron 

los contenidos de la asignatura con una evaluación clásica de control de lectura. Así, 

tenemos certezas, pero aislamos la posibilidad de que la filosofía sea una creación de 

conceptos, como dirían Deleuze y Guattari (2006). Nos privamos de una invitación a dar un 

paso adelante, a que la creación de conceptos haga de su recorrido por la asignatura un 

proceso significativo y que deje a lxs estudiantes con una relación con la novedad, un nuevo 

concepto que pueden llevar en su trayectoria educativa-filosófica (Arraiga Juárez, 2023). La 

enseñanza de la filosofía es una apuesta, es un riesgo que asumimos. Por esto, como señala 

Cerletti (2008a):  

la tarea de enseñar -y aprender- filosofía no podría estar desligada nunca del hacer filosofía. 

Filosofía y filosofar se encuentran unidos, entonces, en el mismo movimiento, tanto de la 

práctica filosófica como de la enseñanza de la filosofía. Por lo tanto, enseñar filosofía y 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

78 

enseñar a filosofar conforman una misma tarea de despliegue filosófico, en la que 

profesores y alumnos conforman un espacio común de pensamiento. Es en virtud de esto 

que estimamos que toda enseñanza de la filosofía debería ser, en sentido estricto, una 

enseñanza filosófica. (P. 20) 

 

Siguiendo con lo propuesto por Cerletti (2008a), “la enseñanza de la filosofía es, 

básicamente, una construcción subjetiva, apoyada en un serie de elementos objetivos y 

coyunturales. Un buen profesor o una buena profesora de filosofía será quien pueda llevar 

adelante, de forma activa y creativa, esa construcción.” (p. 10) Entonces, objetivamente no 

hay una metodología de enseñanza “en sí” aplicable a todo tiempo, espacio, grupo y 

contenido. No quiere decir que todo esté librado al azar y al acontecimiento como si esto 

fuera un sinónimo de improvisación. Del mismo modo sucede con la evaluación.  

Si nos preguntamos sobre el sentido de la enseñanza de la filosofía, para qué se enseña 

filosofía, una posible respuesta es para desarrollar la capacidad de trascender esa situación 

concreta y visibilizar una salida, o una entrada a la novedad. La filosofía debe trascender la 

enseñanza de algunos contenidos particulares y brindar nuevas oportunidades, nuevas 

formas de indagar, nuevas ideas. La filosofía y la novedad van de la mano. La filosofía quiere 

dar lugar a que aparezcan sujetos deseantes. Sería deseable pensar a la filosofía en la clave 

que Badiou define a la filosofía, la propuesta sería que en el aula haya una “repetición 

creativa”, en todo el proceso de enseñanza-aprendizaje, incluida la evaluación (Cerletti, 

2008a).  

Pero esta perspectiva no es la que monopoliza las prácticas cotidianas universitarias Por 

esto, pareciera difícil que una evaluación en filosofía sea una evaluación filosófica tanto 

para lxs estudiantes, como para quienes están evaluando, sobre todo por los 

condicionamientos institucionales que encuadran esta escena (Cantarelli, Galazzi, 2019). 

Esto puede profundizarse dependiendo de la posición tomada por lxs docentes.  

Si separo hacer filosofía de la escena de enseñanza-aprendizaje va a tener sus 

consecuencias en lo que suceda con lxs estudiantes porque la propuesta pedagógica, lo 

que se ofrezca será diferente. El ejercicio de la docencia implica una toma permanente de 

decisiones. Como toda situación de poder (y entendemos que la relación docente-

estudiante es de asimetría de poder), cualquier decisión que se tome puede afectar o 

ayudar a lxs involucradxs. En este sentido, es central lo planteado por Nesprías y Córdoba 

(2013) cuando señalan que: 

En consecuencia, más que el instrumento de evaluación es la habilidad del docente la que 

debería servir, primero para abrir espacio para la producción personal y colectiva, y 

segundo para reconocerla cuando aparece y no obturarla en favor de lo que se repite. Las 

formas de lo novedoso son múltiples, a diferencia de lo que se repite que es siempre igual a 

sí mismo y homogeneizante. Lo novedoso además varía según el tiempo y el espacio, el 

contexto histórico, y por qué no, cada uno de sus alumnos. (P. 31) 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

79 

Lo desarrollado por Nesprías y Córdoba resulta central por varios motivos: el primero es 

que en la instancia de evaluación ponen el acento en el rol docente porque son ellos 

quienes definen cómo evaluar, con qué instrumento y, especialmente, de qué modo 

corregir, calificar y hacer una devolución a lxs estudiantes sobre lo que sucedió en la 

instancia de examinación. Según lxs autorxs, la clave está en la apertura a la novedad que 

tiene el docente. Se puede hacer lo mismo desde la novedad, y también se puede hacer 

algo distinto, pero no estando receptivx a qué acontecimiento filosófico pueda suceder. 

Si sostenemos que la evaluación efectivamente es parte del proceso de enseñanza-

aprendizaje, podemos pensar a la evaluación como una oportunidad. Pareciera que esta 

afirmación no refleja lo que sucede mayoritariamente en las aulas universitarias de filosofía. 

Pero, lo que se observa en la actualidad es que la evaluación suele ser una instancia de 

reproducción, tanto de formas como de contenidos. Se reivindica el uso de las evaluaciones 

tradicionales fundamentando que es la oportunidad en la que todxs están en igualdad de 

condiciones para demostrar qué saben, que son probos. Ahora bien: así como está 

configurada la escena evaluativa, ¿tiene relación con hacer filosofía?, ¿se puede pensar el 

momento de la evaluación como un momento para filosofar?, ¿es valiosa la evaluación en 

filosofía?, ¿es útil?  

 

La evaluación como garante de calidad  

García Moriyón afirma que el proceso de evaluación es la instancia en la que se constata 

que el docente enseñó filosofía y que el estudiante aprendió. De este modo, el sistema 

promueve evaluaciones que ponen mayor foco en el resultado que en el proceso. En este 

sentido, señala que "evaluar, en definitiva, es en gran parte medir lo que se puede medir o 

hacer mensurable aquello que en principio no sabemos cómo medir." (2007, p.3) Podríamos 

plantear que algunas instancias, como los procesos o las actitudes, son difíciles de evaluar. 

Según la lectura del autor, todo aquello que consideremos que no podemos medir debería 

dejarse a un lado porque, por esa limitación, se convierte en algo secundario. Desde esta 

posición lo inconmensurable debe ser dejado de lado del proceso de enseñanza-

aprendizaje, en tanto no es posible evaluarlo.  

Si partimos entonces de esta posición, es posible que debamos dejar de lado instancias 

relacionadas con el asombro, el acontecimiento, la vivencia, que consideramos valiosas. 

Desde nuestra lectura, el vínculo con lxs estudiantes se encuentra en un lugar central para 

hacer y enseñar filosofía (Cerletti, 2008a). Ese lazo, ese puente que construimos tampoco 

es medible, pero existe y, si lo pensamos en términos de una evaluación, es sumamente 

valioso.  

Según el abordaje de García Moriyón, la función de los distintos instrumentos de evaluación 

utilizados es, en todos los casos, verificar lo que aprendió el estudiante. A su entender, lxs 

docentes deberían poder anticipar cuál es la respuesta correcta a cada consigna. Ningún 

estudiante puede sorprender con lo que elabore. También destaca que la fiabilidad es 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

80 

central al momento de evaluar. Hay una verdad pedagógica que puede ser constatada de 

manera rotunda, con "claridad y distinción". Esto resulta problemático porque está 

presuponiendo que todos los sujetos-docentes tendrán una misma lectura de la escena 

pedagógica, que podrán hacer la misma valoración evocando cierta neutralidad que no 

creemos que exista. Esta definición de la evaluación pone a esta instancia por fuera del 

proceso de enseñanza-aprendizaje porque se convirtió en un dispositivo de reproducción y 

control.  

Por otra parte, es destacable el análisis que hace García Moriyón sobre las calificaciones: 

"Las calificaciones plantean siempre dos problemas puesto que establecen comparaciones 

entre el alumnado y dan legitimidad a procesos de selección con indudables consecuencias 

personales y sociales." (2007, p. 6) 

Esto conduce, en muchas oportunidades, a estigmatizaciones, a consolidar o encaminar a 

algunas subjetividades que se autoperciban limitadas para estar dentro del sistema 

educativo. Aun cuando estén de acuerdo con la calificación, esta lxs sitúa 

foucaultianamente en un orden jerárquico, en una tabla clasificatoria con respecto a una 

comunidad a la que pertenece. La calificación, que mide un aspecto muy concreto de una 

persona (su dominio de determinado contenido filosófico) se hace extensiva a toda la 

persona. Lo que en un principio son aspectos conmensurables se deslizan para evaluar 

aspectos que son más bien inconmensurables. Ya no es el resultado académico en una 

determinada asignatura lo que está en juego, sino el estudiante en general. (García 

Moriyón, 2007, p. 6 y 7) 

Justamente el problema se da porque lo que se evalúa en concreto trasciende el 

desempeño de la persona. Tal vez esa disociación que plantea García Moriyón no se 

efectivice en los hechos. El estudiante es un sujeto que en cada instancia de evaluación-

calificación-acreditación pone en juego mucho más que "una nota". 

Es así cómo podemos observar otro de los aspectos políticos de la evaluación: el destino 

hegemónico para lxs estudiantes universitarios de filosofía. Este consiste en aspirar a una 

beca de iniciación en la investigación apenas terminada la carrera de grado, para ingresar al 

sistema científico nacional argentino. El promedio cobra un lugar protagónico al momento 

de aplicar a una beca de investigación doctoral. Es por esto que en un examen y su 

calificación muchas veces se define el futuro del estudiante, la calificación es condición de 

posibilidad para el desarrollo de la carrera profesional de un estudiante, ¿cómo no va a ser 

angustiante? 

Pareciera que la anticipación y las pautas sobre la escena evaluativa no tienen el 

protagonismo que le daría otra previsibilidad a la instancia. Ese es un punto paradójico de la 

escena: es una examinación, es de control y de evaluación, pero a la vez no se sabe qué 

puede pasar, cuando por la misma propuesta debería ser relativamente predecible. 

Dependiendo del instrumento de evaluación utilizado, la incertidumbre suele tener mayor 

protagonismo. Según García Moriyón (2007), 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

81 

Debemos garantizar que todo ejercicio o prueba que utilicemos para calificar a un alumno 

cumpla prioritariamente una función pedagógica, lo que significa que debe ayudar al 

alumno a averiguar hasta qué punto ha alcanzado los objetivos previstos, en qué ha podido 

fallar y cuáles son las medidas que debe emplear a continuación para garantizar que alcanza 

dichos objetivos.  (P. 7) 

 

Es central que, en lo desarrollado, el filósofo hace hincapié en que el estudiante a pasar por 

el proceso de ser evaluadx, tiene que aprender, debe ser una instancia que sume 

conocimientos, reflexiones que enriquezcan su proceso de aprendizaje. Señala García 

Moriyón: "Todos los alumnos deben tener a principio de curso una hoja en la que se 

especifican con precisión los criterios que van a orientar la calificación, con el porcentaje 

específico asignado a cada uno de esos criterios" (2007, p. 8). Un ejemplo de esto sería la 

utilización de rúbricas. Si bien organizar las pautas con sus correspondientes notas y ese es 

un rasgo destacable, a veces rigidizan el proceso de corrección al basarse tanto en la 

anticipación de lo que se espera de lxs estudiantes. Anula la novedad. Sin dudas, es 

fundamental dar un marco con anticipación sobre lo que planificamos para ese curso, con 

sus propósitos y objetivos definidos. Nuestrxs estudiantes tienen que contar con esta 

información, debemos actuar con honestidad y transparencia para que podamos ir 

anticipándoles qué se espera que suceda en esos encuentros.  

Sin embargo, en las instancias de evaluación universitaria en filosofía muchas veces no se 

puede garantizar este objetivo mínimo que pide García Moriyón, entonces es extraño 

insistir con que la tríada “evaluación-calificación-acreditación” se convierta en una 

oportunidad. Y esto se tensiona con lo que creemos que es el proceso de enseñanza-

aprendizaje de filosofía: es una oportunidad. No existe tal pacto pedagógico con lxs 

estudiantes, pero queremos construirlo. El "contrato pedagógico de calificación" (2007, p. 

8) que plantea García Moriyón es incompatible con las condiciones dadas en el momento de 

evaluar. Es disfrazar la escena porque la calificación es la encarnación de la institución, es su 

mejor representante. Y la representa bien por su propia asimetría que el contrato 

pedagógico de calificación quiere borrar, pero es indeleble.  

Acompañando este posicionamiento, Frassineti (1993) postula que las habilidades 

filosóficas pueden ser enseñadas con claridad por parte de lxs docentes y, por tanto, 

evaluadas. De hecho, es una tarea fundamental: hay que generar habilidades en lxs 

estudiantes para transformarlxs. En este caso, la anticipación tiene un rol protagónico, a tal 

punto que se pueden planificar actividades para desarrollar distintas “actitudes” (por 

ejemplo: la objetividad y el espíritu crítico). Son necesarias planificaciones precisas por 

parte de lxs docentes, que estas se cumplan durante la clase y que se ofrezcan guías que 

acompañen a lxs estudiantes en el aprendizaje. 

Reforzando estos sentidos, González y Stigol (1993) distinguen entre dos modelos de 

enseñanza-aprendizaje en la enseñanza de la filosofía en la universidad. El “modelo 

vigente” es el que utiliza los instrumentos clásicos de evaluación: monografías que trabajan 

las fuentes resumiéndolas o parafraseándolas y también exámenes parciales o finales para 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

82 

desarrollar un tema en un tiempo delimitado. Las conductas esperadas se relacionan con 

memorizar, reproducir y sintetizar acríticamente lo leído. Queda en un margen cualquier 

elaboración personal, dada que la autoridad filosófica proviene y hay que mantenerla 

dentro del canon.  

Pero lo que estas filósofas proponen es un “enfoque crítico” que cambia las conductas a 

desarrollar porque promueve el uso de otros instrumentos de evaluación. En este caso, 

cobran relevancia las guías de lectura, las sesiones de discusión, los trabajos críticos y la 

lectura y discusión públicas (1993, 51). Como estos instrumentos en su conjunto apuntan a 

un proceso de aprendizaje, la calificación tiene que acompañar este criterio, es decir, no hay 

una nota por cada instancia, sino que se calificará al final del recorrido. Lxs estudiantes, en 

este encuadre, tendrán entregas y devoluciones semanales. El intercambio con lxs 

docentes es permanente. En este sentido, las autoras hacen una afirmación fuerte al 

señalar que “los instrumentos de evaluación y los instrumentos de formación son los 

mismos” (p. 55). En esta definición está claro que la evaluación es parte del proceso de 

enseñanza-aprendizaje. Pero, además, se sostiene el supuesto de que no hay nada en la 

formación de un estudiante que no pueda ser evaluable.  

Entonces, si partimos de este grupo de posiciones respecto de la evaluación, esta debe ser 

una parte del proceso de enseñanza-aprendizaje, debe tener una correlación exacta con los 

propósitos y los objetivos. Además, tiene que ser transparente en sus reglas, no una 

trampa. Sin embargo, hay aspectos que no resultan tan fáciles de medir como, por ejemplo, 

el tiempo del aprendizaje. Si bien podemos cuantificar algunos aspectos de la planificación 

docente, una vez que se pone en funcionamiento el proceso de enseñanza-aprendizaje lo 

que sucede, cómo y cuándo empieza a circular por un carril distinto a lo planificado.  

 

La evaluación como dispositivo de control  

Como señalan Nesprías y Córdoba, la evaluación como mera acreditación no tiene mucho 

que decir sobre el proceso de enseñanza-aprendizaje de la filosofía. Hacer filosofía, 

filosofar, es un proceso subjetivo que necesita tiempo de despliegue y desarrollo. Entonces, 

¿cómo cuantificamos y calificamos un proceso de transformación subjetivo? ¿Podemos 

evaluar el deseo como motor del pensamiento? ¿Cómo podemos cuantificar el deseo del 

otro? En la misma línea, se pregunta Galazzi (2018),  

¿Cómo se estandarizan parámetros que permitan medir los grados de la experiencia 

filosófica colectiva? ¿Cómo se valoriza la tensión de la aporía, la cualidad del asombro, la 

agudeza de la duda constante acerca del mundo que nos rodea, la invención radical de 

nuevos mundos posibles? La apuesta porque esto no es -ni sea, por definición-, medible, 

constituye en sí misma una apuesta filosófica para pensar la enseñanza, y solo puede 

sostenerse en un proyecto filosófico compartido y militado por colectivos filosóficos, más 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

83 

que por sujetos individuales que "resistan" en las aulas al embate de la evaluación 

mundializada. (P. 265) 

Acompañando el posicionamiento de Galazzi, podemos ver cómo lo planteado por García 

Moriyón se tensiona y problematiza porque hacer filosofía implica transformar la realidad, 

en la escala que sea, a través de una idea, un concepto, una pregunta. Estamos repartiendo 

de nuevo las cartas que nos tocaron. Cuando hacemos filosofía intervenimos el juego. Por 

esto, sostenemos que reducir la evaluación a un mero instrumento para la calificación y la 

acreditación es empobrecer sustancialmente la potencia del acto de evaluar. Aun así, la 

evaluación existe y no es deseable (al menos desde la filosofía) que este acto produzca 

sujetos “gobernables”. La filosofía tiene la potencia de la creación, crea por sobre 

reproducir. Ahora, ¿cómo reconciliamos la filosofía con la desconfianza? Cerletti (2012) 

articula este problema: 

(...) La acreditación tiene a su vez un supuesto político-pedagógico, no menor, que alcanza 

una dimensión moral: supone que la palabra del otro no debe ser simplemente expresada, 

sino probada, y si no hay algún tipo de prueba instituida, esa palabra no tiene valor. (...) la 

esencia del concepto de evaluación contiene el germen de la desconfianza. (P. 59) 

Cerletti introduce un punto central en los fundamentos de la evaluación: la desconfianza. 

No alcanza con lo que el estudiante autoperciba que aprendió, lo que elaboró a partir del 

proceso de enseñanza-aprendizaje. Como ya señalaron Gvirtz y Palamidessi, tiene que 

demostrar que es probo. Y eso se da porque el sistema educativo no confía en sus 

estudiantes. Exige a lxs docentes que evalúen para garantizar que esa transferencia de 

conocimiento se haya dado y también para transferir una y otra vez un modo de ejercer 

poder. Retomando la tríada “evaluación-calificación-acreditación” y siguiendo a Nesprías y 

Córdoba (2013), 

Por muchos motivos, la calificación de un alumno llega a ser un concreto y puntual acto de 

injusticia. Y no solamente por las posibles consecuencias señaladas, sino también porque se 

basa en una a menudo solapada desconfianza hacia el alumno, al que se le atribuye una 

mala fe constitutiva. (P. 36) 

No hay neutralidad en el acto de evaluar porque es un ejercicio de poder, aunque haya una 

decisión de ejercer la profesión desde una perspectiva ética y justa. Entonces, podemos 

pensar ¿cuál es el vínculo de la evaluación con la justicia? Parece una dificultad insalvable 

considerar a la examinación como una instancia de equidad y, por tanto, que la calificación 

sea implementada con justicia.  

Desde una perspectiva foucaultiana, a través de la evaluación se consolida un tipo de 

ejercicio de poder que sostiene y legitima el monopolio de quienes sostienen y legitiman 

unos dispositivos que distribuyen roles y configuraciones del saber. A esta conclusión 

podemos arribar a partir de observar que hay un doble juego con el poder: por un lado, se 

transfiere el conocimiento y el estudiante está empoderadx. A su vez, estos mecanismos de 

(des)autorización que distribuyen los roles respecto del saber confirman la relación de 

poder, refuerza la jerarquía del docente. El poder produce saber y este saber cristalizado, 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

84 

objetivado consolida al poder que lo produjo, se retroalimentan. Este saber hay que 

comprenderlo en sentido amplio, es más que conocimiento, sino que es un modo de 

legitimar al poder. En este sentido, Foucault (2009) clarifica al señalar que: 

(...) no es la actividad del sujeto de conocimiento lo que produciría un saber, útil o renuente 

al poder, sino que el poder-saber, los procesos y las luchas que lo atraviesan y que lo 

constituyen, son los que determinan las formas y los dominios posibles del conocimiento. 

(p. 37) 

Con estas palabras, Foucault clarifica que el poder no solo se ejerce a través de un tipo de 

saber o conocimiento en particular, sino que es una forma propia de las relaciones de saber. 

El poder es un modo, una acción, un ejercicio que se refuerza a sí mismo de manera 

permanente. En este ritual, podemos notar cómo la acción de evaluar finalmente consolida 

la relación asimétrica de poder “docente-alumnx” (Foucault, 2009). Se habla de educar 

cuando en realidad se quiere dominar porque lo central de esta técnica es que opera como 

un “mecanismo de objetivación”: hay un objeto (el saber) que tiene el docente y lo 

transfiere en el proceso de enseñanza-aprendizaje. Luego corrobora con la evaluación que 

esa transferencia de saber (y poder) se haya concretado. Y ahí aparece la normalización de 

la evaluación que, en definitiva, funciona como un castigo. En “Vigilar y castigar” (2009), 

Foucault desarrolla de manera clarificadora en el apartado llamado “El examen” lo 

siguiente: 

El examen combina las técnicas de la jerarquía que vigila y las de la sanción que normaliza. 

Es una mirada normalizadora, una vigilancia que permite calificar, clasificar y castigar. 

Establece sobre los individuos una visibilidad a través de la cual se los diferencia y se los 

sanciona. A esto se debe que, en todos los dispositivos disciplinarios, el examen se halle 

altamente ritualizado. En él vienen a unirse la ceremonia del poder y la forma de la 

experiencia, el despliegue de la fuerza y el establecimiento de la verdad. (...) La 

superposición de las relaciones de poder y de las relaciones de saber adquiere en el examen 

toda su notoriedad visible. (p. 218) 

Así, el filósofo nos muestra que el trasfondo de neutralidad que suele leerse sobre esta 

ceremonia no es tal. La intención de disfrazar a la evaluación como un mecanismo de 

objetivación como una escena teñida de imparcialidad queda al descubierto por sus 

diversas aristas como un mecanismo de dominación. La evaluación tal como la conocemos y 

vivenciamos mayormente es un dispositivo de control. Un claro ejemplo de esto se da en las 

materias de filosofía que se aprueban con examen final oral y que durante la cursada lxs 

estudiantes no tuvieron ninguna instancia de evaluación similar. Es decir, en el momento 

que se define si la materia está o no aprobada, se está innovando con un dispositivo que no 

fue utilizado previamente y que es novedoso para lxs estudiantes. En esos casos, tal vez, el 

problema no sean los nervios, la oralidad, sino la combinación de los instrumentos en 

contextos tan diversos del proceso de aprendizaje de lxs estudiantes.  

Entonces, en este contexto de funcionamiento institucional ¿cómo puede vincularse la 

filosofía con el examen? ¿Es posible un examen filosófico? ¿El producto de ese examen 

puede separarse de esta forma de objetivación? Este dispositivo de control puede 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

85 

transmutar de mecanismo de dominación a mecanismo de expulsión y, finalmente dar lugar 

al darwinismo académico. 

Conclusión  

Como analizamos en este recorrido, si entendemos que la evaluación en filosofía es parte 

del proceso de enseñanza-aprendizaje sería deseable que la instancia de evaluación sea 

filosófica: se aprenda y haga filosofía mientras el docente evalúa y lxs estudiantes son 

evaluadxs. A pesar de ese acuerdo generalizado, desde las prácticas institucionales y 

demandas del propio sistema educativo por acreditar, observamos que esta intención 

merma a tal punto de ser un horizonte lejano. 

El recorrido de este trabajo buscó ser una invitación a revisar los instrumentos de 

evaluación que se utilizan, pero así también pensar en la modalidad y contextos de 

ejecución. Esto no es menor si, en general, asociamos a la instancia de evaluación con la 

calificación. Inevitablemente, el “afuera” (por ejemplo, las exigencias de acreditación del 

sistema educativo) ingresan al aula, al proceso de enseñanza-aprendizaje dado por 

estudiantes y docentes. 

La convivencia con el espacio-tiempo del aprendizaje y la evaluación genera una situación 

paradójica y de tensión que sería interesante reconciliar. Podríamos revisitar las instancias 

de exámenes pensándolos desde diversos ejes. Un eje, por ejemplo, para pensar en la 

implementación de los dispositivos de evaluación filosófica puede ser la amabilidad. Si 

transversalmente analizáramos cómo evaluamos desde la amabilidad, probablemente 

surjan cambios en lo que queramos ofrecer en las aulas universitarias y, por tanto, en 

nuestra propuesta pedagógica-filosófica.  

  

 

Referencias 

Anijovich, R. y Cappeletti, G. (2018), La evaluación como oportunidad. Paidós. 

Arriaga Juárez, A. (2023). ¿Hay que defender la Filosofía? Reflexión y propuesta sobre la enseñanza 
del filosofar. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 10(19).11-29. 

Cantarelli, N., Galazzi, L. (2019), Pacto de silencio: modalidades patriarcales de funcionamiento en las 
aulas universitarias de Filosofía, en Avatares Filosóficos #6, pp. 92-101. 

Cerletti, A. (2012a), La evaluación en Filosofía: aspectos didácticos y políticos. en Educ. rev. (46) • Dic 
2012. 

Cerletti, A. (2012b). Aspectos políticos de la evaluación. En FIORITI, G. Y CUESTA, C. (comp.), La 
evaluación como problema. Aproximación desde las didácticas específicas. Miño y Dávila y 
UNSAM.  

Cerletti, A. (2008a), La enseñanza de la filosofía como problema filosófico. Libros del Zorzal. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2006), ¿Qué es la filosofía? Anagrama.  



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 73-86, 2025 
ISSN 2408-4751 

86 

Frasinetti, M. (1993). Las actitudes en la enseñanza filosófica. en OBIOLS, G. y RABOSSI, E. (comps.), 
La Filosofía y el filosofar. Problemas en su enseñanza. Centro Editor de América Latina. 

Foucault, M. (2009), “Suplicio” y “Disciplina” en Vigilar y Castigar: nacimiento de la prisión. Siglo XXI. 

Galazzi, L. (2018). ¿Es posible una didáctica de la filosofía inmanente? En Filosofía y enseñanza: 
miradas en Iberoamérica. Pulido Cortés, O.; Espinel Bernal, O.; Gómez Mendoza, M.A. (coord). 
Editorial UPTC. 

García Moriyón, F. (2007). Evaluación y calificación del rendimiento educativo. En Pregunto, dialogo, 
aprendo. Cómo hacer filosofía en el aula. De la Torre.  

González, M.C. y Stigol, N. (1993). La enseñanza de la filosofía como la enseñanza de una técnica: el 
problema de los instrumentos de evaluación y Discusión por Alcira Bonilla, en OBIOLS, G. y 
Rabossi, E. (comps.), La Filosofía y el filosofar. Problemas en su enseñanza. Centro Editor de 
América Latina. 

Monteiro, R.(2016). Problemas filosóficos entre ensinar e aprender. Ixtli. Revista Latinoamericana de 
Filosofía de la Educación. 3(6). 255 - 265 

NESPRÍAS, J. y CÓRDOBA, C. (2013). La evaluación en la enseñanza de la filosofía. De la cuestión 
técnica al abordaje filosófico. En Cerletti, A. y Coul+o, A. C. (COMP.). Enseñar Filosofía. 
Enfoques y propuestas. OPFyL (FFyL, UBA).   

Palamidessi, M. y Gvuitz, S. (2014). Formas de evaluar. En El ABC de la tarea docente: currículum y 
enseñanza. Aiqué. 

 

 

Victoria Falke 

Profesora, Licenciada y Doctoranda en Filosofía (FFyL, UBA). Es docente en la carrera de 
Filosofía de la UBA en la asignatura “Teoría y práctica de la enseñanza filosófica” y dictó 
seminarios sobre filosofías e infancias. Enseñó en el nivel primario, secundario y en espacios 
de educación no formal (contextos de encierro y centros comunitarios). Integra el “Grupo 
El Pensadero" desde sus inicios. 

 


