
 
 IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 57-72, 2025 

 
 

O trote como ritual de passagem em uma cultura 
canibal 

 

Filipe Ceppas 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (filcepps@gmail.com) 
https://orcid.org/0000-0003-2499-9210 

 

Franklim Drumond de Almeida  

Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia (franklimdrumond@gmail.com) 
https://orcid.org/0000-0002-6381-6600 

 

Recibido: 31/07/2025   /   Aceptado: 01/10/2025   /   Publicado: 15/11/2025 

 

Para citar este artículo: 

Ceppas, F. & de Almeida, F. D. (2025). O trote como ritual de passagem em uma cultura 
canibal. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 12(24), 57-72. 
https://doi.org/10.63314/FCMQ4508  

Resumo 

A história da universidade de origem europeia coexiste com a história do trote. Este artigo 
propõe uma leitura filosófica do trote universitário como rito de passagem sacrificial que 
expressa o funcionamento simbólico de uma cultura canibal contemporânea. Ao mobilizar 
os aportes teóricos da antropologia de Arnold van Gennep e da filosofia da diferença de 
Jacques Derrida, argumentamos que o trote universitário reproduz estruturas rituais de 
separação, purificação e assimilação que operam como modo de simbolizar a violência da 
desigualdade social. A prática é interpretada como mecanismo simbólico de incorporação, 
pelo qual o calouro, transformado em vítima, é integrado à comunidade acadêmica por 
meio de atos que encenam uma devoração. Ao final, a análise revela como o trote expressa 
a lógica meritocrática instalada em instituições públicas e seus efeitos subjetivos ao 
reproduzir hierarquias simbólicas. 

Palavras-chave: trote, sacrifício, canibalismo 

 

Sobre la novatada como ritual de paso en una cultura caníbal 

Resumen 

La historia de la Universidad de origen europeo coexiste con la historia de las novatadas. Este 
artículo propone una lectura filosófica de la novatada universitaria como rito de paso sacrificial que 
expresa el funcionamiento simbólico de una cultura caníbal contemporánea. Al movilizar los aportes 
teóricos de la antropología de Arnold van Gennep y de la filosofía de la diferencia de Jacques Derrida, 
argumentamos que el trote universitario reproduce estructuras rituales de separación, purificación y 

mailto:filcepps@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2499-9210
mailto:franklimdrumond@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6381-6600
https://doi.org/10.63314/FCMQ4508


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

58 

asimilación que operan como modo de simbolizar la violencia de la desigualdad social. La práctica se 
interpreta como un mecanismo simbólico de incorporación, mediante el cual el estudiante de primer 
año, convertido en víctima, se integra en la comunidad académica a través de actos que escenifican 
una devoración. Al final, el análisis revela cómo la novatada expresa la lógica meritocrática instalada 
en instituciones públicas y sus efectos subjetivos al reproducir jerarquías simbólicas. 

Palabras clave: novatada, sacrifício, canibalismo 

About hazing as a rite of passage in a cannibal culture 

Abstract 

The history of the university, which originated in Europe, coexists with the history of hazing. This 
article proposes a philosophical reading of university hazing as a sacrificial rite of passage that 
expresses the symbolic functioning of a contemporary cannibalistic culture. By drawing on the 
theoretical contributions of Arnold van Gennep's anthropology and Jacques Derrida's philosophy of 
difference, we argue that university hazing reproduces ritual structures of separation, purification, 
and assimilation that operate as a way of symbolizing the violence of social inequality. The practice is 
interpreted as a symbolic mechanism of incorporation, whereby the freshman, transformed into a 
victim, is integrated into the academic community through acts that stage a devouring. Ultimately, 
the analysis reveals how hazing expresses the meritocratic logic installed in public institutions and its 
subjective effects in reproducing symbolic hierarchies. 

 

Keywords: hazing, sacrifice, cannibalism 

 

 

1.  Introdução 

A persistência dos trotes universitários em instituições de ensino superior, apesar de 

diversas proibições legais e campanhas institucionais, evidencia que essa prática ultrapassa 

a dimensão de uma recepção. O trote resiste como expressão de uma lógica cultural mais 

profunda que inclui um processo de rito de passagem. A entrada em uma nova ordem social, 

marcada por assimetrias, equivale aqui a um processo de incorporação. Compreender o 

trote universitário como um rito de passagem permite aprofundar a discussão sobre 

processos de assimilação violenta, típica de uma cultura do mérito e da performance. 

A associação entre trote, rito e sacrifício permite reposicionar criticamente o fenômeno 

dentro do campo da filosofia e da antropologia. Os pensamentos de Arnold van Gennep 

(1873-1957), Jacques Derrida (1930-2004) e Nancy Fraser (1947) reforçam a compreensão da 

entrada no espaço universitário como reconfiguração identitária que se realiza por meio da 

violência ritual. O calouro, no trote ou recepção, é submetido a um conjunto de provas 

simbólicas – físicas, morais, psicológicas – que o deslocam de sua condição anterior e o 

inserem na comunidade universitária. Essa inserção, contudo, exige a renúncia de uma 

identidade anterior e a adoção de uma nova forma de pertencimento, conquistada à custa 

de um sacrifício que obedece a estruturas culturais que exigem, para o acesso, uma 

contrapartida de sofrimento, humilhação e submissão. 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

59 

Longe de ser um fenômeno residual ou pueril, o trote expressa uma lógica social que se 

atualiza de modo paradoxal: ao mesmo tempo que sinaliza a entrada no mundo da razão, 

do saber e da formação acadêmica, ele é permeado por uma (ir)racionalidade violenta que 

reproduz categorias de exclusão herdadas da cultura moderna e colonial. A prática do 

trote, nesse sentido, pode ser lida como um ritual de canibalismo simbólico, em que o 

calouro é alienado, transformado em “carne ritual” e assimilado por uma comunidade que, 

para manter-se coesa, precisa reiterar sua fronteira entre o dentro e o fora, o civilizado e o 

bruto, o veterano e o novato. 

Este artigo propõe, portanto, uma leitura filosófica do trote universitário como dispositivo 

sacrificial de incorporação, enraizado em estruturas simbólicas que articulam canibalismo, 

meritocracia e performatividade. Ao mobilizar uma perspectiva crítica sobre as formas 

contemporâneas de violência institucional, procuramos compreender de que modo tais 

ritos permanecem operando como tecnologias de subjetivação e controle, paradoxalmente 

acolhidas como tradição, festa ou celebração da entrada no ensino superior. 

 

2. Elemento iniciático: o hino 

Une catégorie est toujours une accusation 

Derrida 

 

Entre os gêneros musicais e literários, o hino se desenvolveu como gênero de exaltação 

que destaca qualidades de modo extremo. Aplicado a um território, o hino procura reunir 

de maneira grandiosa algo da história e dos elementos culturais mais relevantes. O hino 

também é utilizado como insígnia identitária de instituições como forma de apresentar de 

maneira potente e breve suas características. Assim, ele deve servir como mediação de 

reconhecimento entre aqueles que fazem parte de certa instituição. 

A origem grega da palavra aponta para a figura mítica Ὕμνος (Himno), um pastor frígio 

morto pela ninfa Niceia; também para o feminino Ὑμνώ (Himnó), possivelmente uma das 

Musas; e para Ὑμηναῖος, Ὑμήν (Himeneu, Hímen) divindade dos casamentos que tem sua 

origem confundida com as próprias canções nupciais (Dicionário Etimológico da Mitologia 

Grega, 2013, p.141)1. O hino, como gênero literário, é o mais favorável à jactância de origem 

e aproxima-se muitas vezes da xenofobia. 

 
 
1 Hímen é elemento central na análise que Derrida propõe de ideias caras à produção literária de 
Mallarmé. Em La dissemination, de 1972, são apresentadas questões relacionadas ao gênero (ou à 
“diferença sexual”), que serão desenvolvidas ao longo de todo o projeto da desconstrução. Esse “não 
lugar”, esse entre um dentro e um fora, é uma imagem (conceito) que pode ser aplicada ao trote, 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

60 

Na mitologia grega, Himeneu foi um jovem morto no dia do casamento e, por isso, cantado 

em outras núpcias para ser propiciado (Theoi, 2024, s.p.). Nessa história, o papel do hino 

pode ser entendido como uma mediação substitutiva ao sofrimento. Um modo de aplacar a 

dor e proteger-se de um risco possível. O hino, como uma canção celebrativa para ocasiões 

e lugares, com carga emocional excessiva, foi qualificada com um neologismo de curiosa 

origem brasileira, a partir do século XX. O adjetivo “ufanista” passou a compor a semântica 

do hino como uma de suas características. Segundo o Dicionário Aurélio, o termo 

“ufanismo” baseia-se no espírito laudatório da obra Porque me ufano do meu país (1901), de 

Afonso Celso de Assis Figueiredo Júnior, político e poeta, um dos fundadores da Academia 

Brasileira de Letras (ABL). De origem espanhola, “ufano”, como correspondente de 

orgulho, passou a ser utilizado para o tipo de patriotismo exacerbado que qualifica certas 

criações literárias. O Hino Nacional Brasileiro nos proporciona um exemplo em seus versos 

“Verás que um filho teu não foge à luta, / Nem teme, quem te adora, a própria morte”. Esse 

tipo de texto indica uma assimilação completa da identidade nacional, sem a qual a pessoa 

não poderia viver e, portanto, pela qual aceitaria a morte. 

Em Comunidades imaginadas: reflexões sobre a origem e a difusão do nacionalismo (2006), 

Benedict Anderson discute um dos aspectos que tornam o hino uma mediação cultural que 

promove a imaginação de uma comunidade: o uníssono. Ao cantar um hino, em certas 

datas e locais, a pessoa implica-se numa tradição que promove certa simultaneidade. O 

canto pessoal une-se ao canto de antepassados e de outros companheiros no mesmo lugar 

ou em outros lugares que repetem, em uníssono, declarações de louvor institucional. O 

resultado dessa simultaneidade é a imaginação de uma unidade, um nós comunitário. Essa 

experiência de simultaneidade imaginada opera na subjetividade conformando a 

identidade, embora não haja forte relação intersubjetiva entre os participantes, “o som 

imaginado” do coro (Anderson, 2008, p.204) confirma uma identidade. 

Entre as expressões estéticas da assimilação à universidade, o hino é um dos elementos que 

muitos calouros devem aprender no seu processo iniciático, ainda que nem sempre se trate 

do hino oficial do centro universitário, mas de alguma canção paródica. Em resumo, o hino 

é um dos elementos que pretendem despertar um sentimento ufanista com relação a um 

curso ou a uma instituição de ensino superior, fazendo parte de repertórios e práticas que, 

durante os trotes universitários, objetivam a incorporação por meio de sacrifícios. 

 

3. Mediação identitária, assimilação, incorporação 

Além do hino, há muitas mediações estético-políticas que influem sobre as identidades em 

rituais de acesso às instituições e que podem ser analisadas com o auxílio das ideias que 

Jacques Derrida desenvolveu em seus seminários de 1989-1991 sobre 

 
 
enquanto rito de passagem, relevante para uma análise do machismo e da emasculação nesse tipo de 
ritual. 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

61 

assimilação/incorporação.2 Nesses seminários, o canibalismo é um tema entrelaçado à 

relação metafórica estabelecida entre comer e pensar, explorada por Derrida notadamente 

a partir de Glas (1974). O comer como metáfora da assimilação operada no ato de pensar 

esteve entre os temas discutidos por Derrida. Em entrevista a Daniel Birnbaum e Anders 

Olsson, o filósofo franco-argelino afirma: “as figuras de incorporação na hermenêutica e na 

filosofia especulativa são o que chamo de ‘tropos de canibalismo’”(Birnbaum, 2009, s.p.). 

Se entendermos tropos como um conjunto semântico ou direção a que certos conceitos se 

encaminham, é possível compreender a familiaridade das experiências de comer, assimilar, 

pensar, interpretar etc. O tropos do canibalismo, pelo qual a filosofia se estrutura, faz com 

que o discurso filosófico estabeleça uma “relação de identidade, ou ao menos de 

semelhança” (Salvaterra, 2020, p.351) entre o sentido comum de uma palavra e um sentido 

técnico-filosófico. Com isso, o conceito filosófico pretende revelar algo da realidade de 

modo posterior ao sentido da palavra e antes de ser um conceito. É por uma certa magia de 

assimilação/incorporação que o conceito pretende carregar algo de uma pura designação 

da palavra.  

Derrida explora o comer metonímico que “descreve a operação da subjetividade, enquanto 

apreensão do outro pelo pensamento, mediante a experiência, simbólica ou real, do comer 

– falar – interiorizar” (Salvaterra, 2020, p.357). Salvaterra, ao analisar os seminários sobre 

canibalismo de Derrida, ressalta a tese de que o “...‘pensar’, em geral e em todas as suas 

formas (compreender, idealizar, apreender, significar, falar, sentir, relacionar, etc.), é 

sempre uma incorporação do outro e um ultrapassamento da fronteira que divide o interior 

e o exterior: é como comer” (Salvaterra, 2020, p.365). Podemos compreender, de modo 

semelhante os rituais de passagem, como formas de assimilação, de “pensamento” 

instauração de identidades? O hino e o trote, como expressões de adesão ufanista a uma 

realidade espacial ou temporal, não devem ser entendidos como expressão/regurgitação da 

incorporação simbólica dessa realidade? Não seria o trote uma espécie de “banquete” 

celebrativo sacrificial? 

 

4. Canibalismo e incorporação ritual: o trote 

Alguns estudos sobre a aplicação de trotes, no Brasil, demonstram o papel desse evento 

universitário para a incorporação de novos membros nos centros universitários. Na década 

de 1960, ao analisar o trote aplicado aos novos alunos do Instituto Tecnológico de 

Aeronáutica (ITA), Antipoff considerou que o evento “possui propriedade de ordem 

psicológica e social, que muito aproxima calouros e veteranos, propiciando uma atmosfera 

de camaradagem e, sobretudo, de honestidade, ao propugnar o culto da tão falada 

 
 
2 Os seminários inéditos Manger l'autre, de 1989-90, e Rhétoriques du cannibalisme, de 1990-1991 
encontram-se disponíveis para consulta na Universidade de Irvine (EUA) e no Institut Mémoires de 
l'édition contemporaine - IMEC (França). 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

62 

‘disciplina consciente’”(Antipoff, 164, p.75)3. Em sua análise, Antipoff examina o trote como 

um evento de purificação da vítima (calouro) incorporada pelo herói (veterano). Neste 

caso, o trote, como um evento de passagem, serve de mediação para que a vítima ascenda 

ao estatuto heroico, passe de calouro a veterano. O trote torna-se uma celebração 

sacrificial em que se canibaliza o aprovado/provado (calouro) e se garante a continuidade 

da estrutura social4. Sua estrutura é violenta. A atmosfera que gera é de uma camaradagem 

de sobreviventes, do mesmo tipo que geram as experiências concentracionárias. Como 

Antipoff registra, em situações ameaçadoras como a entrada na comunidade universitária, 

não há quem não se deixe penetrar efetivamente. Resulta daí um fenômeno de 

aproximação efetiva, como o frequentemente lembrado na literatura - amizades contraídas 

em campanhas militares, em campos para detentos, etc. Trata-se de uma aproximação 

decorrente na sua origem de um mesmo tipo de sofrimento e que, no caso, é o trote 

(Antipoff, 1964, p.88). 

Entretanto, a incorporação-divinização da vítima do trote que passa de calouro a veterano 

não pode ser total, como em qualquer sacrifício. O sacrifício, mesmo o holocausto, tem um 

resto. O regime de nomeação calouro/veterano como definição categórica que distingue 

vítima de imolador pode ser compreendido como um modo com que se manifesta a 

desigualdade de nossa sociedade. Desigualdade que também pode ser pensada por meio 

do tropo canibalismo, na medida em que a exploração do trabalho é um modo de 

devoração da vida dos trabalhadores (Fraser, 2024). Derrida afirma que “uma categoria é 

sempre uma acusação” (Derrida, 1990, s.p.). A mudança de categoria operada, de modo 

violento, no trote não deixa de acusar o arranjo social que separa, de modo brutal, quem 

tem acesso à universidade daqueles que não têm acesso a ela. 

Os professores Marco Akerman e Silmara Conchão conduziram, em 2015, um estudo sobre 

a recepção de uma turma de calouros na Faculdade de Medicina do ABC (FMABC). O relato 

foi publicado em 2020 e contribui para a percepção sobre a continuidade das violências do 

trote. A pesquisa de Akerman e Conchão foi conduzida cinco anos após várias intervenções 

para alterar a cultura de trote realizada na Faculdade de Medicina do ABC. Em 2015, a turma 

 
 
3 Disciplina Consciente ou DC “é o código de ética dos alunos e professores do ITA, que permite, entre 
outras coisas, a confiança mútua e a execução de trabalhos e provas sem a fiscalização dos professores. 
De difícil definição devido aos seus aspectos subjetivos, consiste no entendimento, conscientização, 
discernimento, vivência e prática das normas vigentes, sem necessidade de fiscalização ostensiva (APG-
ITA, 2025, s.p.). Para garantir a execução da DC, existe no ITA um Departamento de Ordem e Orientação 
composto por estudantes. O conceito pertence à história da instituição desde a década de 1950, quando 
“o professor Joseph Morgan Stoke, ex-professor do Massachussets Institute of Technology - MIT e 
primeiro chefe da Divisão de Alunos” o propôs como forma de método disciplinar interno (Gomes, 2004, 
s.p.). 
4 É de notar que a conclusão do ensino universitário, em nossos dias, não é garantia de mudança de 
classe social ou garantia de emprego. No entanto, o estatuto cultural do ensino superior permanece 
relevante, tendo em vista a baixa escolaridade geral em nosso país. 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

63 

responsável pela recepção dos calouros foi aquela que motivou as intervenções da 

faculdade após denúncias contra uma “recepção” realizada em 2010.5 

Os pesquisadores encontram uma realidade pouco diferente, tendo recebido relatos em 

que se destacam os temas da “tradição” e da “hierarquia”, sendo que “a palavra 

‘hierarquia’ aparece com frequência em torno de 70% das narrativas” (Akerman; Conchão, 

2020, p.3). Em um dos relatos é possível perceber que a ideia de participação no 

privilegiado mundo dos futuros médicos é gestada pela incorporação de práticas 

determinadas pelo grupo, caracterizando-se pela imposição de ideias que não são 

exatamente motivadoras de afeição à profissão ou à faculdade. A pessoa entrevistada diz: 

“sinceramente, o que nos é vendido como tradição tem uma boa dose de lavagem cerebral. 

Eu perfeitamente sou capaz de amar a faculdade sem necessariamente estar disposta a me 

enquadrar num sistema que não faz sentido para mim” (Akerman; Conchão, 2020, p.4). 

Apesar de ser proibido no Estado de São Paulo pela Lei Nº 10.454, de 20 de dezembro de 

1999, o trote continuou a existir nas universidades públicas e privadas sob a alcunha de 

“recepção”. A persistência dos atos violentos levou à edição de uma nova lei, em 2024, 

igualmente sumária e muito parecida com a de 1999. Trata-se da Lei N° 18.013, de 05 de 

agosto de 2024. A principal diferença entre ambas é o objeto, enquanto a primeira veda a 

realização de trote, a segunda veda 

a realização de atividades de recepção de novos estudantes, ou ao longo do ano letivo, em 

instituições de educação técnica e superior que envolvam coação, agressão, humilhação, 

discriminação por racismo, capacitismo, misoginia ou qualquer outra forma de 

constrangimento que atente contra a integridade física, moral ou psicológica dos alunos 

(São Paulo, Lei 18.013/ 2024). 

 

5. Rito de passagem 

A incorporação à comunidade universitária de maneira violenta, ainda que incruenta, 

acompanha em muitos aspectos os processos ritualísticos de passagem. Van Gennep, em 

Os ritos de passagem (2011), aborda diferentes formas desses ritos, nos quais podemos 

incluir o trote. Gennep compreende que os ritos de passagem têm, principalmente, a 

função de levar a pessoa de um estágio a outro, seja com relação à idade, à localização, ao 

estado de vida ou à hierarquia social. A Universidade, como indica Derrida, pode “servir a 

finalidades inaparentes, reconstituir poderes de casta” (Derrida, 1999, p.154) e ser o 

 
 
5 Os trotes violentos na Faculdade de Medicina do ABC foram por diversas vezes noticiados na imprensa 
e na televisão, em especial em 2004 e 2006. Ver, por exemplo, 
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/cotidian/ ff1802200427.htm Infelizmente, diversas outras 
instituições de ensino superior também são objeto de atenção, anualmente, em função do grau de 
violência de suas “recepções de calouros”. O último caso de repercussão foi na Unesp, em 2025. 
https://www.youtube.com/watch?v=fj9tg1z_QJE  

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/cotidian/%20ff1802200427.htm
https://www.youtube.com/watch?v=fj9tg1z_QJE


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

64 

ambiente de muitas mudanças na vida dos graduandos, não só aquela ligada à sua 

formação profissional. Gennep chama de ritos de agregação aqueles que incluem uma 

pessoa a uma fraternidade, compondo, com o rito de separação e um período de margem, 

o ritual de passagem. 

Rituais de passagem, assim, têm um “esquema completo [que] admite em teoria ritos 

preliminares (separação), liminares (margem) e pós-liminares (agregação)” (Gennep, 2011, 

p.30), não se tratando de um ato isolado, mas de um prolongamento de ações mágico-

religiosas que têm o papel de conceber uma nova identidade ou personalidade. Embora se 

assemelhem, cada ritual de passagem tem uma finalidade própria. O trote, poderíamos 

dizer, tem o papel de conceder uma nova identidade ao calouro. Não apenas identidade de 

universitário, mas antes de universitário de uma certa faculdade. Por isso, os trotes são 

realizados pelas turmas mais antigas de cada curso e, normalmente, não de maneira 

generalizada. O objetivo é criar uma identificação à fraternidade de futuros profissionais. A 

resistência costuma gerar mais violência, como no caso de Francisco da Cunha e Menezes, 

que foi morto após resistir ao trote aplicado na Faculdade de Direito de Olinda, em 1831, “o 

primeiro registro de morte” (Fante, 2008, s.p.) nessa situação, no Brasil. 

A violência aplicada no ritual de passagem, segundo Gennep, funciona ora como 

purificação, ora como lustração e, em muitos casos, um meio para garantir uma marca 

permanente que incorpore o calouro à fraternidade. O caso das incisões e mutilações 

físicas, presente em muitas culturas, testemunha que as relações fraternais se estabelecem 

também graças a esses tipos de amuletos incorporados que assinalam a força do 

clã/fraternidade. 

O uso de sacrifícios de animais se apresenta como mediação da transformação – a 

passagem de calouro a veterano também inclui certa transformação animal/humano. 

Segundo Zuin, já “em 1491, os veteranos alemães da universidade de Heidelberg rotulavam 

o calouro como um animal que precisaria passar por uma série de provações para poder ser 

considerado civilizado” (Zuin, 2011, p.590). A simbolização em animal, seja pelo uso de 

adereços ou máscaras (como narrado por Antipoff e por Zuin), seja pela atribuição de 

apelidos (conforme Rodrigues et all, 2020, e Akerman; Conchão, 2020) constitui um 

importante momento da separação do calouro em relação ao seu mundo familiar e a 

comunidade universitária. A atribuição de uma identidade inumana, muitas vezes 

relacionada a algum traço físico, tem em vista uma redução ao manipulável. O processo 

alcança seu objetivo se é realizado “por meio de um espetáculo na frente da comunidade” 

(Anest, 1994, p.124). 

Antes de avançar na análise do trote enquanto iniciação sacrificial, vejamos, com a ajuda de 

Antipoff, Zuin e Rodrigues, como ele reproduz a tríade que forma o ritual de passagem, 

segundo Gennep: separação, período de margem e agregação. Gennep narra a sequência 

de ritos para a entrada em sociedades especiais de tribos do Congo e da Guiné, contendo 

elementos comuns a outras comunidades. Segundo a recolha de etnólogos citados em Os 

ritos: 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

65 

A sequência dos ritos é a seguinte: separa-se o noviço de seu ambiente interior (reclusão na 

floresta, para a qual é levado; lustração; flagelação; intoxicação pelo vinho de palmeira, 

tendo como consequência a anestesia), ao qual (sic) está “morto”, sendo agregado ao 

novo ambiente. Em seguida vem o período de margem constituído por mutilações 

corporais (circuncisão, que algumas vezes é praticada na criança de pouca idade, sem 

conexão com a sociedade secreta), pinturas corporais (em branco, vermelho). Os noviços 

permanecem nus durante toda a duração das provas, porque estando mortos, não devem 

sair de seu retiro e mostrar-se aos homens. Há ainda a instrução pelo nganga (padre-mago), 

língua especial, alimento especial (tabus alimentares). Depois vêm os ritos de reintegração 

ao ambiente anterior, elemento que não precisa existir para os iniciados no clã totêmico ou 

na fraternidade (Gennep, 2011, p.83). 

A narrativas apresentadas por Gennep e as práticas realizadas em diferentes universidades 

apresentam grande proximidade. Nas narrativas recolhidas por Antipoff, Rodrigues, Zuin e 

outros, referentes a manifestações públicas de “agregação” de calouros a diferentes 

faculdades, ao longo dos séculos XX e XXI, observam-se os seguintes ritos: 

a) Separação: os calouros são proibidos de sair do campus ou do local em que ocorrem 

festas ou eventos. Esse período pode durar todo o evento ou algum tempo maior. 

Alguns dos eventos ocorrem em centros esportivos ou em bares aos quais os 

calouros são constrangidos a ir. Em muitas ocasiões há algum tipo de lustração, 

muitas vezes envolvendo lama, tinta ou bebida alcóolica. Pode acontecer, ainda, de 

se exigir a nudez para o banho lustral6. Nessa fase, podem ocorrer flagelações ou 

outros castigos físicos. 

b) Período de margem: tempo em que o calouro é chamado de “bicho”. Nessa fase, a 

identidade que fora comprometida permanece em transição. O objetivo desse 

período é o de introdução a costumes, tradição e hierarquia da fraternidade. Pode 

ser exigido do calouro que limpe sapatos, organize ambientes, elabore trabalhos 

para veteranos, participe de atividades extracurriculares, sirva comida. Nesse 

período pode ocorrer assédio moral para que o calouro faça algo que o identifique 

com a fraternidade, por exemplo, atacar grupos de outros cursos. 

c) Agregação: quando o calouro deixa de ser chamado de “bicho” e se torna membro 

da fraternidade, assumindo algumas responsabilidades. 

 

 
 
6 Rodrigues et. al. apresentam um relato muito parecido com a descrição de Gennep: “antes de entrar 
na faculdade, ficava horrorizada com os relatos de colegas que já tinham passado pelo trote e contavam 
que foram obrigados a brigar entre si em um buraco com lama em que tinha bichos, andar amarrados 
enquanto recebiam ordens, ajoelhar e jurar servir seus veteranos, passar uma bala de boca em boca, 
colocar preservativo em uma banana usando a boca, tudo isso sempre supervisionado por dezena de 
pessoas aos berros e risos” (Rodrigues et. al., 2020, p.13489). 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

66 

A estrutura do trote possui um caráter de captura da vítima que consiste em tornar 

aceitável e normal o que é violento. “Os trotes são considerados normais, como parte 

inseparável do processo de ‘iniciar-se no ensino superior’, e são vistos por muitos mesmo 

como uma vitória” (Rodrigues et. al., 2020, p.13483). Essa narrativa alimenta o orgulho de 

muitos assediados e forma o discurso de repetição. A ideia de tradição tem, portanto, um 

papel fundamental para a reprodutibilidade do trote. A pessoa que foi vítima de assédios e 

violências torna-se “devedora” do aceite do grupo e, assim, corresponsável por sua 

manutenção. A assimilação da violência, nesse sentido, é fruto de um processo em que a 

vítima foi deglutida e incorporada, além de ter se alimentado do ideal da fraternidade. A 

estrutura psicológica pessoal une-se à estrutura social tradicional. 

O ritual de passagem pelo qual o calouro é iniciado à fraternidade de seus colegas 

veteranos constitui um caso contemporâneo de prática ritual em que o discurso de êxito e 

conquista se confronta com um claro sacrifício. A previsão do sacrifício por parte dos 

calouros, dada a notoriedade dos trotes aplicados sob o codinome “recepção”, é parte da 

preparação para os primeiros dias de aula. Essa previsão assinala o próprio caráter sacrificial 

do trote. Iremos analisar esse caráter a seguir, considerando o trote como um rito de 

sacrifício, tal como o mecanismo da devotio que, embora seja “um sacrifício de si ou como 

forma especial do sacrifício ordinário” (Gennep, 2011, p.156), tem por objeto algo de que o 

imolador não dispõe efetivamente.7 No caso do calouro, a própria identidade foi separada 

simbolicamente, não lhe pertencendo mais durante o trote e, por isso, sacrificada como 

uma devotio. É esse sacrifício, simbolizado de diferentes formas, que se torna o garante da 

passagem iniciática. 

 

6. Trote como iniciação sacrifical e o resto 

A entrada na fraternidade por meio de ritos iniciáticos, como vimos, comporta diferentes 

níveis e tipos de ações violentas. Entre os diversos modos de significar a mudança de 

personalidade está o corte ou raspagem do cabelo. Para Gennep, “na realidade aquilo que 

se denomina ‘o sacrifício dos cabelos’ compreende duas operações distintas: a) cortar os 

cabelos; b) dedicá-los, consagrá-los ou sacrificá-los. Ora, cortar os cabelos é separar do 

mundo anterior” (Gennep, 2011, p.143). É comum que os trotes aplicados em universidades 

brasileiras envolvam esse rito. 

 
 
7 “DEVOTIO. Uma forma especial de voto, pelo qual pessoas ou coisas expressamente designadas são 
entregues aos deuses infernais, sem que o autor do voto tome para si a responsabilidade de realizar a 
consagração ou o sacrifício das pessoas e coisas ‘devotadas’. (...) A devotio é um pacto de um tipo 
particular, pelo qual as divindades subterrâneas são convidadas a tomar para si, ou, em outras palavras, 
a destruir, o que o autor do voto tem o desejo, mas não o poder ou o direito, de lhes dar. Qualquer que 
seja sua intenção, quer esteja agindo em ódio ao objeto dedicado ou para desviar os desejos dos 
poderes sobrenaturais de objetos mais caros, o pacto é imediatamente executável, e sua execução pelas 
divindades envolvidas significa que elas aceitam as ofertas feitas a elas, com todas as consequências 
esperadas e previstas pelo autor da devotio” (Daremberg; Saglio, 1892, p.113). 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

67 

Para Zuin (2002), em parte, a tradição do corte de cabelo alia-se a medidas profiláticas para 

evitar propagação de doenças, tal como se fazia na Idade Média e ainda se faz nas prisões e 

no exército. No trote, a prática persistiu como modo de realizar a separação entre o mundo 

não universitário e a vida universitária. O “sacrifício dos cabelos” é um dos ritos que 

compõem o conjunto do ritual de passagem. Sacrificar permite a incorporação direta, 

quando se consome a vítima, ou indireta, quando o benefício é alcançado sem a 

consumação da carne. O comer no sacrifício ou pelo sacrifício é fenômeno recorrente em 

diversas culturas. 

Edward F. Edinger, analisando as obras de Jung, desenvolve uma classificação dos tipos de 

sacrifício que pode nos ajudar a compreender a especificidade da natureza sacrificial do 

trote. A própria palavra trote está associada a trotar e, por extensão, a amansar, no sentido 

de transformar o selvagem (influenciado pelas forças da natureza) em civilizado (capaz de 

controlar os instintos animais pela formação cultural): 

Para fins de discussão, podemos distinguir quatro ideias principais no antigo ritual 

sacrificial. Os antigos estavam conscientes de uma instância transpessoal (Deus) que afeta 

os assuntos humanos. Mediante o sacrifício, eles tencionavam 1) oferecer pagamento a 

Deus em agradecimento por bênçãos recebidas ou por males evitados, um suborno que 

opera segundo princípio do ut des (dou para que você dê). Um subconjunto, mas 

suficientemente importante para garantir uma categoria separada são 2) aqueles sacrifícios 

pensados como reparação ou expiação pelo pecado. Outra ideia por trás do sacrifício é 3) a 

alimentação de Deus. Originalmente, a fumaça e o suave odor que sobem aos céus foram 

pensados para serem literalmente consumidos e apreciados por Deus. Finalmente, 4) há 

uma alimentação do ser humano mediante a refeição de comunhão. Os adoradores comem 

a carne da vítima consagrada que pertence a Deus. Destarte, os participantes estão, de 

fato, alimentando-se de Deus (Edinger, 2024, p.91)8. 

As duas últimas categorias são as que nos interessam nesse caso. Ser subjugado pelo trote 

faz com o que o calouro ofereça ao veterano um dom de si, simbolizado nas muitas formas 

de submissão, incluindo as sexuais. Como narra Mattoso em seu livro O Calvário dos Carecas: 

história do trote estudantil (1985), para livrar-se de castigos inexplicáveis, pode ocorrer de 

“mammar de vez em quando um esfollagato: Por dá cá aquella palha irem-lhe ao couro” 

(citado por Rodrigues et. all, 2020, p.13486).9 

 
 
8 Salta aos olhos, nessa classificação de Edinger (e na caracterização da comensalidade de Gennep, que 
veremos, logo a seguir), o paradigma cristão de interpretação do sacrifício, como se todo sacrifício 
implicasse, necessariamente, uma comunicação com o divino, sendo o sacrifício de Jesus na cruz uma 
espécie de ápice ou modelo, a partir do qual todos os demais podem ser mais bem compreendidos. Essa 
crítica de M. Detienne e J.P. Vernant, realizada em especial em La cuisine du sacrifice en pays grec 
(1979), foi dirigida contra a influência das ideias de H. Hubert e M. Mauss, desenvolvidas no clássico 
“Ensaio sobre a natureza e a função do sacrifício” (CosacNaify, 2013). Ver, ainda, Bloch (2006). 
9 Glauco Mattoso trata da relação abusiva entre veteranos e calouros: “mammar de vez em quando um 
esfollagato” refere-se à felação humilhante. Esfola-gato é alcunha de pessoa vil. Em Portugal, foi 
utilizada pelos moradores de Caldas de Taipas para se referir ao povo de Guimarães. “Por dá cá aquella 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

68 

O objetivo de sacrifícios para agradar pode ser identificado também no trote, enquanto 

mecanismo para fortalecer a sua própria cultura, ou seja, o reconhecimento do poder do 

veterano em relação ao calouro. Alimentar a divindade, nesse sentido, tem a primeira 

função de reconhecê-la. Toda a ritualística do trote envolve o reconhecimento, muitas 

vezes sancionado pela direção das universidades, autorizando os veteranos a realizar o 

trote/recepção, inclusive no ambiente do campus. 

Para Edinger, o sacrifício é uma “compulsão instintual” que visa “estabelecer relações entre 

o eu e o si-mesmo” (2024, p.91). No trote, podemos dizer que o sacrifício tem a função de 

reestabelecer a identidade pessoal, diante da ameaça efetiva à integridade biopsíquica. No 

trote acontece o re-conhecimento do veterano enquanto veterano. Esse reconhecimento se 

dá pela instituição de um rito de passagem em que uma nova vítima é determinada. O trote, 

por isso, ratifica que o veterano já não é mais calouro na medida em que ele agora é quem 

nomeia alguém para ocupar esse papel social na assimétrica relação calouro/veterano. 

Outra característica do trote enquanto sacrifício envolve uma refeição de “comunhão”. 

Para Gennep, “a comensalidade, ou rito de comer e beber em conjunto (...) é claramente 

um rito de agregação, de união propriamente material, o que foi chamado um ‘sacramento 

de comunhão’” (Gennep, 2011, p.43). Esse sacramento/rito visa pôr em comum o humano e 

o divino, que compartilham o mesmo alimento, tendo em vista que “comer não é outra 

coisa senão assimilação” (Novalis, 1997, p.102). O trote, entendido como sacrifício em que 

se canibaliza o “animal” calouro para que ele se torne um membro do grupo é uma 

modalidade social da assimilação que o comer representa.  

Derrida alerta que na metáfora do comer, ou do comer o outro, há algo “que não se deixa 

assimilar, não pode ou não deve (...) se deixar assimilar” (Derrida, 1990, p.21). Esse resto 

vigora como diferença, como um quê inapreensível que sustenta uma oposição entre quem 

come e o que é comido; entre aquele que pensa e o que é pensado; no trote, entre calouro 

e veterano. O trote, como ritual de passagem, portanto, deve preservar em alguma medida 

o calouro. A existência de comissões de acompanhamento e regulamentos para um 

procedimento adequado do trote demonstra seu forte papel institucional. Essas comissões 

têm o papel regulador, como ocorre nos sacrifícios, incluindo seus interditos. Se 

considerarmos que o calouro é reconhecido como neófito que deve ser assimilado à 

fraternidade, fica mais compreensível a utilização de mediações para sacrificá-lo 

simbolicamente. Sua transformação deve preservar alguma coisa da matéria que, 

consumida, é transformada em algo novo. Esse é o passo em que ocorre a purificação da 

vítima (calouro) e sua incorporação pelo herói (veterano). 

Da parte do calouro, a adesão ao ritual de passagem, a “comunhão” no trote, ou o sacrifício 

de sua recusa (ou de sua vontade/desejo de revidar) contribuem para a sua transformação 

e introjeção como membro da fraternidade. Já por parte do veterano, a comunhão gera, 

 
 
palha irem-lhe ao couro” é uma referência à expressão popular ibérica, segundo Guilherme Santos 
Neves (2016, s.p.) com sentido de dar motivo (palha) fútil para receber punição/castigo, o verso aparece 
em soneto de Antônio Duarte Ferrão (1912. p.147). 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

69 

também, transformação ou renovação/reafirmação de sua superioridade enquanto 

instrumento de incorporação do calouro. Segundo Edinger, a comunhão leva à 

“transformação e a humanização de Deus” (2024, p.60). Se considerarmos os termos 

calouro/humano e veterano/divino, a comunhão no trote tem o objetivo de comunicar 

entre ambos suas qualidades: reconhece a “divinização” do calouro, enquanto comemora a 

“humanidade” do veterano, segundo a lógica do sacrifício religioso. 

Tal lógica persiste na sociedade ocidental sob fenômenos como o trote, em que as relações 

sociais se mostram estruturadas em relações canibalescas. A corporeidade de quem não 

participa da formação universitária pode ser considerada a carne a ser consumida-

descartada, enquanto a corporeidade daqueles que acessam a universidade é a carne 

verdadeira que deve ser assimilada por meio de rituais apropriados. Uma sociedade que 

consome seus partícipes (ao contrário das sociedades antropófagas, que incorporam o 

outro inimigo) precisa estabelecer meios de reprodução distintos. Assim, por exemplo, 

Detienne, tratando do sacrifício e seus interditos, sublinha que a matéria do sacrifício, a 

carne, podia ter diferentes concepções para os gregos, sendo que o sacrifício do boi de 

arado era um tabu, pois “a verdadeira carne é a carne do boi de arado cujo abate é 

formalmente proibido” (Detienne, 1998, p.146)).  

 

7. Considerações finais: capitalismo, cultura canibal e trote 

O capitalismo é uma grande máquina de reprodução econômica que a uns garante a 

assimilação e a outros consome. Em Capitalismo Canibal, Nancy Fraser se utiliza da imagem 

do canibalismo para qualificar o capitalismo, defendendo que “a classe capitalista [...] se 

alimenta de todos os demais” (Fraser, 2024, p.11); ela devora quem não participa do 

sistema, transformando-o em recurso a ser consumido. Fraser explica ainda que, no mundo 

dos negócios, “o verbo ‘canibalizar’ significa privar um estabelecimento ou 

empreendimento de um elemento essencial para seu funcionamento a fim de criar ou 

sustentar outro” (Fraser, 2024, p.11), estabelecendo distinções que visam a manutenção de 

uns e o consumo de outros. Outra expressão significativa é “Zona de sacrifício”, usada para 

indicar um lugar que é explorado economicamente até o seu esgotamento, causando 

impactos ambientais muitas vezes irreversíveis e atingindo negativamente as populações 

vulneráveis.   

A operação simbolizada no trote faz parte daquilo que Fraser identifica como central para o 

sistema capitalista, a assimilação por meio de uma “operação sacrificial simbólica” que 

aponta para “um processo de ‘interiorização idealizante’ do outro”, como afirma Salvaterra 

(2020, p.360). Em sua história, Heródoto informa sobre a aversão grega aos povos 

“andrófagos”, os mais selvagens dos homens que “não conhecem nem a lei, nem a justiça, 

e são nômades. [...] os únicos a comerem carne humana” (Heródoto, 2019, p.106). O 

andrófago, hoje, no contexto capitalista seria não o habitante longínquo, mas o comum, o 

vizinho, o familiar. 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

70 

Derrida, nos seus seminários de 1989 e 1991, explora a tese da busca de assimilação do 

outro por meio de rituais que incorporem a palavra e a identidade. O movimento para 

tornar-se o outro (e, assim, tornar-se outro), através de imagens canibalescas, acompanha 

o desenvolvimento humano, a literatura e a filosofia desde suas primeiras expressões. 

Pensar o resto que esse processo produz, resto violento, como o trote — um incômodo, 

mas incorporado/assimilado na sociedade como recepção  — implica tentar compreender 

melhor o resquício-permanência de formas rituais arcaicas e violentas em uma civilização 

que se pretende racional e não violenta, abrindo caminho para formas de pensamento 

voltadas mais para a partilha, para o diálogo, e, quem sabe, a instituição-ritualização de 

novos modos, não violentos, de recepção/incorporação dos calouros. 

Em sua conferência As pupilas da Universidade: o princípio de razão e a ideia da Universidade, 

proferida na Universidade de Cornell, em abril de 1983, Derrida se pergunta se é possível ao 

mesmo tempo guardar a memória e guardar a sorte/chance.10 Sua proposta é que a 

universidade tem o duplo papel de conservar e inventar, no ensino e na pesquisa (e, 

diríamos, também na extensão). Ao final da palestra, ele diz: “não sei se é possível guardar 

ao mesmo tempo a memória e a sorte. Sou, antes, tentado a pensar que uma não se guarda 

sem a outra, sem guardar a outra e sem guardar outra [uma outra espécie de sorte e uma 

outra espécie de memória]” (Derrida, 1999, p.157), sendo uma responsabilidade da 

universidade guardar a memória enquanto conserva o pensamento e guardar a sorte 

enquanto investe na pesquisa. 

O trote, segundo esse pensamento, é um resto que se conserva no interior da universidade 

como permanente sinal social de que a dialética pessoal memória/descoberta é atravessada 

pela violência da diferenciação. A diferença, entretanto, pode exigir uma outra ritualização 

que acomode o assombro e abra caminho à partilha de outro futuro possível. Recusar o 

trote universitário como “um acontecimento do qual não se sabe se, apresentando-se na 

Universidade, pertence à história da Universidade” (Derrida, 1999, p.156) — vale dizer, ou 

assim o interpretamos: como algo que, embora nela tenha a sua história, não lhe seja 

“inerente” — permite pensar um futuro menos violento em que as comunidades 

universitárias, como comunidades de pensamento e ação, superem esse canibalismo das 

identidades; o que implica, evidentemente, defender um sistema universitário 

comprometido com a luta contra a voracidade capitalista, as desigualdades econômicas, 

sociais e educacionais. 

 

 

Referencias 

 
 
10 Chance, em francês, que, como chance em português, guarda também o sentido de oportunidade. 
Ver Laurence Cornu, “A desconstrução como memória e como chance” (Cornu, 2019). 



 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

71 

Akerman, M., & Conchão, S. (2020). Cultura do trote universitário: desafios que permanecem. ABCS 
Health Sciences, (45). https://www.portalnepas.org.br/abcshs/article/view/1451/ 1109  

Anderson, B. R. O'G. (2008). Comunidades imaginadas: reflexões sobre a origem e a difusão do 
nacionalismo (D. Bottman, Trad.). Companhia das Letras. 

Anest, M.-C. (1994). Zoophilie, homosexualité, rites de passage et initiation masculine dans la Grèce 
contemporaine. L’Harmattan. 

Antipoff, D. I. (1964). Aspectos psicológicos e características gerais do trote no Instituto Tecnológico 
de Aeronáutica. Arquivos Brasileiros de Psicotécnica, (16), 75–103. 
https://periodicos.fgv.br/abpt/article/view/14965/13864 

APG-ITA – Associação de Pós-Graduandos do Instituto Tecnológico de Aeronáutica. (2025). Disciplina 
consciente. https://apgita.org.br/academico/disciplina-consciente/ 

Birnbaum, D., & Olsson, A. (2009). An interview with Jacques Derrida on the limits of digestion. E-flux 
Journal, 2. https://www.e-flux.com/journal/02/68495/an-interview-with-jacques-derrida-on-the-
limits-of-digestion/ 

Bloch, M. (1992). Prey into hunter: The politics of religious experience. Cambridge University Press. 

Cornu, L. (2019). A desconstrução como memória e como chance. In F. Ceppas & G. Chataignier 
(Orgs.), Revista Latinoamericana do Colégio Internacional de Filosofia – Dossiê 50 Anos de 
Desconstrução. http://www.revistalatinoamericana-ciph.org/wp-content/uploads/2020/02/ 
númeroespecialcompletoRLCIF.pdf 

Daremberg, C. V., & Saglio, E. (1892). Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, d'après les 
textes et les monuments (T. 2, pt. 1). Hachette. https://dagr.univ-tlse2.fr/ 

Derrida, J. (1990). Rhétorique du cannibalisme [Seminário inédito, manuscrito]. Cópia de Filipe Ceppas 
para uso em aula. 

Derrida, J. (1999). O olho da universidade (R. I. Canko & I. A. Neis, Trads.). Estação Liberdade. 

Detienne, M. (1998). Dionysos mis à mort. Gallimard. 

Detienne, M., & Vernant, J.-P. (1979). La cuisine du sacrifice en pays grec. Gallimard. 

Dicionário etimológico da mitologia grega. (2013). 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/409973/mod_resource/content/2/demgol_pt.pdf 

 

Edinger, E. F. (2024). A Bíblia e a psique: simbolismo da individuação no Antigo Testamento (P. F. 
Valério, Trad.). Vozes. 

Fante, C. (2008, fevereiro). Brincadeiras perversas. Mente & Cérebro, (181), ano XV. 

Ferrão, A. D. (1912). Palito métrico. Livraria Neves. 

Fraser, N. (2024). Capitalismo canibal: Como nosso sistema está devorando a nossa democracia, o 
cuidado e o planeta e o que podemos fazer a respeito disso (A. Scátola, Trad.). Autonomia 
Literária. 

Gennep, A. van. (2011). Os ritos de passagem (M. Ferreira, Trad., 3ª ed.). Vozes. 

Gomes, L. F., & Belderrain, M. C. N. (2004, setembro). Disciplina consciente: experiência do Instituto 
Tecnológico de Aeronáutica – ITA. XXXII Congresso Brasileiro de Educação em Engenharia – 
COBENGE. https://admin.abenge.org.br/cobenge/legado/arquivos/15/artigos/08_045.pdf 

Heródoto. (2019). História (J. B. Broca, Trad., Vol. 1, 3ª ed.). Nova Fronteira. 

Hubert, H., & Mauss, M. (2013). Sobre o sacrifício (P. Neves, Trad.). CosacNaify. 

Mattoso, G. (1985). O Calvário dos Carecas: História do trote estudantil. EMW. 

Neves, G. S. (2016, janeiro 1). Frases-feitas. Estação Capixaba. https://estacaocapixaba.com.br/frases-
feitas/ 

Novalis. (1997). Philosophical writings (M. M. Stoljar, Trad.). State University of New York Press. 

https://www.portalnepas.org.br/abcshs/article/view/1451/%201109
https://apgita.org.br/academico/disciplina-consciente/
https://www.e-flux.com/journal/02/68495/an-interview-with-jacques-derrida-on-the-limits-of-digestion/
https://www.e-flux.com/journal/02/68495/an-interview-with-jacques-derrida-on-the-limits-of-digestion/
http://www.revistalatinoamericana-ciph.org/wp-content/uploads/2020/02/númeroespecialcompletoRLCIF.pdf
http://www.revistalatinoamericana-ciph.org/wp-content/uploads/2020/02/númeroespecialcompletoRLCIF.pdf
https://dagr.univ-tlse2.fr/
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/409973/mod_resource/content/2/demgol_pt.pdf
https://admin.abenge.org.br/cobenge/legado/arquivos/15/artigos/08_045.pdf
https://estacaocapixaba.com.br/frases-feitas/
https://estacaocapixaba.com.br/frases-feitas/


 

 

IXTLI – Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, vol. 12, no. 24, 55-72, 2025 
ISSN 2408-4751   

72 

Rodrigues, C. F. A., et al. (2020, set./out.). Estado de exceção como regra: práticas nazistas nos trotes 
universitários. Brazilian Journal of Health Review, 3(5), 13477–13493. 
https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BJHR/article/view/17496/14201 

Salvaterra, V. C. (2020, out./dez.). Comer al otro: retóricas de la alimentación: una lectura del 
seminario inédito Manger l’autre de Jacques Derrida (1989–1990). Trans/Form/Ação, 43(4), 
343–368. https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/7474/9590 

São Paulo. (1999). Lei nº 10.454, de 20 de dezembro de 1999: Dispõe sobre a proibição de trote que 
possa colocar em risco a saúde e a integridade física dos calouros das escolas superiores, e dá 
outras providências. https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/1999/lei-10454-
20.12.1999.html 

São Paulo. (2024). Lei nº 18.013, de 05 de agosto de 2024: Obriga as instituições de ensino técnico e 
superior a tomarem medidas de prevenção e responsabilização diante de casos de violência 
envolvendo seus estudantes. https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/2024/lei-18013-
05.08.2024.html 

Theoi. (2024). Hymenaios. https://www.theoi.com/Ouranios/ErosHymenaios.html 

Zuin, A. A. S. (2002). O trote na universidade: passagens de um rito de iniciação. Cortez. 

Zuin, A. A. S. (2011, maio/ago.). Trote universitário como violência espetacular. Educação e Realidade, 
36(2), 587–604. https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/13132/12929 

 

 

 

Filipe Ceppas 

Professor da Faculdade de Educação e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro; professor no Mestrado Profissional do Centro 
Federal de Educação Tecnológica do Rio de Janeiro. Mestre em Filosofia pela Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro; doutor em Educação pela Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro (Brasil). 

 

Franklim Drumond de Almeida  

Mestre e licenciado em Filosofia pela Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia; bacharel em 
Comunicação Social – Publicidade e Propaganda pelo Centro Universitário do Leste de 
Minas Gerais (Brasil). 

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/7474/9590
https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/1999/lei-10454-20.12.1999.html
https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/1999/lei-10454-20.12.1999.html
https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/2024/lei-18013-05.08.2024.html
https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/2024/lei-18013-05.08.2024.html
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/13132/12929

