
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Reconstruir lo crítico de la 
pedagogía crítica en la educación del siglo XXI, un rescate de la 
filosofía freiriana 

Autor(es): Diana Marcela Orozco Orozco 

Año de publicación / Ano de publicação: 2024 

DOI: 10.63314/LYYN6120 

 

Citación / Citação 

Orozco Orozco, D. M. (2024). Reconstruir lo crítico de la pedagogía 
crítica en la educación del siglo XXI, un rescate de la filosofía freiriana. 
Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 11(22), 143-
156. https://doi.org/10.63314/LYYN6120  

 

https://doi.org/10.63314/LYYN6120


143

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Reconstruir lo crítico de la pedagogía crítica en la 
educación del siglo XXI, un rescate de la filosofía 

Freiriana.
Diana Marcela Orozco Orozco  

Estudiante Doctorado en Educación y Sociedad. Bogotá, Colombia.

ORCID: https://orcid.org/0009-0008-8241-0340

Correo: dorozco66@unisalle.edu.com

Licenciada en Inglés de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas. Magister 
en Didáctica de la Enseñanza del Inglés de la Universidad de La Sabana. Estudiante 
del programa de Doctorado en Educación y Sociedad de la Universidad de La Salle, 
Bogotá, Colombia. Maestra rural en ejercicio desde hace 14 años interesada en te-
mas investigativos relacionados con la educación rural, el saber pedagógico en aulas 
multigrado y la reflexión de la práctica pedagógica.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 11 - Número 22 - 2024

pp.143-156

Las ideas y filosofía de 
Paulo Freire continúan 
siendo hoy “una piedra de 
toque para pensar la pe-
dagogía crítica en nuestra 
América. Este artículo que 
por medio del rescate del 
diálogo como estrategia 
para abordar las proble-
máticas más sentidas de 
las poblaciones en esce-
narios educativos, plantea 
la necesidad de recuperar 
el sentido crítico de la 
pedagogía crítica en un 
mundo convulsionado y 
violentado desde

Resumen - Resumo - Abstract

As ideias e a filosofia de 
Paulo Freire continuam a 
ser hoje “uma pedra de 
toque para pensar a pe-
dagogia crítica na nossa 
América”. Este artigo, atra-
vés do resgate do diálogo 
como estratégia para en-
frentar os problemas mais 
sentidos das populações 
nos ambientes educativos, 
levanta a necessidade de 
recuperar o sentido crítico 
da pedagogia crítica num 
planeta convulsionado e 
violado por muitos atores 
ao redor do mundo,

Talking about the ideas 
and philosophy of Pau-
lo Freire is still today “a 
touchstone for thinking 
about critical pedagogy 
in our America”. Through 
the rescue of dialogue 
as a strategy to address 
the deepest problems of 
populations in educational 
settings, this article raises 
the need to recover the 
critical sense of critical 
pedagogy in a planet con-
vulsed and violated from 
different actors worldwide 
and where many still



144

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

Para citar este artículo:
Orozco, D. (2024). Reconstruir lo crítico de la pedagogía crítica en la educación del 
siglo XXI, un rescate de la filosofía Freiriana. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía 
de la Educación. 11(22).

Palabras Clave: pedagogía crítica, diálogicidad, sujeto político, reflexión docente, democracia
Palavras-chave: pedagogia crítica, dialogicidade, sujeitos políticos, reflexão pedagógica, de-
mocracia.
Keywords: critical pedagogy, dialogicity, political subjects, reflective teaching, democracy

diferentes ámbitos don-
de aún muchos deben 
callar para sobrevivir. 
A través de un diálogo 
profundo con diferentes 
pensadores se realiza 
un recorrido por las no-
ciones Freirianas de dia-
logicidad, de la pregunta, 
la infancia y la capacidad 
del maestro para pregun-
tarse infantilmente por 
y acerca de su práctica 
pedagógica. Así, se es-
boza un camino para la 
reflexión y acción que 
conlleven la transforma-
ción de las experiencias 
de vida en cada una de 
sus etapas, instando a la 
formación de sujetos po-
líticos desde la infancia y 
de maestros y maestras 
que interiorizan su rol 
en la sociedad como 
líderes que no buscan la 
imposición de su palabra 
ni la transmisión de “con-
tenidos verdaderos”, más 
que la construcción de 
sentidos de la realidad 
que nos lleven a recono-
cer nuestras potencia-
lidades y capacidades 

must remain silent to be 
able to survive. A long 
road has been walked 
with the company of 
different thinkers to ad-
dress the Freiriarian 
notions of dialogicity, 
questioning, childhood 
and the teacher’s abili-
ty to wonder childishly 
about his or her peda-
gogical practice. This 
writing outlines a path 
for reflection and ac-
tion that involves the 
transformation of life 
experiences in each of 
its single stages, urging 
the formation of political 
subjects from childhood 
and teachers who in-
ternalizes their role in 
society as leaders. Tea-
chers, who do not seek 
the imposition of their 
word or the transmission 
of “true contents”, but 
the construction of con-
notations of reality that 
lead people to recognize 
their potential and crea-
tive capacities.

um mundo onde muitos 
ainda devem silenciar 
suas vozes para sobrevi-
ver. Através de um diálogo 
profundo com diferentes 
pensadores, faz-se um 
percurso pelas noções 
freirianas de dialogici-
dade, questionamento, 
infância e capacidade do 
professor de questionar-
se infantilmente sobre e 
sobre sua prática peda-
gógica. Esta escrita traça 
um caminho de reflexão 
e ação que implica a 
transformação das expe-
riências de vida em cada 
uma de suas etapas, 
incitando a formação de 
sujeitos políticos desde a 
infância e de professores 
que internalizem seu pa-
pel na sociedade como 
líderes que não buscam 
a imposição de sua pala-
vra ou a transmissão de 
“conteúdos verdadeiros”, 
mais que a construção de 
significados da realidade 
que nos levem a recon-
hecer as nossas poten-
cialidades e capacidades 
criativas..



145

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Introducción

   Al ahondar en el tema educativo, muchos pedagogos, filósofos, soció-
logos, historiadores y en sí, soñadores, no temerán en citar a Paulo Freire 
y con ahínco subrayarán sus palabras y defenderán sus pensamientos. Sin 
embargo, recae también sobre la espalda de aquellos que se atrevan a revivir 
su voz, la responsabilidad inconmensurable de hacer de su legado: acción, 
diálogo y luz de esperanza que se vea reflejada a través de la vida propia. 
Así pues, en el intento de no caer en un discurso utópico e idealista, que si 
bien, será imposible evitar, valdrá la pena en este escrito arriesgarse a volar 
por los confines de sus ideas y permitir que, en diálogo con otros pensadores, 
sean hoy: una piedra de toque para pensar la pedagogía crítica en Nuestra 
América 1

Las diversas identidades y subjetividades políticas que se manifiestan a 
través de la protesta social y la organización de colectivos juveniles, estu-
diantiles, feministas, campesinos, indígenas, afro, de comunidades LGTBI, 
ambientalistas, víctimas del conflicto, desplazados, inmigrantes, entre tantos 
otros que se levantan en un clamor por la dignificación de sus derechos, y la 
lucha por no ser silenciados; además de todos aquellos que prefieren callar y 
llenar un lugar como ciudadano globalizado de un mundo que los ha acogido 
pasivamente, son simplemente muestras de las tensiones sociales, políticas, 
económicas, culturales y medioambientales, que hoy más que nunca se 
hacen patentes y que parecen estallar ante el menor suspiro, bien sea de 
lucidez o de intolerancia.

¿Basta entonces con traer a la mesa el plato seductor de enseñanzas que 
nos dejó Freire: el menino permanente? La respuesta sencilla de un sí o un 
no, quizás no sea relevante; la pregunta pretende, sin embargo, esbozar la 
tesis de este escrito que sostiene que solo a través del abordaje directo de 
las problemáticas más sentidas en cada contexto dentro de los escenarios 
educativos, será posible reconstruir el sentido crítico de la pedagogía crítica. 
Esta estrategia que por medio del diálogo y la consciencia ciudadana se vis-
lumbra como un motor de emancipación en lo educativo hacia la consecución 
de soluciones pensadas en colectivo en busca de un bien común, intenta a 
la vez, recuperar el significado Freiriano de lo “crítico” cimentado en la cons-
trucción de relaciones democráticas, la realidad como un proceso dialógico 
en constante devenir y la concientización para alcanzar la libertad. 

1Temática Seminario Internacional ALFE (agosto-septiembre, 2022)



146

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

Camino a la dialogicidad

En la primera parte de la tesis se hace un llamado a ocuparse de las proble-
máticas sociales en espacios concretos, propósito complejo en comunidades 
que ven amenazadas su dignidad y cuya capacidad de creer y confiar en las 
instituciones que se han establecido estatalmente para garantizar “el disfrute 
de los derechos como ciudadano de manera democrática”, se ve desvane-
cida tras siglos de precariedad e injusticia social. El discurso moderno de la 
garantía de los derechos ciudadanos, además de llevar impresa la marca 
del colonialismo, trae consigo, la insignia liberal de un sujeto formado a partir 
de competencias que le otorguen el título de “buen ciudadano”; perspectiva 
desde la cual “se asume que se debe aprender a ser ciudadano, es decir, se 
espera que los individuos devengan de una cierta manera en seres políticos, 
éticos y sociales” (Sánchez-Corrales, 2020, p.178). 

Así mismo, la reproducción de las nociones de ciudadano y democracia 
implantadas históricamente en nuestros pensamientos moldeados por estruc-
turas hegemónicas, nos llevan a desconocer “el saber de modo pluriversal: 
complejo, complementario, intercultural… sin desestimar los discursos de la 
epistemología eurocéntrica, sino más bien trabajar con ellos y con los saberes 
de nuestra América” (Fernández, 2020, p.19). En su libro, La condición bio-
gráfica, Ensayos sobre el relato del sí en la modernidad avanzada, Christine 
Delory nos platea la hipótesis de un hombre que da forma y significado a su 
existencia y a sus experiencias a través de la narración de sí mismo; la autora 
enmarca el termino de individualización social en una época de modernidad 
avanzada que requiere de individuos que garanticen la multiplicidad de las 
funciones que deben completar, por medio de su capacidad de decisión y 
acción, individuos que “interioricen los principios o las razones de sus con-
ductas y sometan su existencia y su acción a un proceso de reflexividad” 
(Delory-Momberger, 2015, p.xxi). En este sentido, un enfoque dialógico desde 
el cual las comunidades sean educadas para reconocer sus carencias sin 
miedo a expresarlas, y sus potencialidades como mecanismo de acción, es 
evidentemente uno de los pilares desde los cuales se debe reconstruir la 
pedagogía crítica y las acciones pedagógicas sin importar edad, condición 
social o económica. 

Freire, instaló la noción de dialogicidad vista como esencia de la educación 
como práctica de la libertad; así, nuestro inspirador nos lleva a entender el 
diálogo desde la acción y la reflexión; no hay palabra verdadera que no sea 
praxis, por lo que decir la palabra verdadera es transformar el mundo, dice 



147

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Freire (2021) en su Pedagogía del Oprimido. Transformar el mundo desde 
una acción reflexiva generada en ámbitos educativos, significa entonces 
posibilitar espacios de escucha y de voz (de acción y reflexión) para todos 
y todas; no solo para quienes hacemos parte de la academia como institu-
ción física, sino aun, más importante, para quienes no han podido acceder 
a este “derecho universal” de manera formal, pero que indudablemente, 
tienen derecho a expresarse en las calles, en sus barrios, en sus colectivos 
de amigos o desde la soledad de sus redes sociales (reconociendo el lugar 
de diálogo que permite hoy la virtualidad y su capacidad para conectarnos a 
través de grandes distancias). El ser que dialoga consigo mismo, es capaz de 
reconocerse desde sus debilidades, pero también desde sus potencialidades; 
sin embargo, el diálogo interior y ese registro identitario que formamos en la 
actualidad trasciende las barreras de lo individual para ser contado al mundo, 
no a modo de imponer la palabra, al contrario, y como lo indicó Freire, más 
bien, como un acto de creación y de transformación. 

La misión educativa del derecho a la palabra, no solo por el hecho de poder 
hablar, ni por la razón etérea de expresar la opinión, sino sobre todo, por las 
posibilidades que implica el diálogo. En primer lugar, es vital reconocer su 
esencia Freiriana de transformación del mundo por medio de un encuentro 
con el otro, “en este lugar de encuentro, no hay ignorantes absolutos ni sabios 
absolutos: hay hombres que en comunión buscan saber más” (Freire, 2021, 
p.192). De esta manera, se rompen las cadenas de poder tradicionales en la 
escuela para tejer redes de diálogo reflexivo (crítico) construidas en comu-
nidad; asimismo, se desdibujan los fines de la educación definidos por unos 
cuantos que se hacen llamar expertos educativos, pasando a la creación de 
programas concebidos a partir de los sentires reales de los territorios y su 
población. 

En segundo lugar, Freire nos indica el poder del diálogo para aprender 
a confiar en los otros: un hombre dialógico, que es crítico, sabe que lo que 
se pueda hacer, crear o transformar, es un poder de los hombres. De este 
modo, la práctica dialógica otorga el valor a los seres humanos de conocer, 
desarrollar y creer en sus capacidades; las mismas que han de ser usadas 
como mecanismo de acción para alcanzar la libertad y modificar su entorno 
junto a sus interlocutores. Es así, que además la educación tiene la misión de 
proveer ambientes sanos para el diálogo, ambientes de paz en los cuales el 
disfrute del intercambio de opiniones, la movilización de ideas y la planeación 
y ejecución de acciones de cambio sean dinámicas de socialización desde 
la infancia hasta el fin de nuestros días. 



148

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

En su paradigma de la individualización social, Delory-Momberger (2015) 
plantea igualmente la idea de una escuela cuya institucionalidad se ha debi-
litado; aquella escuela que soslayada por la dicotomía entre un sistema que 
“garantizaba” el derecho fundamental de la educación, pero que, a su vez, 
reprodujo el sistema de clases mostrando claramente la diferencia entre el 
liceo y la escuela pública; es hoy una escuela que al ser accesible a una 
población diversificada también afronta los problemas sociales y culturales a 
los que había cerrado sus puertas. “Las finalidades de la escuela se volvieron 
plurales, heterogéneas y algunas veces contradictorias: adquisición de una 
cultura, formación de un ciudadano, socialización secundaria, cualificación 
y adaptación al mercado” (p.xxiii). Desde esta perspectiva, podríamos con-
siderar entonces que la autora nos lleva a comprender la identificación de 
canales de diálogo pluriversales; lo educativo articula todo un entramado 
social, es decir, que hablar de educación es hablar de economía, política, 
medioambiente, tecnología, cultura, y de toda una magnitud de asuntos que 
encierra cada una de estas ramas. Por lo tanto, pensar hoy en escenarios 
educativos que posibiliten la reconstrucción del sentido crítico de la pedago-
gía crítica; significa abordar las problemáticas más sentidas, aquellas que 
golpean las poblaciones y cuyas soluciones la mayoría de las veces surgen 
de sujetos que son capaces de hacer uso de la palabra para dialogar con 
el otro, con los otros, indicando esto la posibilidad de ser escuchados y de 
escuchar también a quienes están dentro y fuera de su círculo social, todos 
aquellos que sin duda forman parte de su círculo de vida. 

En tercer lugar, no podríamos dejar de discutir sobre la razón principal 
que ocupa estas líneas: el pensar crítico. Freire nos dice que no hay diálogo 
verdadero si no hay pensar verdadero, y señala que este es un pensar en 
el que se percibe la realidad como un proceso en constante devenir y no 
como algo estático. La capacidad de aceptar los cambios permanentes de la 
realidad se genera dentro de la acción cotidiana; Zemelman (2005) nos diría 
que necesitamos un pensamiento que nos lleve a dar cuenta de los fenóme-
nos sociales como procesos sin limitarlos a describirlos como productos; en 
este sentido, la misión educadora desde el diálogo inicia en el momento en 
el cual posibilita,

leer la realidad social no como una simple constelación de objetos 
cristalizados, sino como campos de opciones según las necesidades de 
los diferentes sujetos y de acuerdo con sus capacidades para construir 
proyectos, de manera de precisar los nudos problemáticos desde los 
cuales se puede activar la potencialidad, trascendiendo los parámetros 
de lectura que impone el orden hegemónico. (Zemelman, 2005, p. 26)



149

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

El aspecto volitivo y el carácter multicausal de la acción social es con-
templando por Fals Borda (1991) para igualmente mostrar la realidad como 
un proceso que no puede ser determinado ya que se da en un ir y venir. Su 
trabajo de investigación acción en las regiones colombianas en la década 
de los 70’s pone de manifiesto las características fortuitas de los hechos 
sociales con lo cual se contempla el valor de la praxis entendida como “una 
unidad dialéctica formada por la teoría y la práctica, en la cual la práctica es 
cíclicamente determinante” (p.273). La idea de que las clases trabajadoras 
puedan producir su propio conocimiento es uno de los aspectos fuertemente 
resaltados por Borda como una forma en que los pueblos pueden no solo 
mejorar su eficacia, sino, además, entender su realidad; esta visión sitúa al 
hombre como un sujeto de cambio que asume la filosofía como algo propio 
que le ayuda a encontrar sentido a sus acciones.

Los aspectos mencionados conllevan entender además el papel del len-
guaje en una postura que rescata la idea de sujeto consciente capaz de dudar 
de lo conocido para adentrarse en lo incierto. Las implicaciones de los inicios 
de la Investigación acción en Colombia desarrollados por Borda, demuestran 
la complejidad y retos a superar por parte de los investigadores como garantes 
de una propuesta de construcción del conocimiento que promueva procesos 
de cambio. Freire (2021) nos dice: “no serán pocos los ejemplos que podrían 
ser citados, de planes, de naturaleza política o de docentes que partieron 
de una visión personal de la realidad sin tener en cuenta la situación de a 
quienes se dirigía su programa (p. 196); por lo que comprender la dialogicidad 
como esencia de la educación como práctica de la libertad implica la visión 
de un maestro que interioriza su carácter de transformador junto a otros y 
no por encima de otros; no obstante, sigue siendo hoy para los educadores 
un desafío superar la noción de transmisores de información, pasando a la 
de un sujeto que aprende al tiempo que educa, ya que, como no lo enseñó 
Freire, es un sujeto que problematiza su mundo y es capaz de preguntarse 
por el contenido del diálogo que sostendrá con sus educandos, antes de 
suponerlo como un parámetro ya establecido. 



150

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

Formar sujetos políticos 

La segunda parte de la tesis de este escrito intenta reconstruir el sentido 
Freiriano de lo crítico cimentado en la construcción de relaciones democráticas 
para alcanzar la libertad; sin embargo, hablar de lo “crítico entrada la tercera 
década del S.XXI, supone acogerse al producto objetivado de la noción que 
ha sido desplegada a partir de las políticas educativas encargadas de ideali-
zar el término por medio de planes de desarrollo que lo sitúan como una de 
las competencias del siglo actual sin las cuales no se es un individuo idóneo 
para servir a los fines capitalistas. Es así que el auge de la pedagogía crítica 
y del concepto de lo crítico en la educación se refiere igualmente a un desem-
peño académico esperado del ciudadano. Esta discusión conlleva entonces 
reconocer tres claves ideológicas que nos ayuden a identificar el sentido de 
recuperar lo crítico desde su núcleo haciendo uso de los aprendizajes que nos 
ha dejado Paulo Freire: la pregunta, la infancia, y la presencia de maestros 
y maestras capaces de preguntar con la inocencia infantil; de este modo, se 
intentará luego desprender de ellas nociones básicas que le dan sentido a 
la democracia y a la formación de seres políticos. 

Para iniciar, la disertación sobre el diálogo como estrategia para recu-
perar el sentido crítico de la pedagogía crítica denota un sentido agudo de 
la curiosidad; surge aquí, la pregunta, como medio y fin del acto educativo 
concebido desde Freire como una práctica pedagógica para interpretar el 
mundo, el acto de preguntarse requiere de la conciencia de cada sujeto so-
bre las relaciones que establece en su contexto. Dicho esto, la pregunta se 
dibuja como el primer elemento clave que forma el pensamiento crítico para 
generar reflexiones individuales y grupales sobre los fenómenos que aquejan 
la sociedad. Ya situamos anteriormente al maestro en un campo en el cual 
la pregunta entra a formar parte de un “programa” educativo por construir, 
en contraposición a uno ya “programado”. Está visión requiere por lo tanto 
la búsqueda de una nueva mirada al currículo y el desarrollo de procesos 
académicos interdisciplinares que contemplen las dinámicas del territorio 
como parte de la escuela y que no conciban la formación del ser como un 
producto que reproduce conocimientos; igualmente, demanda un cambio 
metodológico en los programas de formación docente, escenario donde el 
maestro sea el actor protagónico de la pedagogía de la pregunta encarnando 
sus principios y sentidos, sin miedo a interrogarse e interrogar su práctica y 
comprendiendo de igual manera como el conocimiento que construye conlleva 
un fin emancipatorio, lo que implica unas condiciones éticas que indican su 
responsabilidad como líder educativo dentro de una comunidad. 



151

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La capacidad crítica de plantearse un problema, profundizar en el, re-
conocer las potencialidades que se ocultan y construir conocimiento que 
muestre las posibilidades distintas de construcción social, rompen el para-
digma existente desde el cual se generan leyes que pretenden dictaminar los 
conceptos; así Borda (1991) nos invita a desprendernos de las formas viejas 
de pensamiento como una manera de darle sentido al conocimiento que se 
construye desde una postura racional. Comprender la pregunta como un acto 
para entender la realidad, es una postura que obliga a enfrentar las tensiones 
que este posicionamiento genera; por un lado, preguntar significa para algunos 
mostrar su “ignorancia y desconocimiento” en un mundo que nos ha enseña-
do a saberlo todo y a manejar conceptos absolutos que supuestamente nos 
brindan confianza y seguridad. Por otro lado, colonialmente la pregunta se ha 
ubicado como un rasgo de una etapa cronológica, perspectiva que sugiere un 
crecimiento con prohibición para preguntar y curiosear sin reglas. Una visión 
contraria sugerida desde Freire, nos trae por consiguiente un vuelco a esos 
supuestos aprehendidos en nuestra cultura para recordar como lo expresa 
Kohan (2021), que Freire “nunca abandonó su camino infantil de ser y de 
vivir, manteniendo su infancia dentro de sí mismo con las características que 
él mismo le dio: curiosidad, inquietud, creatividad” (p. 43).   

La infancia sugerida por Freire es por tanto, el segundo elemento clave 
hacia la recuperación de una pedagogía crítica, camino dentro del cual resulta 
imprescindible la tercera clave: la presencia de un maestro o maestra capaz 
de perpetuar su infancia con la capacidad infantil de preguntar; de este modo 
se configura en un sujeto que se reconoce políticamente y que ejerce el po-
der que sin duda tiene dentro de su comunidad como fuerza para encaminar 
procesos sistemáticos de reflexión y acción conjunta. Al parecer la infancia 
se nos presentó a muchos como una condición cronológica; mientras que a 
algunos el acto de preguntar les fue inhibido y coartado, a otros se les mostró 
como un derecho único de esa etapa de la vida. Al crecer nuestro cuerpo y 
llegar a una etapa adulta cronológicamente, preguntar y revelar curiosidad fue 
instituido como un sinónimo de ignorancia y falta de conocimiento, más que 
como una razón de ser, de interpretar el mundo y de revelar los sentidos y 
los principios de la práctica por medio de la reflexión; una infancia declarada 
como una posibilidad de existir más que como un momento de la vida, tal y 
como lo defiende el Doctor Walter Kohan. 

El agenciamiento de procesos de formación desde los cuales los maes-
tros aprendan a preguntarse infantilmente conduce a la comprensión de 
etapas que nos llevan a pensar en la pregunta como mediadora del saber 



152

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

docente, intermediadora además de procesos de vigilancia y potenciación 
de esos saberes imprescindibles en la resignificación y reconstrucción de 
las diferentes problemáticas educativas. Instalar nuevas lecturas sobre los 
diferentes panoramas, textos y contextos en los que nos desenvolvemos 
hace parte del ejercicio y responsabilidades de maestros y maestras; esto 
permite reconocer que las identidades son móviles e identificar dentro de los 
cánones establecidos, la existencia de fisuras y rupturas, para así, revisar 
las formas de construir las relaciones de poder y hacer visibles las nuevas 
expresiones de la política; noción que soporta la idea de un sujeto consciente 
de sus dificultades, de su entorno, de su trayectoria de vida y de su cultura al 
situarse como un actor político que no solo trata de explicar o dar significado 
a su realidad social, sino que también actúa sobre ella y la transforma. 

Aparecen en esta instancia, además, los simbolismos que trastocan el 
ser y que forman parte del diálogo interno y social que establecemos en 
diferentes escenarios de nuestras vidas; aspectos como el vestuario, las 
posiciones corporales, los gestos y movimientos que cuentan con una his-
toricidad propia e indican una forma de expresarse activamente, hablan de 
las luchas y posicionamientos en el mundo de sujetos que no precisan de 
hablar para expresarse. La lectura de detalles en lo estético y lo corporal, 
nos sugiere un arma de manifestación de inconformidad, manifestaciones 
que como lo subraya Butler (2017), “reclaman para el cuerpo condiciones 
económicas, sociales y políticas que hagan la vida más digna, más vivible, 
de manera que esta ya no se vea afectada por las formas de precariedad 
impuestas” (p.18). Camps (2018) sugiere: “necesitamos un alma colectiva para 
reconocer nuestras almas individuales, autoreconocernos y reconocernos en 
la interacción con el otro, con los semejantes” (p.67). Muy seguramente este 
llamado a entender nuestra identidad cultural implica un sentido de perte-
nencia que nos ubica como seres comunitarios con una historia, tradición, y 
raíces que nos han hecho quienes somos. Estas raíces configuran nuestro 
posicionamiento político en el mundo, que, debido a su origen, no es solo 
racional, sino que al contrario esta permeado de una carga emocional por 
medio de la cual construimos nuestras propias verdades y representaciones 
sociales. Resulta pues vital, en la reconstrucción del concepto de democra-
cia, aprender a reconocer nuestra capacidad de tomar decisiones; en este 
sentido, es necesario permitirse observar detenidamente y socavar en los 
diferentes elementos, posturas y opiniones que hacen parte de la variedad 
de situaciones que se presentan a diario, interrogarnos y cuestionarnos no 
solo sobre nuestro ser y actuar, sino, además, sobre las cosas que están 
escondidas y no se pueden ver a simple vista. 



153

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

 Las doctoras Amparo Novoa y Carmen Camacho en su artículo Innova-
ción y comunitarización (2017), nos encaminan a ver la educación como un 
acto ético y político que busca el desarrollo del ser en todas sus dimensiones 
vinculadas a un contexto social y cultural que se va transformando. Desde 
esta ideología, es necesario comprender como el accionar de maestros que 
se sitúan como sujetos políticos influye igualmente en la formación de sujetos 
políticos en su quehacer pedagógico; sujetos que sin importar su corta edad 
comienzan a identificarse con su rol de integrantes de una comunidad, de un 
territorio, una nación y del mundo. Así mismo, el accionar político se convierte 
en la base para brindar oportunidades para que los niños y las niñas sean 
parte del debate democrático y empiecen a tomar una postura ideológica 
informada, permeada por la historia, la tradición y los valores propios y terri-
toriales que configuran su joven existir. 

La constitución de sujetos políticos que se configuran a partir de una his-
toria propia,  compartida con otros, y de aprendizajes diarios que los llevan a 
luchar por sus sueños a través de un historial de relaciones y experiencias de 
vida, involucra la capacidad de tomar decisiones y marca la pauta para enten-
der las acciones que emprendemos; en este sentido, es necesario permitirse 
observar detenidamente y socavar en los diferentes elementos, posturas y 
opiniones que hacen parte de la variedad de situaciones que se presentan 
a diario. Un ser político da cuenta de cómo se ve en el mundo y cómo ve el 
mundo, lo cual requiere de una reflexividad constante que nos lleve a ser 
conscientes de nuestra posición de poder en los diferentes roles de la vida y 
de la forma en como esta posición conlleva una generación de posturas que 
nos definen y representan, pero que, a la vez, se van transformando y con-
figurando a lo largo de nuestro trasegar. La falta de autoobservación resulta 
en la omisión de elementos importantes y el paso a la toma de acciones sin 
tener suficiente claridad o argumentos; así pues, la visión de sí mismo es el 
punto de partida para poder formar una colectividad que reconoce cada sujeto 
con el que nos relacionamos, su esencia, sus talentos, temores, sueños, en 
sí, todo su potencial; un sujeto que además se comprende y ubica como un 
intelectual en constante formación y confrontación, capaz de liderar procesos 
de diálogo democráticos donde el reconocimiento de sí mismo actúa como 
mecanismo para permitirse reconocer al otro desde su esencia espiritual, 
pensante, sentipensante y corpórea en el mundo. 



154

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

A modo de conclusión

Podríamos concluir que, en la formación del pensamiento crítico, traspasar 
las barreras de nuestro interior es la tarea más ardua a emprender dentro una 
sociedad que se atreve a rebelarse a gritos en ocasiones mudos; donde los 
cuerpos, el arte y la tecnología cargan un sin número de símbolos que deben 
ser descifrados por quienes aún vemos en la educación una esperanza, esa 
misma que en términos de Freire se revela como un imperativo existencial 
e histórico. Entender el valor de la educación (formal e informal), y de sus 
instituciones como el gran escenario que apropia la realidad y socava en los 
malestares que aquejan los territorios y sus poblaciones, se convierte en 
prioridad para repensar el currículo y las acciones educativas que se siguen 
reproduciendo en las aulas después de siglos de cambios abruptos. Aunque 
el papel de la educación hoy se encuentre golpeado y soslayado, los cambios 
que se producen en esta parecen avanzar lentamente, conservando en mu-
chos casos su visión precaria de ente transmisor de información convenida 
como importante por unos pocos que así lo han decidido. 

Parece entonces que mientras que el mundo gira a un ritmo descomunal, 
las instituciones apenas empiezan a entender que deben girar al ritmo de ese 
mundo. Recuperar y promover el diálogo sobre lo crítico de la crítica resulta 
una piedra de toque para los maestros en Latinoamérica: ¿Cómo asumir lo 
crítico como un acto de enseñanza? si entendemos como Freire nos dice en 
su Pedagogía de la esperanza que, “enseñar en un acto creador”; ¿cómo 
creamos desde lo crítico a partir de las políticas educativas que nos han en-
señado a ver la crítica como una competencia del ciudadano moderno que 
necesariamente no implica un pensar crítico de la realidad?, ¿qué discursos, 
actos y motivaciones nos mueven a entender lo crítico?, ¿cómo entender y 
dialogar en la escuela sobre las problemáticas actuales sin que se conviertan 
en un contenido instrumentalizado, más que en un modo de vida?...

La visión de Freire sobre una vida crítica con sentido emancipador resca-
tada en tres fundamentos principales, no puede ser más que un llamado a 
sentar las bases de un contenido crítico en el momento actual; movilizarnos 
como creadores de relaciones democráticas que construyen y transforman, 
entendiendo la palabra democracia como un verbo que guía nuestras ac-
ciones cotidianas en la escuela; movilizarnos en la creación de un diálogo 
verdadero, aquel que entiende la realidad como un proceso en constante 
devenir; movilizarnos como creadores de un proceso de concientización 
como práctica de la libertad. Solo desde la educación podemos movilizar lo 



155

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

crítico como un contenido que nos lleve a leer y problematizar el mundo de 
forma diferente, desde sus raíces, sus cotidianidades, desde cada contexto 
y cada agente movilizador.

Referencias

Butler, J. (2017). Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría per-
formativa de la asamblea. Barcelona, España: Ediciones Paidós, colección 
Paidós Básica. Disponible en: https://www.legisver.gob.mx/equidadNotas/
publicacionLXIII/Cuerposaliadosyluchapoliticahaciaunateoriaperformativa-
delaasamblea.pdf

Camps, V. (2018). Democracia sin ciudadanos. La construcción de la 
ciudadanía en las democracias liberales. Madrid: Trotta. 

Delory-Momberger, C. (2015). La Condición biográfica: Ensayos sobre 
el relato del sí en la modernidad avanzada. Antioquia, Colombia: Editorial 
Universidad de Antioquia.

Fals-Borda, O. (1991). Acción y conocimiento: como romper el monopolio 
con investigación - acción participativa. Bogotá, Colombia: Cinep.

Fernández, M. (2021). Pedagogías Insurgentes para la Educación en De-
rechos Humanos: notas vitales desde la filosofía nuestra americana. Nápoles, 
Italia: LA CITTÀ DEL SOLE.

Freire, P. (1993). Pedagogía de la Esperanza: un reencuentro con la pe-
dagogía del oprimido. 7ª Ed. Madrid: Siglo Veintiuno Editores.

Freire, P. (2021). Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Editora Paz e 
Terra LTDA.

Kohan, W. (2021). Paulo Freire e a sua infância educadora, en Paulo 
Freire: um menino de 100 anos. Río de Janeiro: NEIFI. 

Novoa, A., & Camacho, C.A. (2017). Innovación y comunitariza-
ción en la educación. Revista de la Universidad de La Salle, (73), 
13-31. Disponible en: https://ciencia.lasalle.edu.co/cgi/viewcontent.
cgi?article=2107&context=ruls



156

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
11(22). 2024

Sánchez-Corrales, N. (2020). Educación para la paz y formación integral: 
una experiencia situada desde las pedagogías del lugar. En D. Barragán. 
Formación integral universitaria: Un itinerario. Bogotá: Ediciones Unisalle.

Zemelman, H. (2005). Voluntad de conocer. El sujeto y su pensamiento 
en el paradigma crítico. España: Editorial Anthropos


