
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: El estatus de la experiencia 
en la teoría del conocimiento de Pedro Figari 

Autor(es): Gabriela Ferreira Olaso, Gustavo Bentancur 

Año de publicación / Ano de publicação: 2014 

DOI: 10.63314/LPFH6524 

 
Citación / Citação 

Ferreira Olaso, G. & Bentancur, G. (2014). El estatus de la experiencia 

en la teoría del conocimiento de Pedro Figari. Ixtli: Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 1(2), 257-273. 
https://doi.org/10.63314/LPFH6524 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/LPFH6524


257

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

El estatus de la experiencia en la  
teoría del conocimiento de Pedro Figari

Gabriela Ferreira Olaso
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FHYCE),

Universidad de la República Oriental del Uruguay (UDELAR).
gferreiraolaso@gmail.com

Gustavo Bentancur 
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FHYCE), 

Universidad de la República Oriental del Uruguay (UDELAR). 
gustavobentancur@gmail.com

Ferreira Olaso es docente, maestra, pedagoga. Innova en tradiciones escolanovistas 
uruguayas: escuela pública, rural, educación artística, comunitaria, autogestionada, 
mutualismo. Suma visiones originarias, animistas. Estudiante avanzada, Ciencias de la 
Educación(UDELAR) Colaboradora Proyecto Extensión: Educación Ética, Diversidad, 
DDHH (Dra. Díaz Genis)

Miembro Línea de Investigación “enseñanza y psicoanálisis”, escribe sobre la misión 
civilizadora de la Didáctica

Bentancur es profesor (Especialidad Química-IPA).Estudiante avanzado Ciencias 
de la Educación (Udelar); profundiza con la Dra. Lewowicz en Epistemología de las 
Ciencias y de Química. Diploma “Educación y desarrollo” (Udelar-ANEP). Dicta cursos 
pos-grado, Química: Enseñanza y Filosofía (IPA).

Miembro Línea de Investigación: Enseñanza, curriculum y políticas educativas, 
(FHCE), estudiando relaciones entre Experiencia y Experimento en la construcción 
moderna de educación.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 1 - Número 2 - 2014

pp. 257-273



258

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

En este trabajo se indaga-
rá acerca del estatus de la 
experiencia en la teoría del 
conocimiento de Pedro Figari 
- artista, filósofo y educador 
uruguayo del ‘900-   a fin 
de responder a cómo su 
filo- sofía -de caracterización 
monista- influye en su peda-
gogía - de orientación activa-. 
Su monismo, unicismo o 
construcción holística, es la 
clave por las que supera an-
tagónicas posturas dualistas y 
al mecanicismo como modelo 
de dinámica del ser y de la 
materia. La frase-emblema 
que acuña, trabajar pensando 
y pensar trabajando, actúa 
directamente contra lo que 
el dualismo sustenta, la se-
paración mente-cuerpo que 
Descartes expresó imprimién-
dola en los pilares de la Ilus-
tración y de la modernidad, o 
sea, instaurando la división 
entre episteme, la doxa, la 
tecné y la acción alienada, 
fabril. Se argumentará que la 
intervención de la filosofía y la 
metafísica por él elabo- radas 
en el pensamiento pedagógi-
co, es capaz de responder a 
cuestiones que trascienden 
su épo- ca, relevantes en la 
actual realidad social.

Resumen - Resumo - Abstract

Neste trabalho se indagará 
acerca do status da experiên-
cia na teoria do conhecimento 
de Pedro Figari - artista, filó-
sofo e educador uruguaio do 
1900-   afim de responder a 
como sua filosofia -de carac-
terística monista- influi em sua 
pedagogia - de orientação ati-
va. Seu monismo, unicismo ou 
construção holística é a chave 
através da qual supera postu-
ras antagônicas dualistas e o 
mecanicismo como modelo 
de dinâmica do ser e da ma-
téria. A frase-emblema que o 
cunha “trabalhar pensando e 
pensar trabalhando”, atua di-
retamente contra o que o dua-
lismo sustenta, a separação 
mente-corpo que Descartes 
expressou imprimindo-a nos 
pilares da Ilustração e da mo-
dernidade, ou seja, instauran-
do a divisão entre episteme, 
doxa, tecné e ação alienada, 
fabril. Argumentaremos que a 
intervenção da filosofia e da 
metafísica por ele elaborada 
no pensamento pedagógico 
é capaz de responder a ques-
tões que transcendem sua 
época, relevantes na atual 
realidade social.

In this paper we inquire about 
the status of experience in the 
theory of knowledge of Pedro 
Figari (Uruguayan artist, phi-
losopher and educator of the 
20th Century) to answer how 
his philosophy - of a monist 
characterization - influences 
his pedagogy - of an active 
orientation-. His monist, uni-
cist or holistic construction, 
is the key to overcome the 
antagonism of dualistic po-
sitions and the mechanicism 
as a model for the dynamic of 
the being and the matter. His 
emblematic phrase, to work 
thinking  and to think  working, 
acts directly against what the 
dualism support, the mind-
body separation, expressed 
and inscribed by Descartes 
as the pillars of the Enlighten-
ment and the modernity, that 
is, establishing the division 
between episteme and doxa, 
the techné and the alienated 
action, factory-made. Argu-
ments will be given to stay 
that the intervention of Figari´s 
philosophy and metaphysics, 
elaborated in his pedagogical 
thinking, is able to respond to 
issues that transcends their 
time, relevant to the current 
social reality.

Para citar este artículo:
Ferreira Olaso, G. y  Bentancur, G. (2014). El estatus de la experiencia en la  
teoría del conocimiento de Pedro Figari. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía 
de la Educación. 1(2). 257-273

Palabras Clave: experiencia, contextualización, monismo, dualismo, relativismo.
Palavras-chave: experiência, o contexto, o monismo, o dualismo, o relativismo.
Keywords: experience, contextualization, monism, dualism, relativism.

Recibido: 19-04-2013	 Aceptado: 12-10-2014



259

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

El estatus de la experiencia en la  
teoría del conocimiento de Pedro Figari

1.   Presentación

“Confieso que una de las consideraciones que más me hacen titubear, 
es que sea yo, sin título alguno, quien afirma haber encontrado algo 
positivo en asuntos donde otros fracasaron; ... Mi procedimiento me ha 
dejado una libertad mental  de que no puede disfrutar el que comienza 
por leer demasiado antes de haber observado y meditado por cuenta 
propia. Por esto mismo, resulta ocioso a n- ticiparle que no se encontrará 
con un libro de erudito; ... Puedo decirle en cambio, que este libro es de 
observación y asimilación; en otras palabras, que, por escaso que sea 
su mérito, es “mi libro”. (Figari, 1960:25)

La teoría del conocimiento vinculada a la experiencia que se pretende inda-
gar en la obra del artista, pensador y educador uruguayo Pedro Figari, no es 
otra tesis pragmatista más: sostenemos que estamos ante un clásico como 
la obra de John Dewey, clásico en cuanto sigue dando respuesta a nuevas 
generaciones y sus problemas, y porque se abre a nuevas  lecturas1.  Existe  
más  de  una  coincidencia  en  el  pensamiento  de  estos  dos autores, 
aunque Figari edita estas tesis en Arte, Estética, Ideal once años antes que 
Dewey, en 1912. Ambos ofrecen una salida al dualismo por medio de una 
solución monista, dando una nueva orientación al problema de la unidad o 
dualidad de lo natural y lo humano. (Ardao, 1971). Esta vía monista también 
llamada unicismo o pragmatismo unitario (Bowen, 1981) fue elaborada por 
Figari con un procedimiento incluso más amplio, sistemático y profundo en 
algunos aspectos, de los cuales resaltamos la transmisión de la experiencia 
colectiva, en forma de un Criterio para la acción.

La identidad del ser como unidad, en las múltiples dimensiones de su expe-
riencia colectiva,  y la pertenencia del  ser  como  integrante de  un  sistema  
natural,  ha  sido planteada por innumerables perspectivas filosóficas. Esta 
visión que fuera descartada de la tradición euro-occidental dualista, es traída 

1 En el sentido  que le da Altuna (2000) a la noción de clásico, Dewey es para la 
Pedagogía lo que Darwin es para la ciencia



260

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

a la modernidad bajo la denominación de filosofías holísticas, categoría que 
no siempre abarcará la riqueza conceptual que hizo frente a los comienzos 
del dualismo. En este sentido, la integralidad -unicidad- de la experiencia de 
la Vida, eliminado su origen e impulso de desenvolvimiento desde un ente 
ajeno, teológico y teleológico, impregnará  la original filosofía materialista de 
Figari, difícilmente clasificable en las categorías tradicionales.

El objetivo de este trabajo es indagar acerca del estatus adjudicado a la 
experiencia, en cuanto categoría epistemológica en Figari y, sobre todo, en 
relación a su propuesta pedagógica. Se considera que en la coyuntura actual 
retomar estas discusiones resulta valioso como forma original de compren-
der  los fenómenos educativos, de transformar la intervención que se hace 
y, fundamentalmente, de propiciar una mirada más profunda que la crítica 
usual acerca de las prácticas pedagógicas. En síntesis, sostendremos que la 
solución monista figariana es un clásico, pues busca trascender las doctrinas 
dualistas y mecanicistas que fundaron nuestros sistemas educativos y que 
aún tienen vigencia.

Centrados en la noción de experiencia, el planteo de Figari supone que el 
conocimiento es siempre relativo y pertinente no sólo a un Tiempo y Espacio 
sino a una relación vital que establece un Ser concreto (Figari, 1960). En este 
sentido, el autor alcanza una postura relativista al mismo tiempo que, en los 
círculos científicos, comienzan fuertes críticas a los modelos mecanicistas 
de la Física con el desarrollo de la noción de indeterminación y complemen-
tariedad de la Física cuántica. Al razonar que,  la realidad es efecto de esa 
relación que se establece entre el ser y su entorno (Figari, 1960), enfrentará 
el empirismo que, desde Locke y Bacon, concibe al conocimiento como reflejo 
del mundo exterior, justificando, hasta la actualidad, un modo de aproximarse 
a la realidad -en tanto “escribanos, “testigos” ajenos a la naturaleza- y de 
comprender a la propia relación cognitiva (Bowen, 1981). Al respecto, es 
un lugar común en la práctica docente, plantear por ejemplo “Observen la 
fotosíntesis”, “Vean la célula”, “Miren el ecosistema”; así planteado, el marco 
explicativo pretende ser una propiedad que emana del objeto sin la media-
ción de un sujeto2  - quien da interpretación  y sentido a la observación-  ni 
la existencia de una teoría construida y en evolución.

2 Se utiliza la noción de sujeto, aunque Figari, en su obra no la utiliza especialmente. 
Como él preferimos mantener  el término “Ser” ya que es funcional  a su planteo 
teórico.



261

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

“El mundo exterior no nos transmite emociones ni estados de conciencia: 
nosotros las generamos alrededor de las impresiones e imágenes que 
llegan a nuestro cerebro, (...)

Debemos pensar que las suposición tan acreditada de que las sensa-
ciones las proyecta “hechas” el mundo exterior, es un residuo egocén-
trico. (…) es más lógico admitir que nuestro sensorio se impresiona o 
se excita en sus relacionamientos con el mundo exterior 3” (Figari, 
1960, p. 105, II).

En esta relación, el sujeto es quien pone palabra, concepto y quien construye 
categorías y teorías para comprender, usar y transmitir experiencias de apren-
dizaje con el entorno. El conocimiento se produce en su relacionamiento con 
el exterior y a través de la experiencia se mantiene la vigencia o se modifican, 
los conocimientos heredados. La herencia no es algo dado sino una selección 
sobre un legado, lo cual podemos leerlo no sólo en Darwin sino en la Historia 
de la Filosofía (Abbagnano, 1973). El planteo de Figari resalta la experiencia 
como proceso cognoscitivo y desarrollará en su propuesta educativa, toda la 
potencia y riqueza de su filosofía.

2. La superación del dualismo en Figari

“Si vivir es adaptarse, si adaptarse es evolucionar, educar es enseñar a 
vivir, en la acepción mas amplia del vocablo, puesto que, al encaminar de 
un modo más consciente y directo las energías a su fin natural, se logra 
el resultado máximo que es dado esperar: el mejoramiento del hombre, 
el de la sociedad y el de la especie.”(Figari, 1965, p.170)

La propuesta educativa de Pedro Figari se puede presentar bajo el emblema 
de  trabajar pensando y pensar trabajando, lo cual tendrá valiosas e impor-
tantísimas repercusiones para una de las herencias, la hegemónica, de la 
cultura occidental en América. Esta frase-síntesis actúa directamente sobre 
lo que el dualismo, la separación mente-cuerpo, sustenta. Descartes expresa 
y representa esa construcción que se imprime en los pilares de la Ilustración, 
en la producción del conocimiento y, esencialmente, en la nueva división entre 
episteme, doxa, tecné y la acción bruta, animal, alienada que vienen a perso- 
nificar los esclavos. Ahora, aquellos sujetos imprescindibles para mover los 

3 Las negritas son nuestras.



262

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

telares, según Aristóteles, son los proletarios, obreros fabriles, engranajes 
de una maquinaria. A la estructura social de la producción del conocimiento 
y de la actividad corresponde entonces ese dualismo: la organización de la 
actividad entre la manual y la libre de ella -liberal -, y entre los artesanatos y 
oficios distantes ontológica, cognoscitiva e instrumentalmente de las Bellas 
Artes. Todo el ideal nobiliario y su currículum se encuentran sustentados por 
un paradigma, que se ha reconvertido en la Modernidad, haciéndolo funcional  
a la nueva situación económica-político-cultural. 

Frente a este dualismo, Pedro Figari propone la reunión de la “mente al cuer-
po” lo que supondrá juntar los dominios del arte y la ciencia pero también al 
Ser pensante, teórico, político e imaginativo al Ser actuante – actor, real–, 
activo, obrero práctico y transformador de su medio y de sí mismo. La clave 
la establecerá en la relación con el medio, el diálogo integral de un Ser com-
pleto y ya no divorciado ni antagonizado, con su ambiente. Al analizar esa 
relación logrará identificar a la experiencia como productora del conocimiento.

Si la experiencia es productora de conocimiento, como Figari señala, ento-
ces se esta- blece una recuperación o recolocación de la mente al cuerpo y 
del cuerpo a la mente, o en otras palabras, integrar la actividad corpórea a 
la teórica y la producción o la investigación exploratoria, analítica y creativa 
a la producción real, física, material. Figari argumenta esta integración, la 
unidad o monismo, pues no separa al sujeto de su producción (la Obra en el 
sentido antropológico)  (Ardao, 1971), a punto que desarrolla una filosofía del 
conocimiento Biológica, es decir según la lógica de lo vivo. A diferencia del 
anti-dualismo de Leibniz, (Hirschberger, 1976), para fundamentar el proceso 
de pro- ducción de conocimiento Figari buscará comprender  la vitalidad en 
todo organismo, o sea materia organizada con unicidad. 

Como especie, recortamos del universo y la naturaleza lo pertinente a nues-
tro ser,  recorte que aporta la pertinencia y la necesidad de un ser concreto. 
Por tanto, es un Orden relativo pese a lo absoluto de su existencia previa. 
Aquel sentido del Orden determinado, necesario y mecánico que propuso 
Descartes o el orden contingente y libre que le opuso Leibniz (Herrera, 2000) 
no serán soluciones para Figari. El orden de la naturaleza y el cosmos es 
inconmensurable y previo, e intentamos acceder a él por medio de teorías 
sobre materia, energía y vida, por ejemplo con la Termodinámica.4

4 La investigación original, que constituía un trabajo de grado  tutoreado por la Dra. 
Andrea Díaz Genis, Udelar, se centraba en definir el estatus de la experiencia en el 
Materialismo Energetista de Pedro Figari, un matiz epistemológico pero interesante 
para la pedagogía, poco indagado aún.



263

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Teniendo en cuenta este planteo, al educar y transmitir conocimiento, trans-
mitimos una experiencia colectiva de un ser con su entorno, que implica no 
sólo actualizarla como sostenía Leibniz, sino operar con ella ante lo nuevo. 
Allí Figari ubicará su noción de Criterio, una transmisión de experiencia no 
dogmática:

“En vez de desequilibrar al alumno por una hipermagnificación del pa-
sado, como ideal inmejorable de producción, debería inculcársele un 
espíritu de inventiva. 5  Lo antiguo debe servirle de documentación, 
más no de punto de mira para encaminar su esfuerzo. (...) Lo que se 
llama enseñanza, se reduce casi siempre a preconizar los recursos de 
acción (...)  se da una colección de instrumentos, en vez de ideas y 
orientaciones para que puedan desarrollar y utilizar su individualidad, 
... se confunde la “herramienta” para actuar con la acción misma.(…) 
el error se basa en la suposición de que cada conquista es la última.” 
(Figari, 1960, pp. 181-183)

Por lo tanto, la experiencia en Figari es un mecanismo sofisticado por el cual 
el hombre conoce, en tanto vive y se identifica como ser único, estableciendo 
los límites que lo Individualizan 6  a la vez que establece las formas de co-
nexión con el entorno. 7  Por lo tanto el  Ser está implicado en lo que conoce, 
en definitiva esta es la tesis figariana sobre la producción del conocimiento. 
¿Cómo se visualiza esta ruptura en la educación?, ¿cómo se relaciona la 
educación con el trabajo, y con la propia vida? 

La relación entre filosofía y educación en el pensamiento figariano requiere 
una advertencia al respecto de su idea de la producción teórica: no coloca 
a esta producción como simplemente teórica y, por el contrario, ella queda 
integrada al ser que la produce, ya que todo conocimiento tiene autor. Teoría 
y práctica, también en la producción de filosofía y pedagogía, están con-

5 Las negritas son nuestras.

6 Se refiere a la conceptualización hecha  por Figari, donde la unidad es adquirir 
forma única, que él denomina Individualidad.

7 Figari parece tomar conceptos termodinámicos básicos, como los de  sistema y 
entorno, pero los trasciende en cuento sus sistema  es un organismo vivo. Anticipa 
así el pensamiento contemporáneo, Ilya Prigogine quien demuestra cuánto los 
procesos termodinámicos y los orgánicos de la vida son incomprensibles desde 
el dualismo, no respondiendo al determinismo newtoneano  de leyes y de tiempo 
reversibles. (Prigogine,1971)



264

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

textualizadas, geográficamente localizadas y significadas (Mignolo, 2006) 
e implicadas en el ser social. Son producto de una relación cambiante, en 
evolución; la reflexión emerge y se pone en juego en la práctica misma de 
hacerla, es decir, requiere de experiencia, no de especulación. Las ciencias 
teóricas y las aplicadas serían, entonces, sólo diferentes momentos del hacer 
humano, integrados e indiferenciados la mayor parte del tiempo, en tanto que 
no podemos escindir un área del sujeto, que es una unidad.

Finalmente, volviendo al acápite, diremos que la educación  es formar para 
la vida y la vida supone adaptarse,  y por lo tanto evolucionar.

3. Experiencia y contexto

“Resulta grato recomendar a la misma atención ( los cultivadores de la 
filosofía en los países hispanoamericanos, partidarios en general del dua-
lismo de lo natural y lo humano) a un pensador como Figari, sostenedor 
al igual que Dewey de la solución monista a dicho problema, con tanta 
dignidad, en el seno de la propia tradición filosófica latinoamericana. En 
ella ha de quedar también como un clásico.” (Ardao, citado por Figari, 
1960)

En tiempos de crisis de modelos educativos es común preguntarnos: ¿para 
qué sirve la educación? ¿Qué y cómo se debe de enseñar para la vida? Como 
un clásico -en tanto obra abierta a nuevas interpretaciones- el pensamiento 
de Figari nos remite a los fines de la educación, trascendiendo la visión 
moderna iluminista heredada de la escuela. Su propuesta propicia diseños 
curriculares contextualizados en donde se opera con las dis- ciplinas según 
las necesidades y aspiraciones locales. El planteo de Figari trasciende in-
cluso, el sentido de la contextualización como una simple adaptación de lo 
ajeno a un nuevo contexto. Al respecto, identificó tres posturas o actitudes 
a tomar (Figari, 1965):

1. producir originalmente en la relación con el entorno, 

2. adaptar selectivamente lo exterior a lo local, lo que hoy sería contextualizar. 

3. La opción más común, sin embargo, es imitar alienadamente un procedi-
miento y conocimiento ajeno, sin contemplar la dinámica del sistema, esto 
es la relación entre sujeto y su entorno. 



265

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La contextualización ya implica reconocer la existencia del sujeto, pero Fi-
gari profundiza en este aspecto: la posición de un sujeto ante un objeto es 
epistémica pero también psicológica. Así para contextualizar y aún producir 
lo propio, es necesario asumir y no evadir la existencia del sujeto en dicha 
relación. Si el hombre es agente activo en ese proceso, entonces, el que 
aprende es agente en la construcción de su aprendizaje, noción actual que 
repetimos pero de la que olvidamos su origen epistémico. Participar en la 
construcción no es producto de la voluntad del alumno ni del docente, sino 
que supone una relación de interés y deseo vinculada a la realidad del sujeto 
(realidad afectiva, vivenciada, simbolizada e imaginada). La tradicional noción 
referida a la posición pasiva del sujeto es también cuestionada desde hace 
más de un siglo por la Física cuántica:

“La idea de que la mente es pasiva en la percepción, siguió siendo una 
doctrina destacada de la ciencia desde cuando escribió Locke, (...) hasta 
que la aparición del principio de la incertidumbre de Heisenberg y de la 
física de la relatividad de Einstein llevó a una nueva idea científica: la idea 
de que el observador desempeña un papel esencial en el descubrimiento 
de la naturaleza.”(Bowen, 1981, p. 234)

Para los saberes contextuales, la naturaleza no existe como realidad aparte 
de la realidad social, en tanto el “mundo natural” -el objeto como ente na-
tural- es una “extensión”, del mundo social. Para esta postura, los saberes 
contextuales o locales no han sido sistematizados y fragmentados en cuerpos 
disciplinares como sí lo ha hecho la ciencia occidental. Estos saberes son 
aprendidos directamente de la praxis, del hacer cotidiano, y allí es donde 
opera la experiencia según Figari, la cual se transmite de generación en ge-
neración. Al igual que Dewey, Figari, propone que la educación mantenga  lo 
mejor, -el ideal- 8  de la vida cotidiana y del aprendizaje activo, para conocer 
y transformar la realidad, no sustrayendo al alumno de su entorno e inadap-
tándolo a él, ni obstaculizando sus energías de expansión.

8 La noción  de ideal desarrollada por Figari,  tratada en Arte, Estética, Ideal, es 
valorada por Ardao como uno de los tratamientos más sistemáticos de la época. 
Constituye un punto importante de la obra de Figari que aquí sólo presentamos, 
pues excede los objetivos de este trabajo. El ideal para Figari no es establecido 
a priori por un orden independiente de la experiencia. Es creación humana que 
obedece a un impulso orgánico y cambia  en la medida que el hombre evoluciona 
en la dinámica vincular que éste establece con el medio. (Ardao, 1971)



266

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

“Para que la escuela responda a su finalidad racional, debe considerársela 
no como un paréntesis en la vida, sino como la vida misma conducida 
de un modo ideal. Sólo así obrará eficazmente en el proceso orgánico 
natural de mejoramiento de la condición del hombre como unidad social.”( 
Figari, 1965, p. 170)

La experiencia de Figari en la dirección de la Escuela de Arte Industrial (1915) 
le permitió concretar grandes proyectos colectivos de los cuales resaltamos 
la transformación del propio local. Como Director, les propone a los profeso-
res y alumnos de varios talleres, que proyecten, discutan y lleven adelante 
esa actividad atendiendo sus necesidades y aspiraciones. Construcción, 
iluminación, mantenimiento y acondicionamiento confortable y estético, son 
las principales áreas a las que se dedican para reformar el inútil y opresivo 
edificio colonial.

“Esta Escuela es hoy la de la libertad.9 (...) Apenas suprimí el régimen 
de los ejercicios, radicalmente y de un solo golpe, parecía que la ins-
titución se venía abajo. No obstante, pasados los primeros momentos 
de estupor, hizo eclosión el propósito de proyectar entre los alumnos, y 
desde entonces se apoderó de ellos una pasión ardiente por idear, por 
crear”. (Figari, 1965, pp. 74-85)

El tiempo y la capacidad colocada en el aprendizaje, el esfuerzo mejorable 
deben ser algo que tiene sentido y un proyecto, conocido por el productor 
o que, incluso, el mismo ideó. En síntesis,  lo central del planteo figariano 
refiere a que todo  producto produce en su proceso al productor, como la 
Obra -arte, ciencia y organización- caracterizan al Hombre y su diversidad 
cultural. Esto  que todos sabemos,  queda olvidado a la hora de pensar un 
currículum y de actuar en las aulas.

4. El pasado y la Identidad en la noción figariana de Criterio

El filósofo latinoamericanista Arturo Ardao sintetizó en tres parejas de concep-
tos al pensamiento pedagógico de Figari: Arte e Industria, Vocación y Criterio, 
y Autonomía y Americanismo (Ardao, 1971). Vocación y Criterio son los con-
ceptos referidos al sujeto de actividad con la materia y son términos que, al 
modo de los conocidos educare y educere, podrían representar un dualismo. 

9 Las negritas son nuestras.



267

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

En Figari el proceso de sacar el adentro hacia afuera, educere, refiere a la 
oportunidad en un campo seleccionado intencional, efectuado por un docen-
te, un grupo de docentes, o un espacio áulico. La intención es el desarrollo 
como desenvolvimiento dialéctico concreto, sobre un entorno seleccionado 
previamente, que contiene, por ejemplo instrumentos y materias. Ese es el 
campo para que se desenvuelva y materialice una capacidad potencial que 
está latente en el sujeto, alumno. Aunque requeriría resaltar toda la riqueza 
del concepto, ligado a la profundidad de su argumento vitalista y comparable 
al bildung hegeliano, sintetizamos que la Vocación, el potencial presente o 
latente del individuo, se despierta, activa, realiza y expande en la realidad, 
con objetos y gracias a un entorno concreto que los contiene a ambos. La 
relación, desde un sujeto a un objeto en un sistema o entorno, sería lo que 
despierta, activa, contiene y realiza o materializa, ese vínculo. 10 La Vocación 
aporta singularidad a la acción, admite al sujeto en su integralidad, aún latente 
y siempre “evolucionable”; aún más, se trata de que el modelo, reclama al 
Ser para la actividad de producción de cono- cimiento.

Educare se caracterizaría como un proceso de transmisión ya directa, sujeto-
sujeto, de un saber sobre los objetos, las técnicas y esencialmente, para Figari, 
de un Criterio. El Criterio constituye un saber completo, integral sobre el objeto; 
un saber que contiene al sujeto productor. Sin embargo no funcionaría como 
un obstáculo que niegue lo singular del  individuo. El  criterio como conoci-
miento integral, contiene una visión del sujeto y es producto de una relación 
colectiva lograda -construida y legada- entre sujetos y materias. Más que 
transmitir ciencia como producto acabado a repetir como dogma, al priorizar 
al criterio para producir, se transmite algo que fue un concepto, una teoría 
y ahora está incorporado como procedimiento, o sea, como forma o modo 
implícito de hacer y operar con la materia en cuanto sujeto ante un objeto.

La noción de Criterio aparece referida por Figari, vinculada concretamente 
a la enseñanza científico-artístico-técnica en la Escuela de Artes y Oficios.

“Todo denunciaba allí la falta de criterio regulador, y todo estaba dispuesto 
para deseducar. El aprendizaje se hacía por  ejercicios que comenzaban 
por dar una falsa y pobrísima idea de la materia prima. Fragmentarios, 

10 Re-leemos la Teoría del Vínculo de Pichón Riviére (1971) así como a los obstá-
culos epistemológicos, ya en él, epistemofílicos al incluir las estructuras grupales, 
afectivas, inconscientes y simbólicas en el proceso de aprender y conocer. Se trata 
de entender a los obstáculos no como simples límites individuales en el aprendizaje 
sino que requieren resolver problemas psico-cognitivo y políticos presentes en la 
matriz social histórica. 



268

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

abstractos, ejecutados con madera, con metales u otro material, en 
vez enseñar a sacar el mejor partido práctico de todo elemento natural, 
constituían un modo sistemático de inutilizar la materia prima. Una vez 
hecho los ejercicios, a veces muy penosamente, como que no tenían 
empleo alguno, se arrojaban o quemaban, cuando no alcanzasen el ho-
nor del tablero o de la pro- pia exposición. El alumno no podía ver, así, 
una aplicación juiciosa e integral de los materiales de su oficio.”  (Figari, 
1965, p. 72)

El Criterio le da sentido y proyecto a la materia; transmitir un criterio a la pro-
ducción de conocimientos es por tanto, transmitir un sentido y un proyecto 
al propio sujeto y a su relación, o sea, su actividad productiva u Obra. Se 
transmite el vínculo y el producto de ese vínculo que es ya, una ciencia o una 
técnica, pero también se transmite una ética, una identidad y un sentido. De 
ello es carente especialmente el positivismo, aplicado además en la pedago-
gía, entendida por ejemplo como la actividad por la actividad, el saber por el 
saber, el descubrimiento por el descubrimiento y si hay alguna satisfacción 
es exógena y será lo que dará sentido y proyecto a la actividad, al fin: un 
salario y algún reconocimiento social.(Bowen, 1981)

Dar sentido y proyecto a la producción de conocimiento tiene connotaciones 
muy disímiles a impedir el desarrollo de la personalidad, que es al fin otro 
dualismo, por lo que supera así, al tradicional antagonismo de los procesos 
de educare y educere, como también a la falsa oposición entre innovación 
y tradición, originalidad y continuidad.11  En esta lógica, el aprehender se 
refiere a la acción del sujeto mientras que aprender connota al objeto, con 
lo cual se olvida que todo aprendiz vuelve suyo al conocimiento, en forma 
original cual una interpretación ante la lectura. La enseñanza queda vinculada 
a la noción de  conservar y dar continuidad, alejada y opuesta a estimular 
o promover, como acto de dejar salir y expresar lo nuevo, o sea innovar. En 
contraposición a esto, Figari plantea que la innovación no excluye la conser-
vación del saber ni a la experiencia social; se trata entonces, de resignificar 
la herencia-experiencia cultural en el Ser.

El conocimiento y toda ciencia es una experiencia pasada, y el presente es 
una selección sobre esa herencia y, principalmente, su transformación. Lo 

11 Este punto fue analizado a partir del pensamiento monista y vitalista de Figari, así 
como el de la Identidad-unidad como individuación, tomar forma, y el de Diversidad 
y expansión de las formas.



269

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

más valioso por tanto a transmitir de esa obra o forma alcanzada, que no se 
repite como tampoco su contexto y sujeto de origen, es el Criterio, un saber 
integral para la acción transformadora del futuro.

El Criterio es el elemento central y diferencial de la propuesta pedagógica 
figariana, ya que expresa el equilibrio en su redefinición de la experiencia, 
ausente en otros modelos. Sin perder el activismo, de la actualidad u origina-
lidad del Ser, incorpora al currículum las experiencias sociales pasadas como 
parte de lo que conforma una Identidad (identidad de relaciones  científico- 
artístico- industriales, afectivo- simbólicas- imaginarias, etc.).

Figari es parte de la renovación pedagógica, enmarcable en un modelo 
heterogéneo de Escuela Nueva en Latinoamérica. Los planteos de Figari 
podrían ser catalogados de prematuros, maduros o tardíos en contraste con 
la producción hegemónica occidental, aunque en realidad, éstos  se vinculan 
con el contexto de producción del 900, su entorno. La crisis o “agotamien-
to” de la pedagogía escolanovista latinoamericana, también se encuentra 
vinculado a sus propias, y violentas, transformaciones sociales -o frenos al 
impulso transformador 12- que desde la década de los ‘60 vivimos. Sin embar-
go, la tendencia a la generalización o universalización de algunos procesos 
mundiales, nos impone la idea del agotamiento conceptual -y mundial- de la 
Escuela Nueva. (Bowen, 1981). Este movimiento, fielmente representado por 
el pragmatismo unitario es comprendido como un modelo que surge y logra 
responder, o no, al contexto europeo y norteamericano; sobre él se desarro-
lla una perspectiva crítica pese al valor -vigente aún mundialmente- de una 
teoría unitaria que reintegre cuerpo, mente y medio ambiente como parte de 
una totalidad (Bowen, 1981).

El agotamiento de la Escuela Nueva o Activa, a escala mundial, va a quedar 
entonces referido a la incapacidad de responder a la demandas sociales de 
los 60’. En vez del reclamo de las cosas y no las palabras  dirigido a  los 
sistemas educativos religiosos del anterior siglo, ahora a la educación estatal 
se le exigió el cumplimiento de las promesas de movilidad social, integra-
ción y participación. Se despliega entonces un rango de críticas filosóficas y 
metodológicas atacando la ausencia de un análisis profundo de la realidad 

12 La metáfora de “el impulso y su freno” es acuñada por el intelectual oriental Carlos 
Real de Azúa para dar cuenta de fenómenos locales que por ejemplo en el 900, 
explican la fuerza y el proyecto innovador -con las alianzas de socialistas libertarios, 
anarquistas, liberales y reformistas, y las fuerzas contrarias representantes del Alto 
Comercio y los intereses extranjeros, las Sociedades Rurales y la Iglesia Católica. 
(Real de Azúa, 1964)  



270

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

a estudiar, a participar, a adaptarse, etc. En definitiva todo el proyecto demo-
cra- tizador y el esfuerzo creativo aplicado en métodos, planes, centros de 
interés, talleres, laboratorios, y el activismo al fin, del Siglo de Oro del niño, 
quedaría reducido a la superficialidad conceptual de la actividad pragmática de 
resolver problemas que, no incluían toda la historia noética de la humanidad 
como parte de la experiencia inmediata (Bowen, 1981, p. 688).

Sin embargo la crítica -filosófica y metodológica- que jerarquizamos refiere 
a la exclu- sión de la realidad social y natural del alumno en tanto actividad 
plena de problemas, sociales y naturales. El Ser quedó así reducido a un 
alumno, aunque fuera  jerarquizado y tenido en cuenta como tal, así como a 
la necesidad de motivarlo, estimularlo y graduar la currícula en una educación 
integral, cuerpo -mente; de todas maneras, el Ser aún está escindido de su 
entorno social y natural. La realidad no se problematiza radicalmente, o sea, 
hasta sus raíces, porque un problema no es sólo lo que la enseñanza esta-
blece como tal: se trata de un problema didáctico, esto es, para un alumno 
ante una conocimiento a transmitir, pero no para el Ser, quien ya tiene y trae 
puesto su problema sin resolver, vinculado a SU intercambio con SU realidad. 
Los problemas vienen dados en la estruc- tura didáctica de las disciplinas y 
de las instituciones donde  éstas se enseñan y suponen un sujeto ideal que 
dista del sujeto real.13

En definitiva, la crítica al modelo de escuela nueva más difundida,  se centra  
en demostrar que el sentido y el proyecto del problema escolar es didáctico, 
basado en la transmisión de una currícula ajena e indiferente a los actores. 
Sin embargo, cuando el cuerpo docente hace suyo el currículum para las Es-
cuelas rurales, reclamó por ejemplo en Uruguay, Piriápolis, sobre la tenencia 
de la tierra como parte del desarrollo de la Educación, y esos actores luego 
fueron perseguidos como parte del “freno” setentista al impulso transformador, 
(Angione, 1987) -y problematizador- y no como un “agotamiento” con- ceptual 
del modelo pedagógico supuestamente rígido, estable, extranjero y caduco.

El sentido y el proyecto del problema para Figari quien también desarrolla, 
hasta cierto punto, una enseñanza por resolución de problemas, deben incluir 
al sujeto en varios aspectos. No sólo se tiene en cuenta a la creatividad o 
a la originalidad del alumno que transforma  el conocimiento en cuanto lo 
hace suyo sino que, Figari atiende más allá de lo individual, a la sociedad 
como un entorno. Considera al Ser como parte integrante de un organismo 

13 Pensamos el sujeto real como un Ser-ahí como lo conceptualiza Rodolfo Kusch. 
(Kusch, 2009)



271

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

en lucha: entiende que hay clases y pueblos en lucha y que América aún 
no ha plasmado su obra, enfatizando que hay grupos que piensan vivir eter-
namente dependientes, a la vez que parasitariamente, como una colonia 
inorgánica librada al azar (Figari, 1965).  A favor del impulso reformista, pero 
radicalmente vitalista, visualiza la necesidad de desarrollo del individuo y de 
organizaciones que, como organismos, expresen una forma propia y plasmen 
su obra presente, relacionada a la verdad de su Ser actual, en su entorno y 
ligada a sus amplias raíces americanas.

Finalmente, si para la realización de la Vocación, la experiencia del sujeto con 
la mate- ria está mediada por el docente a través de un campo seleccionado, 
entonces es en el proceso de transmitir un Criterio, o legar cultura, donde la 
materia mediará entre los sujetos: es la ocasión, la excusa y la posibilidad 
pertinente, justificada y necesaria, de legar un conocimiento a quien tiene una 
pregunta, un desafío o un problema. Otro dua- lismo vendría a estar superado 
en este momento, a partir de que estamos implícitamente re-definiendo el 
concepto de lo social y de lo individual: Figari nos refiere a una feno- meno-
logía entre estados o momentos del ser, por lo que el individuo innovando y 
en lo más singular representa el potencial de lo colectivo. 

Aunque Figari haya ahondado en el cosmos físico (materialismo energetista) 
y en la novedad individual de lo vital (monismo vitalista), sin embargo no ha 
dejado en todo instante de mostrarnos al sujeto que lo observa y que saca 
conclusiones para sí y desde sí cuando construye su conocimiento del entorno, 
construyéndose en ese acto a sí mismo: a su identidad.

4. A modo de conclusión

“Tomadas en conjunto, tienen las ideas de Figari una poderosa trabazón 
íntima, que hace de la totalidad una sola y bien estructurada doctrina. Lo 
que hay en ella de envejecido pertenece más a lo formal de su léxico de 
su época, que a lo sustancial del pensamiento mismo. Un pensamien- to 
viril, osado, estimulante, sin contemplaciones ni flaquezas en la inter-
pretación de la realidad tal como es, para mejorarla tal como debe ser.” 
(Ardao, en Figari, 1960)

La obra de Figari funciona como una obra abierta a nuevas interpretacio-
nes y habilita nuevas lecturas sobre los fenómenos educativos actuales. 
Su potencialidad radica en la atemporalidad de los conceptos, puesto que 



272

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

éstos son síntesis que revisan la raíz del pensamiento moderno. Aquí sólo 
profundizamos en algunos de ellos, centrándonos en mostrar que su posición 
monista supera al dualismo cartesiano, posición que ha sido adoptada por 
muchos discursos actuales, de los que resalta críticamente el poscolonialismo. 
También consideramos el estatus adjudicado a la experiencia, otro concepto 
atemporal que él ha enriquecido al admitir la necesidad de la transmisión 
cultural en forma  de Criterio y no de dogma. Esto supera la tradicional 
propuesta pedagógica   pragmatista   pues,   al   transmitir   un   Criterio   a   
la   producción   del conocimiento, Figari propone en definitiva, transmitir un 
sentido y un proyecto al sujeto y su obra, lo que genera un vínculo consigo 
mismo, con la materia, con la propia actividad y por último, con el producto 
de la misma. Entre otras valiosas consecuencias, ello implicará formar una 
ética desde la práctica y una identidad desde la experiencia, sustentada en 
lo que el Ser vive e integrada a los conocimientos que aprendió.

En esta misma línea, el filosofar figariano permite pensar que no hay una 
ciencia que pueda sustituir pero tampoco evadir, la reflexión colectiva sobre el 
lugar del sujeto en el mundo y el estatus de sus actividades, o sea, su visión 
de sí mismo y de su experiencia en el entorno. En suma, esperamos haber 
dejado claro que su propuesta apunta a transmitir un sentido y un proyecto 
al propio sujeto y a su actividad productiva. Vista desde la propia historia de 
la práctica filosófica latinoamericana, consideramos que la suya constituye 
una intervención de la filosofía y la metafísica por él elaboradas en el pen-
samiento  pedagógico,  respondiendo  a  cuestiones  que  trascienden  su  
época  y relevante en la actual realidad social.

Referencias bibliográficas

Acosta, Y. (2012). Pensamiento uruguayo. Montevideo: Ed. Nordan.

Angione, A. (1987). Dos décadas en la historia de la escuela uruguaya: 
el testimonio de los protagonistas. Ed. Rev. De la Educación del Pueblo, 
Monetvideo.



273

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Altuna, C. y Ubilla, M, (2000). El Prisma de la Evolución. A 140 años de 
“El origen de las especies”. Montevideo: DIRAC, FC, UDELAR,

Ardao, A, (1971). Etapas de la Inteligencia Uruguaya. Montevideo: Dpto 
de Publicaciones, UDELAR.

Abbagnano, N. (1973). Historia de la Filosofía. Tomo II y III. 2ª ed. Barce-
lona:  Montaner y Simón.

Bowen, J. (1981). Historia de la Educación occidental. Tomo III. 2ª ed. 
Barcelona: Biblioteca Herder.

Figari, P. (1960).Arte, Estética, Ideal. Tomo I, II y III. Montevideo: Biblioteca 
Artigas de Clásicos Uruguayos, Colombino Hnos.

Figari, P. (1965). Educación y Arte. Montevideo: Biblioteca Artigas de 
Clásicos Uruguayos, Colombino Hnos.

Herrera Ibáñez, A. (2000). Leibniz, el último renacentista. En: Echeverría, 
Javier (ed.), Del Renacimiento a la Ilustración. Madrid: Enciclopedia Iberoame-
ricana de Filosofía, Tomo 21, Trota.

Hirschberger, J. (1976). Historia de la Filosofía. Tomo I y II. 8ª ed. Barce-
lona: Biblioteca Herder.

Kusch, R. (2009).Obras Completas. T.II. Buenos Aires: Ed. Fundación 
Ross.

Mignolo, W. (2006). Interculturalidad, descolonización del Estado y del 
conocimiento. Buenos Aires: Del Signo.

Real de Azúa, C. (1964). El impulso y su freno. Tres décadas de batllismo 
y las raíces de la crisis uruguaya. Montevideo: EBO.

Prigogyne, I. (1971).Thermodynamics of Irreversible Processes (Second 
ed.) New York. Interscience.


	7e8da91f7d2994e16f216335c4635165f03f30479afd3095b32d431101a5f56d.pdf
	19301a4a55dd5f5b853d20cb891f1ee3c60d89a4820665a33704c8c75024d692.pdf

