
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: De invenciones e 
invasiones: ecos pedagógicos de Eco y Narciso 

Autor(es): Daniel Carlos Berisso, María Virginia Bruno 

Año de publicación / Ano de publicação: 2022 

DOI: 10.63314/ZSQI5921 

 

Citación / Citação 

Berisso, D. C. & Bruno, M. V. (2022). De invenciones e invasiones: ecos 
pedagógicos de Eco y Narciso. Ixtli: Revista Latinoamericana de 
Filosofía de la Educación, 9(18), 261-277. 
https://doi.org/10.63314/ZSQI5921  

 

https://doi.org/10.63314/ZSQI5921


261

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

De invenciones e invasiones:
Ecos pedagógicos de Eco y Narciso

Daniel Carlos Berisso 
beridani@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-9959-7593

Doctor en Filosofía (UBA). Docente Auxiliar Regular de la Cátedra de Filosofía de la Educación 
(UBA) (durante 2019-2020 Adjunto a cargo de la misma). Jefe de Trabajos Prácticos de la Cátedra 
de Filosofía de la Cultura (UBA). Profesor de la Maestría de Estudios Culturales de Latinoamérica 
(MECAL-UBA). Director del Proyecto de Investigación UBACyT: “La dimensión ético-política de las 
prácticas educativas: cuidado de sí y cuidado del otro en los proceso de transmisión del saber”.

María Virginia Bruno 
mariavirginiabruno4@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0001-8859-3426

Profesora de Enseñanza Media y Superior en Filosofía (UBA). Miembro de diversos Proyectos de 
Investigación UBACyT del área de Filosofía de la Educación. Participación en diversos eventos 
académicos como asistente y expositora. Publicación en coautoría con Daniel C. Berisso del 
artículo “La educación y el tiempo del Otro. De conquistas y (des) apropiaciones”, en Ixtli. Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 9 - Número 18 - 2022

pp. 261-277

En el presente texto se parte de 
la interpretación que J. Derrida 
realizó del mito de Eco y Narciso, 
y se traslada el alcance de dicha 
metáfora al campo intersubjetivo 
de la relación pedagógica, y al 
campo semántico del concepto 
de “invención” derivado de la 
teoría de la deconstrucción del 
citado filósofo. La perspectiva se 
proyecta al escenario de nuestra 
América, y de dicho pasaje surgen 
dos posibles consideraciones de 
“invención”. Se analizan y con-

Resumen - Resumo - Abstract

Este texto parte da interpretação 
que J. Derrida fez do mito de Eco 
e Narciso, e transfere o alcance 
da referida metáfora para o campo 
intersubjetivo da relação pedagógi-
ca, e para o campo semântico do 
conceito de “invenção” derivado 
da teoria da desconstrução do 
referido filósofo. A perspectiva é 
projetada para o cenário de nos-
sa América, e desta passagem 
surgem duas possíveis conside-
rações de “invenção”. Conceitos 
como “ferida narcísica” e “ferida 

In this text we start from the inter-
pretation that J. Derrida made of 
the myth of Eco and Narcissus, 
and the scope of this metaphor is 
transferred to the intersubjective 
field of the pedagogical relations-
hip, and to the semantic field of the 
concept of &quot;invention&quot; 
derived from the deconstruction 
theory of the mentioned philoso-
pher. The perspective is projected 
onto the scene of our America, 
and two possible considerations 
of &quot;invention&quot; arise 



262

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

traponen conceptos tales como 
el de “herida narcisista” y “herida 
colonial”, y los de “invención de 
América” e “invención desde 
América”. Finalmente, y en base a 
las diferencias puestas en juego, 
se reflexiona sobre la repetición y 
la invención, y se plantea la dife-
rencia entre dos formas de inter-
vención: la intervención-invasión 
y la intervención-invención, que 
consiste en dejar venir al Otro.

colonial”, e os de “invenção da 
América” e “invenção da América” 
são analisados ​​e contrastados. 
Por fim, e a partir das diferenças 
postas em jogo, reflete sobre a 
repetição e a invenção, e levanta 
a diferença entre duas formas de 
intervenção: a intervenção-invasão 
e a intervenção-invenção, que con-
siste em deixar o Outro vir.

from this passage. Concepts such 
as&quot;narcissistic wound&quot; 
and &quot;colonial wound&quot; 
and those of &quot;invention of 
America&quot; and &quot;invention 
from America&quot; are analyzed 
and contrasted. Finally, and based 
on the differences involved, we re-
flect on repetition and invention, and 
the difference between two forms of 
intervention is raised: intervention-
invasion and intervention-invention, 
which consists in letting the Other 
come.

Para citar este artículo:
Berisso, D & Bruno, M. (2022). De invenciones e invasiones:
Ecos pedagógicos de Eco y Narciso. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación. 9(18). 261-277.

Palabras Clave: repetición – diferencia – invención – invasión
Palavras-chave: repetição – diferença – invenção – invasão
Keywords: repetition - difference - invention - invasion

Recibido: 	12/04/2022	 Aceptado: 01/12/2022



263

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

De invenciones e invasiones:
Ecos pedagógicos de Eco y Narciso

“Eco había jugado con la lengua, irreprochablemente, 
como una intérprete a la vez dócil y genial. Había hecho 
ver que citaba, siguiendo a Narciso, ahí donde el frag-
mento repetido se volvía una frase entera, inventada, 
original y dicha, para quien pudiera oírla, en su propio 
nombre firmado Eco, sin que la prueba de su sello pu-
diera exponerla jamás a la venganza divina. Por ejemplo, 
Narciso: ‘¿Hay alguien aquí?’ -‘Alguien, aquí”, había 
respondido Eco.” J. Derrida

A modo de introducción

En Pregnancias. Sobre cuatro lavis de Colette Deblé, J. Derrida trae a escena 
el Mito de Narciso y Eco basándose en la versión que de él hiciera Ovidio en 
La Metamorfosis. El foco de su análisis está puesto en la astucia de la Ninfa 
Eco, en el modo en que ella se las ingenia para lograr su cometido, pese a 
estar condenada a una cierta imposibilidad. Producto de un castigo impartido 
por la Diosa Hera, dicha imposibilidad consistía en no poder hablar por sí 
misma, en no poder formar su discurso propio del modo en que lo deseara, 
sino que sólo podía repetir las últimas sílabas enunciadas por su interlocutor. 
Pero su deseo de expresarle su amor a Narciso –quien, por su parte, no tenía 
ojos más que para sí mismo–, la condujo a buscar los medios para poder lo-
grarlo, consistiendo su estrategia en repetir de tal modo que pudiera expresar 
lo que realmente anhelaba. Su modo de “citar” a Narciso le permitió formar 
su propio discurso y, en cierto sentido, escapar astutamente al castigo que 
le había sido impuesto. “¿Hay alguien aquí?” – “Alguien, aquí”, repetía Eco.

El Mito en sí mismo y la interpretación realizada por Derrida, operan como 
un disparador para revisar y repensar ciertas dimensiones de la institución 
educativa en general, y de la práctica educativa en particular, siempre en 
consonancia con la línea temática de la educación entendida como “acon-
tecimiento ético” (Bárcena y Melich, 2000). Constituyen algo así como una 
musa inspiradora de la que se desprenden múltiples conceptos de suma 
relevancia, y que abre un abanico de posibilidades para articular con otros 
conceptos que puedan enriquecer el análisis. Tal es el caso de la tematiza-



264

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

ción que también realiza Derrida en torno al concepto de “invención” en el 
libro Psyché, vinculado, a su vez, con las nociones de “acontecimiento” y 
“descubrimiento”, entre otras.

Pensar la Educación en términos de Narciso y Eco, y de la noción de “in-
vención”, nos lleva a repensar qué entendemos allí por “repetición”, cómo 
ha de concebirse la relación entre “estructura” y “acontecimiento” –o entre lo 
dado y aquello que lo disloca– y qué vínculo se establece entre esos “otros” 
en ella presentes.

Si pensamos al alumno en el lugar de Eco y al docente en el lugar de 
Narciso, por ejemplo, podemos reflexionar sobre su vínculo dislocando la 
escena tradicional/moderna de un docente que detenta el poder, y por tanto 
es superior, y de un alumno concebido siempre como inferior y condenado 
a la repetición. Como se desprende del mito, la repetición lleva inscripta la 
diferencia y la posibilidad de creación de algo nuevo, e interpela al otro en 
su pretendida imagen nítida, cerrada y segura de sí misma. Tal como señala 
Derrida, Narciso muere por no ser capaz de ver al otro; se ahogó en su propia 
mismidad, en su propio reflejo.

Como se percibe, se trata de una historia de final infeliz: el triunfo de Thá-
natos sobre Eros y la disolución de éste en ahogo del yo y su otredad no 
escuchada. “Desencuentro”, “silenciamiento”, “invisibilidad”; todos términos 
que también remiten al drama colonial y poscolonial de nuestra América y 
que Derrida experimentó en su contexto, dada su doble condición de argelino 
ante el dominio francés. Asimismo, puede considerarse que es el relato de 
un encuentro imposible, de un fracaso, por un lado; aunque también podría 
considerarse la historia de un solapado “éxito”: pese a la condena a la repe-
tición que amenaza con la muerte del deseo, Eco logra expresar su preciosa 
singularidad en el curso fatal de su rutina.

El traslado de la trama de Eco y Narciso al escenario educativo latinoamerica-
no, nos conduce a ahondar en las complejidades contextuales de categorías 
tales como “repetición” e “invención”. 



265

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

El sentido negativo1 de la primera noción, asociado al “sucursalismo” (Dussel, 
2013, p. 17) o a la reproducción acrítica de paradigmas importados, se con-
trapone a la opción optimista por la invención que Simón Rodríguez equipara, 
sin más, al acierto (Rodríguez, 2001). A su vez, la lógica de la reproducción, 
desde una política del conocimiento aún vigente, continúa asociada al éxito; 
mientras que la “repitencia” se relaciona con el fracaso y la insuficiencia en 
materia de reposición virtuosa de estándares y contenidos. Ahora bien, ¿cuá-
les son los replanteos teóricos, geopolíticos e interculturales, que dispara la 
trama de la relación Eco y Narciso? Cabe la sospecha de que en las entrañas 
de ese orden, al cual el positivismo subordinó todo progreso, redescubramos 
la figura de Narciso, sosteniendo una vez más su mismidad ante el reclamo 
de una Eco no escuchada. 

De lo dicho se extraen dos líneas de análisis que se compaginan en el propó-
sito general de nuestro texto. La primera de ellas –ya expresada– remite a una 
reflexión basada en el traslado de la metáfora de Eco y Narciso al núcleo de 
la relación docente-alumno. La segunda apunta a analizar las repercusiones, 
en términos de geopolítica educativa, que se disparan de dicho nexo mítico, 
a partir de la situación de las categorías de “repetición” e “invención” en un 
marco de mayor densidad contextual. 

1 Cuando se habla de “sentido negativo” de la repetición, esto debe asociarse a la idea 
de reproducción servil de un original o de reiteración de una rutina como ritual que 
se opone a una radical novedad. Este no es el sentido de “repetición” que aparece 
como recurso en el mito de Eco y Narciso para expresar su diferencia. De acuerdo 
a esta idea de la repetición como Eco, que en su manifestación expresa la novedad, 
tenemos que la repetición es aquella forma en la que mejor despunta la diferencia. 
Es decir, la diferencia no consistiría en cambiar de naturaleza o mismidad, sino en 
la expresión de lo Otro que se da en el supuesto reciclado de lo aparentemente 
igual (la repetición de las últimas sílabas de Narciso). Tanto en Deleuze, como en 
Lyotard y en el citado Derrida, en consonancia con la tendencia que se suele nom-
brar como “Filosofía de la diferencia”, la diferencia no está en cambiar una cosa por 
otra, sino en un diferir que se expresa, al igual que en dicho mito, a partir de cierta 
forma de entender la repetición. La repetición no es “generalidad”, en el sentido de 
cosas –una reemplazable por otra–, en el marco de un universo de casos compren-
didos por una ley general. La repetición, para Deleuze por ejemplo, no es algo que 
nombra una secuencia de individuos bajo el paraguas de lo universal y necesario, 
sino más bien el signo de la irremplazabilidad de algo que sucede (Deleuze, 2002, 
p. 21). La repetición es la forma que tiene la diferencia de aparecer en aquello que 
es del orden de lo irreemplazable. En el caso de la Filosofía Latinoamericana, y de 
la Liberación en especial, el sentido del término “repetición” se asocia al de mímesis 
servil, debida a cierto complejo de inferioridad con respecto al Norte colonizador. 
Se sale de una repetición virtuosa y se traslada el sentido hacia el concepto de 
una repetición mimética que tampoco es la representación de una ley natural y que 
también encierra una diferencia. Se trata de una “diferencia” (colonial) en favor del 
dominador cultural. En este sentido podría decirse que es un Eco que, lejos de resistir 
o alterar desde la exterioridad (Dussel, 2013), satisface el interés autocontemplativo 
del Narciso eurocéntrico. 



266

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Entre heridas narcisistas y Narcisos que hieren

En primer lugar, nótese que la expresión “herida narcisista” resulta un tanto 
problemática. En general, se comprende de acuerdo con el sentido que, desde 
S. Freud, le viene dando el Psicoanálisis, esto es: herida que sufre el sujeto 
narcisista al toparse con algo que desde el exterior le marca su defecto, su te-
mida incompletitud o fealdad. El mismo Freud (1917), extendió este concepto 
al campo de la cultura señalando un “narcisismo general”, el amor propio de 
la humanidad, que habría sufrido tres graves ofensas por parte de la investi-
gación científica. La primera de ellas se relaciona con los trabajos de Nicolás 
Copérnico que, con el desplazamiento de la centralidad de la Tierra, dieron 
lugar a la “ofensa cosmológica”. La segunda de las heridas a las que refiere 
Freud, fue abierta por Ch. Darwin (1859) con su hallazgo de que el hombre 
no era nada especial ni mejor como se creía, sino una especie procedente 
de la misma escala zoológica que la del animal. Finalmente, Freud otorga 
un lugar preferencial a su propia teoría –la ofensa más sensible– en la serie 
de golpes que impactaron sobre la autoconciencia del hombre occidental. El 
descubrimiento del inconsciente implica que una parte determinante de la vida 
anímica del sujeto humano, se sustrae a su conocimiento y a la soberanía 
de su voluntad  (Freud 1992, p. 132 ss.).   

Una actualización conceptual de esta emblemática metáfora freudiana apa-
rece en P. Ricoeur (1999) en su alusión a Marx, Nietzsche y Freud como 
“maestros de la sospecha”. La aludida “hermenéutica de la sospecha” que 
se difunde a partir de estos pensadores, puede ser interpretada como el de-
tonante de la “herida narcisista” que caracteriza a la crisis de la modernidad 
occidental. Este planteo, desde directrices teóricas divergentes y renovadas, 
es retomado por M. Foucault en el trabajo que lleva por título, justamente: 
Marx, Nietzsche y Freud. La hermenéutica renueva su potencia hiriente y a 
la vez productiva de mundos inéditos, ante un yo trascendental que se pen-
saba lo suficientemente depurado por la Ilustración, y un público de doctos 
incapaces de prever las monstruosidades de sus sueños racionales. 

Se instala un interesante fenómeno: Freud, con su invención del Psicoanálisis 
y de la versión psicoanalítica del mito de Narciso, contribuye a una herida 
narcisista dentro del contexto cultural que enmarca su mortífero hallazgo. 
Dejemos, en parte, el tema de si la herida crea a su Narciso o si tan solo se 
limita a “ofenderlo” para despertarlo de su sueño dogmático, como diría el 
sospechado I. Kant. Esto último revelaría una faceta noble; se trataría de una 
herida bondadosa, una herida virtuosa, ¿una herida de potencial decolonial? 



267

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Con lo dicho, no hemos avanzado demasiado en el tratamiento del campo 
problemático presentado en nuestro comienzo. Para dar un paso más en 
dicha tarea, y en nombre de una pertinente variación imaginativa, podría 
pensarse en una “herida narcisista”, como si ella fuera el resultado de una 
lesión provocada por el mismo Narciso; como cuando se habla, por ejemplo, 
de “explotación capitalista”. Se trataría entonces de un golpe u ofensa que 
parte de Narciso. Sin embargo, ¿cómo podría golpear, ofender u herir, alguien 
que está tan concentrado en la contemplación de sí? ¿Cómo un individuo tan 
autocentrado podría descentrarse al punto de producir una marca cortante 
a otro? 

Desde el momento que no estamos hablando aquí de “autismo” en sentido 
psicopatológico, queda sobreentendido que nuestro personaje puede tener 
una vida exterior más o menos normal, pese a su ensimismamiento. Sin 
embargo, lo determinante es un concepto más general acerca de la nota 
distintiva que muestra cómo un Narciso puede herir. Y una de las formas 
más notorias en que el narcisismo del yo puede herir al otro –en el sentido 
de omitir o dejar pagando– es la indiferencia, la no escucha, el hundimiento 
del otro en la insignificancia. 

Educación y herida colonial

Ahora bien, las reflexiones del párrafo precedente merecen ser cotejadas 
con el concepto que plantea W. Mignolo (2005, p. 28) de “herida colonial”. 
Y a propósito: ¿Qué relación hay o puede haber entre herida colonial y he-
rida narcisista en los dos sentidos analizados más arriba? Si se trata de la 
herida narcisista que busca ofender al monólogo occidental para desocultar 
las culturas negadas o ninguneadas por su expansión, entonces, estamos 
ante la herida liberadora; aquella que impacta en el semblante dominador, 
revelándole su falta y propiciando la emergencia de rostros alternativos. Sin 
embargo, el concepto de Mignolo –tomado de Franz Fanon– de “herida co-
lonial” se asemeja al del ultraje propinado por el Ego-Narciso conquistador: 
es la alteridad la que ha salido herida.   

Hay algo, no obstante, que desencaja en el análisis precedente. Se dijo que 
el modo más propio de la agresión que puede achacársele a un Narciso es 
la indiferencia, la des-atención, el abandono. Por otro lado, entendemos que 
la herida colonial, más que una “herida narcisista”, es una herida derivada 
de esa suerte de narcisismo denominada “eurocentrismo”. Entonces, no 



268

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

quedaría muy claro por qué el colonialismo ha operado de manera tan cruel 
e invasiva, matando y arrasando, muy lejos de “matar” con la sordera o la 
desatención. ¿Cómo puede ser que Narciso sea (o haya sido) invasor del Otro 
cuando su delito principal es el de estar centrado en la auto-contemplación, 
la des-atención o el olvido del Otro? ¿Cuál es la relación entre invasión e 
in-diferencia? Pregunta educativa, si las hay. 

Sostenemos que la colonización pedagógica es una mezcla de invasión y 
abandono. De ahí la idea de que se puede abandonar invadiendo, como  
también se puede acoger –y por lo tanto, reconocer–, retirándose. Una de 
las formas que tanto la psicopedagogía como la psicología en general regis-
tran, en la clave de lo que venimos considerando una suerte de abandono 
invasivo, es ese fenómeno del orden de los vínculos familiares denominado 
“sobreprotección”. No obstante, toda invasión –más bien cruenta o más 
bien paternalista– comporta, de algún modo, el “abandono” de aquello a 
lo que se está invadiendo. Y dicho abandono se consuma a partir de una 
forma de invención que radica en inventarse un “otro” (o una otra) a imagen 
y semejanza de lo que el invasor necesita para llevar a cabo su cometido 
expansivo. Es necesario acudir a una forma de invención-invasión o, dicho 
en otras palabras, a una forma de “intervención” en la cual no se deja “venir” 
al otro o, mejor dicho, se lo hace venir del modo en que conviene que venga. 
En definitiva, es una forma de invención que desatiende aunque muchas 
veces revista el carácter de una aparente atención. Por lo tanto, se trata de 
una suerte de ars inveniendi subordinado al principio avasallador de toda 
conquista: al ars invadiendi. 

De lo analizado, se extrae que toda invasión es siempre una forma de “inven-
ción del otro” disfrazada de descubrimiento. Es decir, yo le “invento” a otro 
una condición X de ser, pero no digo que la invento sino que la descubro. El 
descubrir da a mi invención un sentido de naturalidad, de algo objetivo que 
debe saberse y estudiarse dado que representa objetivamente “lo que hay” 
en el otro descubierto; aquello que ya estaba allí desde antes de mi descubri-
miento. En este sentido, Mignolo destaca el argumento “sólido y convincente” 
esgrimido por el filósofo mexicano Edmundo O´Gorman: la idea de que la 
conquista de América no fue más que una “invención” geopolítica a la que 
se le ha puesto el disfraz epistémico del descubrimiento. De este modo, para 
O´Gorman, “la invención de América implicó la apropiación del continente 
y su integración en el imaginario eurocristiano” (Mignolo, 2005, p. 29). De 
acuerdo con la argumentación en curso, “descubrimiento” e “invención” son 
dos estrategias que deberían diferenciarse en un nivel analítico. En el primer 



269

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

caso, bajo la categoría de “descubrimiento”, se encubre la invención. La 
invención del invasor es siempre encubierta por el relato del sujeto invasivo. 
Se presenta ante el mundo como hallazgo, como descubrimiento. En cambio, 
la estrategia de develar que el descubrimiento encubre una invención –tal 
es lo que hacen Mignolo y O´Gorman– sincera la operación geopolítica y, 
por lo tanto, refleja el punto de vista de aquellos –los pueblos pre-existentes 
a la conquista– cuya perspectiva del mundo ha sido negada por la mirada 
posesiva de los colonizadores. 

Siguiendo a Mignolo, entonces, “la idea de América (…) es una invención 
europea moderna limitada a la visión que los europeos tenían del mundo y de 
su propia historia” (2005, p. 33). Algo idéntico puede verificarse en la forma 
“mujer” como invento de la mirada masculina; o en la consideración ya clásica 
de Ph. Ariès acerca de la “infancia” como invención de la modernidad (Kohan, 
2003, p.79). Esta invención a la que se refiere W. Kohan, en su análisis del 
texto del autor francés, se parece a la invención de América. Ambas tienen 
en común el hecho de conformar universos centrados en la subjetividad de 
quienes ocupan el polo invasivo: eurocéntrico, adultocéntrico, o, en el caso 
de la invención de la mujer, androcéntrico. En definitiva, quien se pone como 
centro inventa su periferia.   

Ahora bien, ¿no es acaso una acción narcisista extrema el hecho de in-
ventarse un otro al interior de la propia historia para seguir enredado en el 
propio relato y negar así la historicidad del otro? Pues bien, a estas vidas 
de historicidad negada, resultado de la negación de su humanidad al fin y 
al cabo, Franz Fanon las llamó damnés o “condenados”: Les damnés de la 
terre. Y estos “condenados” se definen por la herida colonial: herida que, al 
decir de Mignolo, es una consecuencia del racismo que pone en cuestión “la 
humanidad de todos los que no pertenecen al mismo locus de enunciación” 
(Mignolo, 2005, p. 34) que el de los “descubridores” (inventores) europeos. 
Se comprende entonces que la herida colonial, lejos de asumir la forma de la 
herida narcisista de la que hablaba Freud, presenta el formato de una ofen-
sa ya no a Narciso, sino proveniente de Narciso mismo. Es el Ego-Narciso 
conquistador y autosuficiente que hiere al otro con una in-diferencia que 
transforma su diferencia en deficiencia. 



270

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

La invención como descubrimiento

Desde el punto de vista estrictamente pedagógico, esto reviste la siguiente 
secuencia-estrategia didáctica: 1) Invención del Otro. 2) Transformación de 
la invención en descubrimiento. 3) Transmisión de lo descubierto (el sujeto 
inventado) como “verdad” a un alumno que lo recibe y acepta como tal. 

La invención, no obstante, no es algo conscientemente planificado del tipo voy 
a inventar esto o aquello. Hay prácticas escolarizadas que producen-inventan 
sujetos, y éstos a posteriori son exhibidos didácticamente como la verdad 
que se extrajo de supuestos hallazgos naturales. Una de esas prácticas ins-
titucionales de reconocimiento-encubrimiento, tal como lo muestra Foucault 
en La verdad y las formas jurídicas es el examen. No se trata de generalizar 
al respecto, pero puede decirse que el ángulo en el que se para Foucault 
focaliza el aspecto políticamente productivo de los test y demás pruebas. 
Revela que estos procedimientos suelen inventar mucho de lo que después 
miden y revelan como supuestamente “objetivo”. Pero esta invención de lo 
que luego se calibra, compara o califica, exige que aquello que se examina 
sea considerado “natural”.

 El sentido de toda medición, descansa en la idea de que se está evaluando 
algo natural y no en que se está inventando aquello que se evalúa. Es decir, 
se aplica el procedimiento sobre aquello que se supone “dado”, más allá de 
toda relación biopolítica, y por lo tanto, se considera medible, cuantificable, 
susceptible de aparecer bajo la forma del caso científico o el coeficiente 
estadístico. Se parte, por lo tanto, de algo así como de un “origen”–Urs-
prung al decir de Nietzsche (Foucault, 1996, p. 13) – que resulta siempre un 
principio sin conflicto, incontaminado y descubierto en su pureza original. La 
afirmación naturalista de ese estado primario de cosas requiere, entonces, 
negar el sentido genealógico de la invención (Erfindung). Lo mismo sucede 
con el concepto tan actual de “posverdad”; se trata de una invención que se 
hace pasar por descubrimiento. En ese sentido, América, o la niñez al modo 
moderno, podrían considerarse ejemplos de posverdad, dado que al menos 
tienen una interpretación que las devela como verdades inventadas que se 
enseñan en las escuelas como si fueran verdades descubiertas. Ahora bien, 
hay que tener en claro que se está hablando aquí de la invención siempre 
bajo la lógica de la invasión. ¿Cómo es esto? ¿Habrá otra forma posible y 
liberadora de pensar la invención?



271

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Intervención, invasión, invención

Consideramos que la forma “invención” de Simón Rodríguez como “maestro 
inventor” (Kohan, 2013), que recupera el citado Kohan en su libro dedicado 
al maestro venezolano, está precisamente en las antípodas de la fórmula 
“invención de América” que toma Mignolo de O´Gorman. Incluso hay dos con-
ceptos de “invención” contrapuestos: el de las tesis tales como “la invención de 
América” o la “invención de la niñez”, y aquel que encierra el verbo “inventar” 
conjugado en el dictum de Simón Rodríguez: “o inventamos o erramos”. Estas 
formas antagónicas de invención también se presentan cuando contamos, 
del lado negativo, con expresiones análogas tales como “fábula”, “relato” o 
“mito” en el sentido de engaño, falsa conciencia o ignorancia, todas formas 
que justamente Rodríguez buscaba combatir con su concepto virtuoso de 
“invención”. Es decir, cuando Simón Rodríguez expresaba que “o inventamos  
o erramos”, estaba con ello diciendo que debemos sospechar críticamente de 
aquella invención-intervención-invasión que viene disfrazada de “naturaleza” 
pero que, en rigor y como decía Martí (1891), es una falsa erudición que viene 
a anular o entorpecer toda expresión de un estilo propio de hacer y conocer. 
La noción de “invención” de Rodríguez (2001) es, por lo tanto, solidaria con 
la propuesta martiana del “hombre natural” latinoamericano (2020), que hoy, 
diríamos, no es “hombre” en el sentido sexista y excluyente del término, ni es 
“natural” en el sentido del arquetipo naturalista, europeo e ilustrado. Es decir 
y rebobinando: hay una invención-invasión (educativa) que no deja venir/ser 
al otro y comporta un modo de narcisismo diferente al del aislamiento pasivo, 
la no intervención o  el “no te metas”. Se trata de una forma de abandonar 
metiéndose, de ningunear inventándose un “alguien” y poniéndole un nom-
bre. ¿O acaso no nos hemos sentido irreconocidos, y abandonados por los 
otros, en muchos de los bautismos y sobrenombres con los que se nos ha 
nombrado? El inventar al otro, y luego decirle en la cara: “eres así”, es una 
forma de narcisismo del yo,  pero no es un narcisismo callado y en retirada 
introspectiva. Es un narcisismo activo, charlatán e invasivo. 



272

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Y la educación tiene mucho de narcisismo invasivo, es decir, de yo que, cual 
proyección de su “propio ombligo”, inventa a otro ser, cual Pigmalión2, de 
acuerdo con el carácter que precisa su imagen. Paso seguido, le inculca a la 
otra identidad dicho sentido, como si éste no fuera un fantasma de su auto-
observación, como si fuera el resultado de un test riguroso, de una pesquisa 
bastante exacta donde se “descubre” a la otra persona tal como ella es3. 

A modo de conclusión

Hemos partido del inagotable mito de Eco y Narciso, eligiendo la versión que 
de él hace J. Derrida. Este autor conjuga en sí todas las dimensiones que se 
ponen en juego en el presente artículo. Su condición de argelino, proveniente 
de una familia judía y habitante de un mundo tan protagónico y autorreferente 
en materia cultural, tal como lo es la sociedad francesa, hace que el filósofo 
haya desarrollado una notable sensibilidad des-colonial. También la afinidad 
teórica, acentuada en los últimos tramos de su producción filosófica, con quien 
fuera su amigo: el filósofo lituano Emmanuel Levinas, completa esta particular 
aptitud de Derrida para referir a problemáticas de mundos periféricos y de 
nuestra América en general. 

La inagotable metáfora de Eco y Narciso, por tanto, nos condujo a su con-
trario, presente en las reflexiones que Derrida desarrolla en su obra más 
reciente Psiché: la invención entendida como un “dejar venir” que –por lo 

2 Es claro que la invención del otro no implica siempre la invención de lo feo u omi-
noso, cual proyección de lo que uno no quiere ver en sí. También puede implicar la 
proyección del ideal de belleza, al modo de muchos relatos propios de la época de 
la conquista que proyectaron en América la idea utópica de una tierra libre de todo 
mal. La cita de Pigmalión reproduce la forma de esta invención idílica de otro/a, de 
acuerdo con el mito tomado de La Metamorfosis de Ovidio. Allí se narra la historia 
de Pigmalión un escultor que inventa Galatea, una estatua de su creación que 
representa la mujer perfecta, de la cual se enamora. Nótese que la invención de 
una mujer ideal, en el sentido de la suma bondad o perfección, es una forma de 
intervención-invasión que impide que la mujer venga a producir con su otro una 
auténtica in-vención.  
3 Esta idea de “invención-invasión”, es decir, de invención que inventa a otro y disfraza 
su invención de descubrimiento es uno de los núcleos de la violencia epistemológica. 
Aparece también en Boaventura de Sousa Santos, en su artículo dedicado a los 
“descubrimientos imperiales” (Santos, 2009, p. 203). La invención del otro, que se 
plantea como “descubrimiento”, evita que el descubrimiento sea mutuo, que el otro 
me descubra a mí. El otro carece de “afuera” desde donde descubrirme, todo lo 
que él o ella podrían decirme de mí yo ya lo sé. Pues ¿cómo un objeto de estudio 
podría investigar a su sujeto? Todo lo que el objeto le revele a un sujeto es propio 
de la objetividad que le es impuesta por el instalador; ergo, el único descubridor 
stricto sensu es el sujeto invasor. 



273

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

tanto– rompe con la estructura narcisista autocontemplativa que “se” inventa 
otro para sí, ahogándose con él o ella en su mismidad. Esta repetición que 
idolatra la lengua del otro empírico, es expresamente criticada por Derrida, 
cuando plantea que todo hablante habla la lengua del otro (Derrida, 1997), 
dado que toda lengua es esencialmente ajena. Lo que sucede es que esta 
idea, de la extranjeridad constitutiva de todo hablante, da por tierra con la 
interpretación de la cultura como mímesis de una civilización que encarnaría 
la condición de “lo culto” por antonomasia. Esta forma de repetición está en 
las antípodas de la idea de “invención” sostenida por Rodríguez y por Kohan, 
en su concepto de “acierto” que –a nuestro entender– implica el sentido de 
“invención” como “dejar venir” (al Otro). Por lo tanto, este último sentido de la 
expresión “invención” se contrapone al concepto “invención” de O´Gorman, 
cuando éste habla –según vimos de acuerdo con la cita de Mignolo– de 
“invención de América”. En este último caso, América –y con ello todos sus 
otros y otras– es lo inventado, la “cosa” inventada; mucho más un objeto de 
póiesis que un sujeto de praxis educativa, ética o política. Esta distinción 
entra a jugar claramente en la demarcación hecha más arriba entre herida 
narcisista y herida colonial (Mignolo). De acuerdo con el segundo de estos 
conceptos, somos el resultado de una herida colonial: la herida abierta por 
la proyección del narcisismo europeo. La otra noción de “herida”, más a 
tono con el planteo freudiano –en el sentido de espacio de crítica al yo y de 
producción de sentidos alternativos–, da lugar a una forma de apertura que 
va contra el polo hegemónico, pero ya no desde Copérnico, Darwin, Nietzs-
che o Marx. Las invenciones de éstos últimos interpelan a Europa sí, pero 
desde las contradicciones o los márgenes de Europa misma. Ahora se trata 
de una invención que nos convoca e invita a dejarnos venir (in venire) desde 
más allá de la modernidad; nos induce a citarnos, a leernos y estudiarnos, a 
articular saberes –europeos o no– con nuestros contextos más próximos, y 
con algunos lejanos aunque poco escuchados.        

Frente a la forma invasiva de “invención” a la que llamamos intervención-
invasión, hay otra forma de intervención que es inventiva en el sentido 
liberador. Esta intervención-invención se da en el nivel ético que, tal como 
argumenta Derrida (2016), sobre todo en la última parte de su producción 
filosófica (2008, 2013, 2016) y a partir de la influencia de Emmanuel Lévinas, 
consiste en dejar venir al Otro como aquello que jamás se puede inventar. 
Delimitemos, pues, los campos de la invasión y de la invención tal cual han 
sido abordados a lo largo del presente trabajo.  

La palabra “invasión” deriva del prefijo in más el verbo vadere que en latín 



274

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

significa “ir” y que podría interpretarse como un ir hacia adentro del mundo 
del otro. Siempre se invade un “nuevo mundo”, dado que el mundo invadido 
siempre es nuevo para la perspectiva del in-vasor. En cambio, la expresión 
“inventar” proviene del prefijo “in” más el verbo “venire” que significa “venir”, 
y que aquí interpretamos como dejar venir o recibir al otro. Lo interesante 
es que se in-venta para o con el otro, pero, como plantea Derrida: “no se 
inventa al otro”:

Yo digo dejar venir porque si el otro es justamente lo que no se inventa, la 
iniciativa o la inventividad deconstructiva no puede consistir más que en abrir, 
desencerrar, desestabilizar estructuras de forclusión para dejar el pasaje a 
lo otro. Pero no se hace venir al otro, se lo deja venir preparando su venida 
(Derrida 2016, p. 64).

La relación con el Otro es la de la invención en el sentido de dejar venir. 
Un ejemplo de esto es, precisamente, la escuela de Chuquisaca, creada 
por Simón Rodríguez en la primera mitad del siglo XIX, tras ser designado 
Director de Instrucción Pública por Bolívar. El afamado maestro “inventó” 
una forma de escuela muy particular y revolucionaria para su época. La idea 
de “educación popular” de Simón Rodríguez, se basaba en la inclusión en 
las aulas de niños y niñas provenientes de sectores de población “negra” o 
“chola”, tradicionalmente considerados como no aptos para convivir en la 
escuela con aquellos niños y niñas de tez blanca y ascendencia europea. 
Con ello, Rodríguez se enfrentó a la aristocracia criolla boliviana, arraigada 
a principios racistas de superioridad sobre los pueblos originarios (Duran, 
2011, p. 180). Nótese que este gesto de Rodríguez puede ser entendido 
como “herida narcisista” propinada a la escuela homogénea y sectaria que 
dominaba en el imaginario criollo, y suele proyectarse hasta nuestros días. 
De ahí que los “heridos” (las autoridades criollas) reaccionaron de forma 
hiriente, condenando a la novedad de ese “pueblo” constituido por jóvenes 
hasta ayer inventados como “deficientes” o “ineducables”4. Desde la conquista, 
esos chicos y chicas estaban siendo víctimas de una intervención-invasión.

Por lo tanto, pensar la invención desde la perspectiva de la intervención-inva-
sión consiste en la antítesis del gesto que introduce Simón Rodríguez cuando 
constituye el centro de su interés pedagógico bajo el símbolo de la premisa 
“inventar o errar” (2001). La educación invasiva consiste en la pretensión de 
fabricar al Otro, de amasar con el barro de la mismidad a América, la niñez o 

4 Según Durán: La inclusión de niños pertenecientes a los sectores marginales de 
la sociedad, alteró de manera radical la forma tradicional de pensar la educación 
y la escuela al punto tal que la institución de Chuquisaca, era nombrada por las 
autoridades como ‘prostíbulo’ y ‘lupanar’. Nunca como ‘escuela’” (Durán, 2011: 180).



275

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

la alteridad que sea. Hay muchas formas de la expresión “hacer” sucedáneas 
de esta suerte de intervención-invasión que se sirve de la otredad. Es muy 
conocida la expresión “hacer (se) la América” en el sentido de sacar ventaja, 
de hacer de la proximidad con alguien –natural o cultural– la oportunidad 
para el gran negocio. El capitalismo cuenta con variadas formas educativas 
según las cuales sus instituciones, cual Narciso, se inventan una otredad a 
la medida de su Ego, para no sufrir la herida que le propinaría una auténtica 
hospitalidad. Y de este modo, solo resuena del Otro la reiteración de un Eco, 
opacado entre planificaciones burocráticas. Éstas suelen silenciar la novedad 
(Cerletti, 2008) que habita en los pliegues de la repetición. No obstante, a 
pesar del lugar fijo que se le quiera dar a la otredad en un libreto ya pauta-
do de antemano, hay intervenciones-invenciones de maestras y maestros 
que abren la posibilidad para que alumnas y alumnos se des-inventen, re-
conozcan y re-inventen. Se trata de una potencia imposible de ser anulada; 
una inventiva en común que, de no producirse, nos arrojaría inevitablemente 
en el error, por más que repitamos “a lo loro” los datos científicamente más 
probados. El “eco” resuena, genera un temblor en las aguas e irrumpe en la 
nitidez de la imagen reflejada.   

Referencias

Bárcena, F. y Melich. J. (2000) La educación como  acontecimiento ético, 
Barcelona, Paidós.

Biagini, H. (2000) “Espiritualismo y positivismo“, en Roig, A. (ed.) El pen-
samiento social y político iberoamericano del siglo XIX, Madrid: Trotta, pp. 
319-341.

Cerletti, A. (2008) Repetición, novedad y sujeto en la educación. Un en-
foque filosófico y político, Buenos Aires: Del Estante. 2008.

Deleuze, G. (2002) Diferencia y repetición, Buenos Aires: Amorrortu. 

Derrida, J. (1997) El monolingüismo del otro, Buenos Aires, Manantial.



276

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Derrida, J. Y Douformantelle, A., (2008), La hospitalidad, Buenos Aires: 
Ediciones La Flor.

Derrida, J., (2013), Artes de lo visible, Pontevedra: Ellago Ediciones.

Derrida, J., (2016), Psyché. Invenciones del otro, Adrogué: Ediciones La 
Cebra.

Durán, M. (2011) “Simón Rodríguez: Verdad y originalidad en su proyecto 
de educación popular” en Filosofía y educación en Nuestra América. Políti-
cas, escuelas, infancias. Arpini, A.; Alvarado, M.; Ripamonti, P & Rochetti, C. 
(compiladoras), Mendoza, Ed. UNCUYO, pp. 179-189. 

Dussel, E. (2004) 1492 El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito 
de la modernidad, La Paz Lugar UMSA. Facultad de Humanidades y Ciencias 
de la Educación Plural Editores

Dussel, E. (2013) “Meditaciones anticartesianas: sobre el origen del 
antidiscurso de la Modernidad” en  La Filosofía de la liberación hoy: sus 
alcances en la ética y en la política / Gandarilla Salgado, J. G. & Zuñiga 
J. (compiladores) – México UNAM, Centro de Investigaciones en Ciencias 
Humanas, pp. 17-71. 

Foucault, M. (1996) La verdad y las formas jurídicas, Lynch, E. (traducción) 
Barcelona, Gedisa.

Freud, S. (1992) “Una dificultad en Psicoanálisis”, en Obras Completas 
Vol. XVII,  Trad. Etcheverry, J., Buenos Aires, Amorrortu, 1992, pp. 129-137.  
KOHAN, W. (2013) El maestro inventor: Simón Rodríguez. Buenos Aires: 
Migno y Dávila.

Kohan, W. “La infancia escolarizada de los modernos” en Infancia entre 
educación y filosofía. Barcelona. Laertes, 2003, pp. 73-108.

Martí, J. (2020) “Nuestra América” en: http://bibliotecavirtual.clacso.org.
ar/ar/libros/osal/osal27/14Marti.pdf

Mignolo, W. (2005) La idea de America Latina. Herida colonial y opción 
decolonial, Barcelona, Gedisa.



277

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Ricoeur, P. (1999) Freud: una interpretación de la cultura. México: Siglo 
Veintiuno.

Rodríguez, S. (2001) Cartas. Caracas, Ediciones del rectorado de la 
UNISER. 

Santos, B. (2009). “El fin de los descubrimientos imperiales”. En Una 
epistemología del Sur: La reinvención del conocimiento y la emancipación 
social. Clacso-Siglo XXI. pp. 213-224.


