Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacidon
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educacdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Politica antinaufragio, a
defesa das humanidades na educacao

Autor(es): Licia Schneider Hardt, Carolina Votto Silva
Ao de publicacién [/ Ano de publicacdo: 2022
DOI: 10.63314/RDWP8696

Citacion / Citagcao

Hardt, L. S. & Silva, C. V. (2022). Politica antinaufragio, a defesa das
humanidades na educagdo. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofia
de la Educacién, 9(18), 199-222. https://doi.org/10.63314/RDWP8696

=y +
ey
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/RDWP8696

bt by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Volumen 9 - Numero 18 - 2022
pp. 199-222

Politica antinaufragio, a defesa

das humanidades na educacgao

Lucia Schneider Hardt
luciashardt@gmail.com

(® https://orcid.org/0000-0002-4939-0156

Doutora em Educacao/UFRGS. Professora titular da Universidade Federal de
Santa Catarina. Atua na area de Filosofia e Teorias da educagado. Desenvolve
pesquisas especialmente a partir de Nietzsche. E lider do Grupo de pesquisa
GRAFIA no qual coordena um sub: grupo: Bio-Grafia/Nietzsche. Membro
do Grupo SUR PAIDEIA. Bolsista em produtividade em pesquisa-PQ-2.

Carolina Votto Silva
cghaia@yahoo.com.br
® https://orcid.org/0000-0001-5126-2527

Doutora em Educag¢ao/UFSC. Professora de Histoéria da Arte. Atua na area de
Filosofia e Educacao Estética. Desenvolve pesquisas acerca da relagédo entre
formagao humana e estética. Participa do sub: grupo: Bio-Grafia/Nietzsche,
Nucleo de Estudos e Pesquisas sobre as Violéncias (NUVIC) e NOS/UFSC.

Membro do Grupo SUR PAIDEIA.

Resumen - Resumo - Abstract

O presente artigo tem por objetivo
discutir a relagéo entre cultura,
educagéo e justica a partir da
obra Para Além do Bem e do Mal,
escrita por Friedrich Nietzsche, e
da obra de Didier Fassin, Castigar
- uma paixdo contemporanea.
Nietzsche, um filésofo critico de
sua época, ndo poderia deixar de
refletir também sobre a educagéo
e as grandes mudangas e desafios
em pauta na sua época. Fassin,
antropologo, sociélogo e médico

Este articulo tiene como objetivo
discutir la relacion entre cultura,
educacion y justicia basada en el
trabajo Para alla del bien e del mal,
escrito por Friedrich Nietzsche, y
el trabajo de Didier Fassin Casti-
gar- una pasiéon contemporanea.
Nietzsche, un filésofo critico de
su tiempo, no podia dejar de re-
flexionar sobre la educacion y los
grandes cambios y desafios de la
época. Fassin, antropdlogo, so-
cidlogo y médico francés, a través

This article wants to discuss the re-
lationship between culture, educa-
tion and justice based on the book
For Beyond Good and Evil, written
by Friedrich Nietzsche, and the
text of Didier Fassin —To punish -a
contemporary passion. Nietzsche,
a critical philosopher of his context,
reflects on education and the great
changes and challenges at the
time. Fassin, anthropologist, socio-
logist and French medicine doctor,
through his research, affirms that

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

199



200

francés, por meio de suas pes-
quisas, afirma que vivemos um
momento punitivo que vem se
traduzindo em sempre mais cas-
tigo e punicéo, sem garantir mais
seguranga e bem-estar para a
sociedade. A metodologia aqui
utilizada é a da revisao bibliogra-
fica. Apesar disso, ndo se trata de
um texto que prioriza a exposigao
tedrica, mas deseja dialogar
com nosso tempo, tendo como
foco enfrentar o que hoje parece
estar dado: a desvalorizacao
das humanidades. Pensar a
educacéo e a formagao humana
implica discutir a propria pratica
educativa para além do adestra-
mento ao mercado de trabalho,
sem, contudo, despreza-lo, para
dar as humanidades um valor
de justica na possibilidade de
convivio entre os humanos e a
constituicdo de uma sociedade
democratica.

de su investigacion, afirma que
vivimos en un momento punitivo
que se ha traducido en cada
vez mas castigo y un castigo
sin garantizar mas seguridad y
bienestar para la sociedad. La
metodologia utilizada aqui es la
de revision bibliografica. A pesar
de esto, no es un texto que prio-
riza la exposicion tedrica, sino
que desea dialogar con nuestro
tiempo con un enfoque en enfren-
tar lo que hoy parece darse: la
devaluacion de las humanidades.
Pensando en la educacién, la for-
macion humana implica discutir la
practica educativa en si misma
mas alla de capacitar al mercado
laboral, sin menospreciarlo, para
darle a las humanidades un valor
de justicia en la posibilidad de
coexistencia entre los humanos
y la constitucion de una sociedad
democratica.

we live in a punitive moment that has
been translated into more punishment
without guaranteeing more security
and welfare for society. The methodo-
logy used here is the bibliographic
review. Despite this, it is not a text
that prioritizes theoretical exposition,
but wishes to dialogue with our time
with a focus on facing what today
seems to be given: the devaluation
of the humanities. Thinking about
education, human formation implies
discussing the educational practice
itself beyond training for the labor
market, without, however, despising
it, to give the humanities a value of
justice in the possibility of coexistence
between humans and the constitution
of a democratic society.

Palavras-chave: Nietzsche. Fassin. Filosofia da Educagdo. Humanidades.
Palabras Clave: Nietzsche. Fassin. Filosofia de la Educacién. Humanidades.
Keywords: Nietzsche. Fassin. Philosophy of Education. Humanities

Recibido: 18/04/2022

Para citar este articulo:

Aceptado: 15/09/2022

Schneider Hardt, L. & Votto Silva, S. (2022). Politica antinaufragio, a defesa das hu-
manidades na educagéo. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion.

9(18). 199-222.

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéao - ISSN 2408-4751

9(18). 2022

@00



Politica antinaufragio, a defesa
das humanidades na educacgao

Introducao

Segundo Fassin (2018), vivemos um tempo punitivo, do gosto pelo julga-
mento e pela aplicagdo de sentencas. Uma verdadeira paixao pelo castigo,
pela punicdo, por uma espécie de desejo em notificar culpados. O livro de
Fassin' — Castigar, uma pasion contemporanea — tem trés capitulos: “O que
€ castigar?”, “Por que se castiga?” e “A quem se castiga?”. Com essas trés
indagacdes ele nos convida a pensar sobre o tema considerando o campo
da filosofia, das ciéncias sociais, 0 campo do juridico e o terreno da moral.
Para Fassin (2018), a ideia de justica esta vinculada a ideia do castigo e da
punicéo, e neste texto desejamos problematizar essa questdo dialogando
com autores renomados no debate sobre a moral e a justica.

Para Fassin (2018), antes de punir seria fundamental considerar os contextos
histérico, cultural e politico que designam distintas formas de castigo que se
administram e a necessidade de compreender que elas todas ndo derivam
de logicas racionais apenas. Segundo o autor, a distribuicdo da punicao
nao segue um rigor de critérios, nem consegue manter minimamente uma
coeréncia. Castigar tem significados em nossa sociedade, reafirma a des-
igualdade social; e ainda que recentemente parecamos estar presenciando
pequenas alteragdes nesta légica, o estamos de forma timida e muito dimi-
nuta. Assim, parece nao haver uma teoria da justica que possa ser aplicada
de forma geral, mas inUmeras interpretagdes que produzem a diferenciacao
na aplicagao da lei.

Fassin (2018) identifica em nosso tempo uma paixao, que é a de castigar,
imaginando desta forma corrigir os supostos desvios de comportamento e
garantir a seguranca para todos. Mas os efeitos ndo tém sido esses; pelo
contrario, a aplicagéo da lei por meio da punigédo nao tem alterado as condu-
tas nem produzido justica social. Convidamos agora também Nietzsche para
pensar o tema conosco, por meio de sua obra Para Alem do Bem e do Mal

" A obra de Fassin também foi abordada em outro artigo (Justica para além do
mundo do espetaculo, da ordem e da seguranca que esta em edigéo pela revista
eletrénica do Programa de P6s-Graduacéo da Universidade Federal de S&o Carlos).
O obijetivo foi refletir as relagdes entre castigo e justica considerando o pensamento
de Fassin e Nietzsche.

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

201



202

(2001, 2005). Nosso gosto por punir e castigar esta imerso no pressuposto de
que aquele que pune conhece o caminho do bem e assim saberia conduzir
sua pratica para que os outros possam alterar suas condutas e corrigir sua
postura. Para Nietzsche, “0 homem efetivo apresenta um valor muito mais
elevado que o homem desejavel” (KSA, v. 13, p. 56), o que significa dizer
gue quando agimos ndo somos a representacao do bem. Como filésofo dos
antagonismos, também nesse ponto ele afirma que sempre cresce em nos
tanto o homem desejavel quanto o homem efetivo, cheio de contradigbes.

Na obra referida, quando Nietzsche disserta sobre as virtudes, ele comega
problematizando o que efetivamente € uma virtude. No aforismo 221, Nietzs-
che proclama:

Toda moral altruistica que, por querer ser incondicionada, quer abarcar
a tudo sem distin¢des, ndo peca somente contra o bom gosto, mas além
disso e bem mais que isso, € um incitamento aos pecados de omissao,
uma sedugéo a mais sob a mascara da filantropia — e particularmente
apta a seduzir e danificar os homens mais elevados, mais raros e pri-
vilegiados. E preciso forcar a moral a curvar-se diante da hierarquia, é
necessario abater a sua prepoténcia e colocar definitivamente a claro
que é imoral afirmar que: aquilo que ¢é justo para um deve ser também
para outro. (2001, p. 144).

Nietzsche nesse ponto nega a possibilidade de uma justica idealista, capaz
de desinteressadamente julgar e sentenciar sem ser conduzida por algum tipo
de interesse, tal como afirma Fassin (2018): precisamos mesmo é de uma
justica realista, capaz de se posicionar considerando os contextos sociais
implicados em cada caso. No caminho do idealismo, omitimos fatos, ficamos
seduzidos por uma espécie de generosidade que esta colada ao homem de
Bem, aquele que acredita saber decifrar o Mal. Segundo Nietzsche, o que
€ justo para um pode nao ser justo para o outro e ainda assim estaremos
no campo de atuagéo da justica. Nossa compulsao por julgar implica nossa
convivéncia com o bem e o mal. Quando condenamos, em alguma medida,
acreditamos ter o dominio do bem e identificamos o mal no outro.

O enfrentamento do naufragio, que hoje ameaca a universidade e a educagéo
em um sentido lato, passa por uma vontade de revisao desta condigéo, o que
significa estar disposto a enfrentar o bem e o mal em cada um de nés e o
desejo de pensar a justica para além da vinganga. Neste ponto, defendemos a
entrada das humanidades, o que significa dizer a entrada de todos os olhares

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



que focam suas pesquisas na perspectiva humana e, neste texto prioritaria-
mente, iremos nos ancorar na filosofia da educagao, que também insere o
tema da Arte em um sentido amplo. Este campo de atuagdo humana parece
ser um terreno fértil para refletir sobre nossa poténcia e nossa fragilidade.

Vestir o personagem do justiceiro € o que menos deve nos mobilizar, pois
implicaria cair na armadilha de quem supostamente ja conhece o bem e o
mal e assim esta autorizado a sentenciar o outro. Segundo Fassin (2018),
os individuos, cada vez menos tolerantes com o outro, compulsivamente
querem castigar. A intranquilidade com a seguranga publica nos conduz a
exigéncia de mais puni¢do e castigo. A intolerancia seletiva e o populismo
penal estdo conectados segundo Fassin, e produzem uma extenséo do
dominio da repressdo e o agravamento do regime de sanc¢do. Parece que
estamos mesmo vivendo um tempo punitivo, e ele proclama uma justica que
merece ser analisada. Diante de uma suposta bipolaridade de forgas, cada
lado proclama sua justica e sua puni¢ao. Mas onde ficou a nossa capacidade
de deslocamento?

O teor dos conteudos das humanidades, preciosidade de uma boa formagéo,
nao abdica deste deslocamento, da curiosidade e das indagagdes. E mais,
nao converte os impactos que sofre a partir de fatos reais em expressao de
odio e ressentimento. Assim, arriscamos afirmar que as humanidades, no
transcorrer de nossa formacgao, tém sido pouco relevantes e talvez por isso
caimos na armadilha do justiceiro. Precisamos abdicar de algumas praticas
ardilosas e, como diz Nietzsche, “e se nada das coisas que hoje existem
tiverem um futuro, este sera reservado para nosso riso” (2001, p. 146). Rir
de nés mesmos ¢é parte do processo de quem nao se enxerga como a ex-
pressao do Bem e percebe (nem sempre) seus interesses mais subterraneos
quando fala em justica. “Toda virtude tende a imbecilidade” (2001, p. 151), diz
Nietzsche, uma vez que ja ndo indaga e analisa, mas apenas aplica critérios
que imagina ja ter conquistado por meio de uma moralidade consagrada.

Jamais podemos esquecer o homo natura, que abriga também a crueldade e
deve aprender a transfigura-la quando necessario. Muitos tém afirmado: nossa
cultura conhece a justica apenas do modo ressentido, habilitado por uma me-
moria que n&o esquece a contravengao, 0 equivoco, e ndo consegue agir de
outro modo além do sentenciar. Segundo Araujo Alves, em sua tese, pensar
uma nova justica implicaria apostar em um “devir: sem culpa, ma-consciéncia,
ressentimento, mas acima de tudo oposta a vinganga” (2016, p. 5).

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

203



204

Fassin afirma que “o crime é o problema, o castigo é a solugao” (2018, p. 13).
Neste cenario, ndo existe o debate sobre o homo natura, mas a exposi¢cao
de acdes tomadas como foco de nossas analises e sera preciso punir para
proteger a sociedade. Nem todos os sujeitos sdo punidos da mesma forma,
algumas punig¢des tornam-se publicas e outras ficam invisibilizadas. As po-
pulagdes mais pobres sao as mais atingidas pela lei; neste ponto sdo muito
pertinentes as indagacdes de Fassin: o que é castigar e a quem se castiga?

Para Nietzsche, como ja vimos, a justica e a injustica ndo existem em si.
Isto se justifica porque a vida acontece por meio da for¢ga, do dominio, da
violéncia, da crueldade. A da lei surgiu em funcdo da necessidade de uma
regulacdo, mesmo que reconhega que tudo o que limita a vontade de poténcia
do humano ¢, de certa, forma hostil a vida. Neste ponto, Nietzsche nao é a
expressao da barbarie, apenas trata com dureza a condigdo humana, tanto
em seus atos cotidianos quanto em sua suposta vontade de justica. Como
fildsofo, ele reconhece a dindmica da expansao de forgas e tudo que ela pode
estabelecer e, portanto, sabe que precisamos sistematicamente de sistemas
de regulagéo para dar a vida uma condi¢ao de possibilidade.

Segundo Maurer, em seu texto o Outro de Nietzsche: justica contra utopia
moral (1995, p. 177), é preciso considerar dois ingredientes importantes na
andlise do filésofo:

1. Ceticismo diante do homem e do reconhecimento de seus lados cruéis,
agressivos, avidos de poder e posse nao significa qualquer embeleza-
mento desses lados. Eles séo e permanecem, como diz Nietzsche, um
terrivel texto fundamental.
2. Nietzsche nao afirma que essas forcas impulsivas nao tivessem que
ser domadas e que elas ndo o tenham sido efetivamente pelo processo
civilizatério. Ele pergunta também, no entanto, pelo preco dessa domes-
ticagcéo e defende que a domesticagdo do homem néo seja levada longe
demais. Seu prego consiste, com efeito, na cruel repressao da crueldade
humana (burocracia também pode ser cruel ndo apenas terror sangrento),
assim como na repressao, atrofia, torgdo, deslocamento, internalizagéo
dos impulsos cruéis. Além disso, deve-se considerar: domesticagao nao
é supressao. No subsolo fervilham ainda as forgas reprimidas , sempre
prontas a irromper outra vez : “Cultura é apenas uma ténue casquinha de
maca sobre um caos incandescente”, diz Nietzsche. (KSA, v. 10, p. 362).
A justica ndo tem como fungao dar fim as diferencgas e, portanto, a aborda-
gem tedrica retributivista e utilitarista é rejeitada tanto por Fassin como por

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



Nietzsche, ainda que por motivos distintos.

O castigo quer afastar a diferenca. O castigo € uma forma de podar, orientar
0s humanos a uma determinada diregdo. O castigo, segundo Nietzsche, é a
festa do regramento, uma espécie de crueldade daquele que definiu a forma.
Nesse entorno, nasce também a culpa, desenvolvida para que aquele que
ouse transgredir seja intimidado a recuar.

Segundo o filésofo:

Esta ideia, hoje tdo geral, e na aparéncia tdo natural e necessaria para
explicar a formagéao do sentimento de justica; de que “o criminoso merece
o castigo porque teria podido proceder de outro modo”, é, realmente,
uma forma muito tardia e requintada do juizo e da inducdo, e quem a
coloca nas origens erra grosseiramente acerca da psicologia da huma-
nidade primitiva. Durante o periodo mais largo da histéria humana, nao
castigavam o malfeitor porque o julgassem responsavel pelo seu ato;
nem sequer se admitia que so6 o culpado devia ser castigado. Antes se
castigava entdo como os pais castigam agora os filhos, arrebatados pela
coélera que o dano excita e cujo dano deve ser separado por quem o fez;
mas esta cdlera é mantida em certos limites e modificada no sentido
de que todo o dano encontre de algum modo o seu equivalente, sendo
susceptivel de compensar-se ao menos por uma dor que sofra o autor
do prejuizo. Donde tirou o seu poder esta ideia primordial tao arraigada?
Esta ideia, talvez indestrutivel de que o prejuizo e a dor sdo equivalentes?
Jaresolvi o enigma; as relagbes contratuais entre credores e devedores
que sédo tdo antigas quanta os processos que, por sua vez, nos levam as
formas primitivas da compra e venda, do caAmbio, comercial e relacdes.
(Nietzsche, 2001, p. 62-63).

Essa vontade de castigar e punir também existe nas instituicbes de ensino.
N&o esta em questéo neste texto desprezar a norma, a regra. Tal como Nietzs-
che nos apresentou em seu texto, a sociedade também precisa da seguranca.
Contudo, até mesmo para estabelecer a seguranga, nos autorizamos a ser
cruéis. A justica sempre quer impor valores e acaba desprezando a reflexao
sobre qual valor esta em questao.

Segundo Clark (2017, p. 182):

A contribuigdo mais notavel de Nietzsche para a ética consiste em sua

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

205



206

autoproclamada “negacdo da moral”. Ao se apresentar como um “imora-
lista”, na verdade como o “primeiro imoralista”, ele ndo apenas nega que
a moral disponha de uma boa razéo para reivindicar nossa adeséo, como
também insiste que ela € nociva e deveria ser superada. Deste modo,
ele nega tanto a autoridade quanto o valor da moral. E a articulagdo e
defesa dessa postura imoralista que confere a Nietzsche um lugar de
destaque na historia da ética.

A afirmagao acima é muito desconfortavel para todos nés, filhos do esclare-
cimento, mas é também instigante, pois coloca no debate sobre a justica a
necessidade de uma coragem para agir que ndo se submete a uma moral
e a uma autoridade dada como sélida, melhor, indiscutivel. Tem disposicao
para transgredir, ousar pensar fora dos territérios consagrados e colocar a
prova suas teses no exercicio da justica.

Por outro lado, a disposi¢do de obedecer as regras conta com o instinto de
rebanho, uma disposi¢do de adequar o préprio comportamento ao que fazem
aqueles que estédo ao redor e integrar-se ao grupo. A soliddo parece insu-
portavel. Obedecer implica a questéo da culpa, conforme nos indica Clark:

Normas e praticas tém o status de normas morais para aqueles que
tomam os que as violam como sendo culpados. Mas o que é culpa? A
intrincada resposta dada por Nietzsche tem dois lados, um conceitual,
0 outro explanatério, ou causal. Primeiro, ele argumenta por razdes em
parte etimolégicas que “o grande conceito moral de culpa” se originou
do “conceito muito material de ‘divida” (GM/GM, I, 4, KSA 5.297) — de
fato, em alemé&o, o mesmo conceito [Schuld] é utilizado para ambos;
segundo, ele rastreia o processo que transformou a divida em culpa.
Sua abordagem comega pelo lado conceitual. A relagdo entre a comu-
nidade e os seus membros teria sido considerada analoga a relagéo
entre o credor e o devedor. A obediéncia as normas necessarias a vida
em comunidade era concebida como algo que se devia a comunidade,
um débito que alguém teria contraido em troca das vantagens da vida
na comunidade. Essa ¢ a ideia original de obrigacao. Essa é uma ideia
ética primitiva porque esta conectada com ideais de legitimidade e equi-
dade, como expde Nietzsche ao afirmar que aquele que desobedece as
normas € concebido como “um devedor que ndo apenas falha no paga-
mento de seu credor, mas também é um causador de danos; portanto,
nao somente Ihe serédo confiscados todos estes beneficios e vantagens
a partir de entdo, como é justo, — ele também sera lembrado do quanto

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 [01R16)
9(18). 2022



valem esses beneficios”. (2017, p. 192-193).

Anossa natureza € plastica, somos transformados pelo que nos afeta. Nao ha
identidade fixa, enquanto nos deslocamos existe um tanto de espontaneidade
que surge do que nos afeta sem que tenhamos controle absoluto disso. Nao
existe uma causa que possa ter garantia de uma acéo.

Martha Nussbaum (2014), em seu livro Sem fins lucrativos: por que a de-
mocracia precisa das humanidades, aborda a crise do ensino humanista e o
excessivo foco na vida profissional e na carreira, colocando em risco o futuro
da democracia e das novas geragdes. A corrida individual por sucesso, alimen-
tada pelas sociedades e pelo mercado, esta debilitando nossa capacidade de
pensar e ver o outro. Aqui ndo esta em questao desprezar o mercado, mas
ele ndo pode ser 0 nosso Unico objetivo, a ponto de descartar tudo aquilo
que a perspectiva utilitarista da sociedade despreza. Cescon (2016), em sua
bem estruturada resenha da obra, aponta as questdes fundamentais do livro:

A obra ilumina e esclarece a complexidade das relagdes existentes em
torno das problematicas que guiam e orientam o ensino para os des-
envolvimentos econdmico e politico, portanto, sociais. Especialmente
considerando as dinamicas sempre mais invasivas assumidas a partir dos
anos 1960 pela ciéncia e pela técnica, a fildsofa analisa como o ensino e
as politicas de investimento e financiamento promovem uma verdadeira
e prépria mudanga de paradigma (a cultura humanista é substituida por
uma formacao baseada em disciplinas sempre mais técnico-cientificas
e administrativo-contabeis), até determinar aquilo sobre o qual insiste
desde as primeiras linhas do texto: “a crise mundial do ensino”, nos niveis
fundamental, médio e superior. (Cescon, 2016, p. 462).

Ao fazer a critica a fragilidade das humanidades e artes na formagéo humana,
Nussbaum néo esta elegendo um tipo de formagéo em detrimento de outra,
mas adverte que uma democracia necessita de uma formag¢ao humanista em
todos os ambitos, inclusive aqueles mais tecnolégico-econémicos. Segundo
Cescon, a obra é relevante pois denuncia

que os sistemas de ensino de varios paises estdo abandonando, gra-
dualmente, o ensino das artes e das disciplinas humanas em favor das
disciplinas técnicas e cientificas, reputadas mais idoneas para perseguir
0s objetivos impostos pelas politicas de desenvolvimento econémico e
pelo mercado. De fato, os defensores do crescimento econdémico ilimi-

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

207



208

tado ndo somente consideram as artes e os estudos humanistas inuteis
e caros — aqui esta a politica indiscriminada de cortes orgamentarios
em tempos de crise —, mas as consideram até mesmo prejudiciais, visto
que, dotando os cidadaos de uma consciéncia critica, constituem uma
ameagca ao progresso de uma sociedade que ignora as desigualdades
reais e as discriminagdes de todo tipo. (2016, p. 463).

O livro contempla o tema do artigo, ainda que nao seja possivel debrucar-
se sobre todos 0s seus ensaios concentrados em defender uma formacéao
mais democratica considerando seus multiplos desdobramentos. O livro faz
uma defesa bem objetiva da necessidade dos conhecimentos artisticos e
humanistas para exatamente viabilizar a democracia. Nussbaum destaca
com certa prioridade o pensamento socratico. Para a autora, o filésofo &
um modelo de como a formag¢ao humanista garante a sofisticacdo da vida
na cidade. Segundo Nussbaum, cabe a cultura e a literatura acionar nos
cidadaos a dimensé&o da imaginacao e reflexdo sobre a vida e talvez pensar
sobre a justica.

N&o é possivel descuidar-se das humanidades na escola, e isso nada tem a
ver com adesdao politico-partidaria, mas com a cultura e formagéo. Afinal, as
instituicdbes ndo podem formar pessoas destituidas da capacidade de pen-
sar, imaginar, criar. Por isso, além de seguir defendendo politicas publicas
que contemplem as humanidades, ao mesmo tempo devemos dirigir nossa
atengéo ao cultivo de nds mesmos, nos termos expressos por Nietzsche.

Cultivo de si

Segundo Zittel (2016), Nietzsche compartilhou diferentes modalidades de
dialogo que podem ser lidos com o proposito de fermentar o cultivo de si.
Apresenta, por exemplo, o didlogo que sugere exercitar-se na distancia, ou
seja, pensar seu tempo colocando-se a distancia das coisas. Evitar, a priori,
a adesao para ouvir a palavra de todos. Deixar fermentar o ceticismo como
modalidade pedagdgica, propria de quem quer formar-se considerando os
pressupostos das humanidades. Evitar de imediato decifrar, sentenciar, clas-
sificar e dar a escuta uma amplitude maior para pensar. Quando estamos
muito perto das palavras proclamadas, o olhar fica prejudicado. Distanciar-
se parece ja ser uma boa medida, pois atenua o burburinho, desconfia-se
daquilo que de tao perto fica oculto.

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



O direito ao afastamento da multiddo, o direito ao siléncio, o cultivo de si
mesmo, talvez expresse um novo desafio da pedagogia. Afastar-se do reban-
ho n&o implica arrogéncia, mas pode indicar uma saturagcédo das dinamicas
de adesao. Neste distanciamento, poderemos olhar o mundo para além do
bem e do mal, voltar a ter saude e por meio do cultivo de si criar estados
de experimentagcédo que podem também inaugurar outra pedagogia. Escutar
nosso tempo e recuperar em no6s uma alegria que insistem em nos roubar.
Alentador seria encontrar nas instituicbes espacgo para criar estados de
experimentagcdo que contemplem os conteudos das humanidades, dando
assim aos individuos mais possibilidades de desenvolver uma liberdade pau-
tada pelo conteudo cultural, livrando-se de uma compulsdo de uma suposta
conscientizagédo do outro considerando estratégias consagradas que talvez
ja nao fagam mais sentido.

O cultivo de si, em alguma medida, solicita um outro olhar sobre a justica. A
diferencga, que aparece no proprio esforgo do cultivo de si, produz uma luta,
uma tensao entre as medidas que nascem e se diferenciam. As forgas es-
tdo comprometidas com a vida e nela se alimentam. Neste ponto, a justica,
antes de tudo, é considerar esse jogo de for¢cas no qual a prépria vida fica
beneficiada. Feiler nos ajuda a entender isso:

Como genealogista, Nietzsche empreende todos os esfor¢gos em prol
do ndo esquecimento da origem das agbes humanas, a fim de que néo
se perca de vista a sua meta, a Unica e mais elevada: promover o valor
de todos os valores: a vida. Este valor superior, que é a vida, tem na
diversidade e nas diferencas, a sua mola propulsora. (2018, p. 460).

A justica ndo pode pautar-se pela vinganca, ressentimento nem pela com-
paixao. Pensar a justica implica pensar sobre os valores, onde nasceram,
cresceram e até porque morreram. Parece estar correto Feiler (2018) ao
anunciar em seu artigo “Sera preciso pensar a justica de outro modo - da
justica como principio de vontade igualitaria para a justica como aumento de
poténcia” que, se a vida fica designada como valor, por vezes ela se apre-
senta também cruel, agressiva, dissonante; ndo podemos converter a justica
apenas em equidade e altruismo.

Que a forga implicada pela vida produz poténcia é algo que a cada tempo tem
sua medida e, portanto, regras e cartilhas ndo ajudam muito. Para Nietzsche
(2005), a ideia de justica e injustica produzida pela lei € fragil. Procurar retirar
da arena o valor afirmativo da vida desmascara um pouco o excesso de con-

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

209



210

fianca na lei, mesmo que, vale lembrar, provisoriamente sempre precisamos
delas. Mas ndo podem ser tao fixas a ponto de travar a vida. Contudo, ha
que se reconhecer que reduzir a justica a um plano de retribuicdo, dar a cada
um aquilo que lhe pertence de direito € inadequado, como nos diz Feiler.
Considerar o que é forte, mau e injusto ndo garante a instauracao de uma
justica, apenas destaca e afirma uma unica moral. Por mais dificil que possa
parecer, para Nietzsche a justica como possibilidade acontece por meio do

homem ativo, por vezes agressivo, cruel e até excessivo. Assim:

Em Nietzsche, a meta da justica ndo € a de se vingar, de aniquilar a outra
parte litigante, mas a de promover sempre mais unidades de forga. Para
tanto, Nietzsche vé& na ma consciéncia um obstaculo a ser superado, a fim
de que aquelas unidades de forga se produzam pela exteriorizagdo dos
instintos impedidos de se manifestarem pelos mecanismos impostos pela
moral. Tais mecanismos ndo promovem crescimento, expansao, forca
e agressao, mas reagao, degenerescéncia e apequenamento. Dentro
destes ultimos padrdes se torna impossivel a afirmagéo da vida, ja que
ela tem como fator de afirmagéao a forga, a agéo, a luta e a expansao.
Ajustica concebida como a busca de se “[...] criar maiores unidades de
poder”. (FEILER, 2018, p. 468).

Nietzsche, quando faz sua critica a modernidade, recusa a ideia de justica
concebida sem luta, sem disputa, desejando apenas servir-se de rebanhos
e sua moralidade. Almejar uma justica concebida como equilibrio, paz e sem
conflito é de fato uma enfermidade que deve ser tratada. Assim,

julgar e condenar moralmente é a vinganca preferida das almas limitadas
sobre aquelas que sdo menos que elas, uma espécie de indenizagao por
tudo aquilo que obtiveram de menos da natureza, eis uma ocasiao para
mostrar espirito e tornar-se refinado — a malicia espiritualiza o homem.
(NIETZSCHE, 2001, p. 142).

Agir moralmente segundo determinadas regras impede a manifestacdo de
outras agdes que poderiam se expressar por meio de outras forgas, e aca-
ba submetendo-se a necessidade do castigo e da punigédo. Fassin (2018) ,
em seu texto, também sugere analisar em que medida certas puni¢des séo
consagradas e outras ficam inviabilizadas, demonstrando que nem sempre a
lei garante a justica. Assim, mais que incorporar uma lei, precisamos querer
aprender a viver considerando o cotidiano efetivo. Qual conduta assumir?
Fassin, em uma entrevista, nos oferece algumas pistas:

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 [01R16)
9(18). 2022



Se retomarmos a metafora platénica da caverna, pode-se dizer que a
sociologia critica se situava do lado de fora, na claridade da luz solar, en-
quanto que a sociologia da critica se colocava no interior, na obscuridade
que fazia tomar as sombras como realidade. Eu defendo uma posicao
nao intermediaria, mas liminar, no limiar da caverna, ali onde um passo
de um lado ou de outro conduz a luz ou a obscuridade. De maneira con-
creta, isso significa estar, ao mesmo tempo, suficientemente mergulhado
em uma etnografia para poder dar conta honestamente da inteligéncia
e da reflexividade dos atores, e bem distanciado em uma antropologia
para ser capaz de desenvolver uma analise autbnoma revelando o que
escapa a esses mesmos atores. E no limiar da caverna que tento, por
exemplo, desenvolver minha critica da razao humanitaria (Fassin, 2010b,
2011), trabalhando com as organizagbes ndo governamentais, mas ao
mesmo tempo me esforgando para pensa-las em suas contradi¢cdes e
paradoxos. (JAIME; LIMA, 2011, p. 263, entrevista com Fassin).

Fassin € um defensor da pesquisa empirica, as vezes desprezada no meio
académico e defende a necessidade da escuta, do contato com as pessoas,
para pensar teoricamente justamente por que também sobre nés deve estar
0 pensamento critico, afinal, ndo podemos renunciar jamais a exercer nossa
critica sobre a maneira como estudamos e como pensamos.

Para Nietzsche, é impossivel pensar a vida sem excessos, ofensas e vio-
[éncia. Em alguma medida, o filésofo também escuta e ouve isso quando se
debruga sobre a vida real. Isso nao significa que ele autoriza toda forma de
expressao e defende a barbarie, mas anuncia a possibilidade de, por meio
de regulagdes hierarquicas, atingir unidades mais altas de poténcia com
vistas a salvaguardar a agéo afirmativa da vida. Caso a justica abra mao
desta sua tarefa, ela se converte em ma consciéncia pautada pela vinganga,
castigo e puni¢do. Seria a decadéncia da vida e de sua capacidade de criar
novos deslocamentos considerando a tensao entre as diversas forgas. Por
fim, afirma Nietzsche:

A questao é saber se consideramos a vontade como realmente eficiente,
ou se acreditamos na causalidade da vontade, se for assim — e no fundo
€ isso o0 que implica nossa crenga na causalidade — estamos obrigados a
fazer esta experiéncia, e coloca-la como hipétese, como uma causalidade
da vontade. A “vontade”, naturalmente, ndo pode laborar mais que sobre
uma “vontade” e nao sobre uma “matéria” (sobre os nervos, por exemplo),
numa palavra, deve chegar a colocar a proposigao de que sempre que

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

211



212

se constatam “efeitos” devem-se a acao de uma vontade sobre outra
vontade. Todo processo mecanico, na medida em que € alimentado por
uma forga eficiente, revela precisamente uma “vontade-forga”. Suponho,
finalmente, que se chegasse a explicar toda nossa vida instintiva como o
desenvolvimento da vontade — da vontade de poténcia, € minha tese —
teria adquirido o desejo de chamar a toda energia, seja qual for, vontade
de poténcia. O mundo visto por dentro, definido e determinado por seu
“carater inteligivel” seria — precisamente “vontade de poténcia” e nada
mais. (2001, p. 49).

A vontade de poténcia tem beleza e tem seu lado assustador, mas ela re-
vela a grande saude que nos move para criar e cavar espagos mais dignos
para viver. A ideia de justica em Nietzsche contempla o desigual, o diverso,
o hierarquico, aspectos muito diferentes de uma perspectiva massificadora
que reduz o bem e a justica a igualdade.

Ajustica esta intimamente ligada ao instinto de vida, deseja ativar nos huma-
nos a disposic¢ao para buscar as mais altas unidades de forca, que exigirdo sim
o conteudo das humanidades. A luta que precisamos travar implica a beleza,
a estética, a boa argumentacéo, a leitura, a capacidade de enfrentar o que
esta vazio, sem gosto, ndo para de imediato oferecer nossa proposta, mas
para suspender e indagar o que ainda nos falta para sair do lugar comum e
de forgas apenas bipolares. A travessia parece ainda muito longa.

A arte como recurso fundamental para a formagado de um cidadao

A formacgao nas humanidades carrega em sua tradicdo uma paleta plastica
de invengOes; seria possivel pensar um sujeito destituido de imaginagéo?
Para Nietzsche, uma das questdes fundantes para uma cultura vindoura é
conhecer a plasticidade da forga de um povo. Na Consideracdo Intempes-
tiva sobre a utilidade e os inconvenientes da Historia para a vida de 1870,
o filésofo alemao apresenta a importancia de se reconhecer as feridas, os
infortinios de uma civilizagao; para que assim possa, a partir de uma arte
de viver, supera-las, inicialmente é preciso reconhecé-las, incidir sua forca

em direcao a vida.

Estes sdo os servigos que a histoéria pode prestar a vida: todo homem,
todo povo precisa, segundo os seus fins, as suas forgas e suas carén-
cias, possuir um certo conhecimento do passado, tanto sobre a forma

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



da histéria monumental, quanto sob a forma da histéria tradicionalista
ou sob a forma da histdria critica. Mas esta necessidade de historia ndo
deve ser aquela de uma multiddo de puros pensadores que s6 fazem
contemplar a vida como espectadores, nem aquela de individuos que
ndo conhecem outra sede ou outra satisfacdo sendo o saber, outro fim
sendo o aumento de conhecimentos; mas esta necessidade ao contrario
sempre orientada para a vida e se encontra, portanto, sempre dirigida
e dominada pela vida. Esta é a relagdo normal que uma época, uma
cultura ou um povo deve manter com a histéria — relagao provocada
pela fome, regulada pelo uso das necessidades, dominada pela forca
plastica inerente a cada coletividade: é preciso que o conhecimento do
passado seja sempre desejado somente para servir ao futuro e ao pre-
sente, ndo para enfraquecer o presente ou para cortar as raizes de um
futuro vigoroso. (NIETZSCHE, 2015, p. 67).

Uma formacéao que cultive a relagdo entre o passado, o presente e o futuro
de uma cultura perpassa pelas formas imaginarias que séo construidas e por
sua relacdo com a vida. Para ndo naufragarmos no vazio do ressentimento,
seria preciso correr o risco de potencializar o imaginario. Uma formacao
plastica da existéncia atravessa a relagdo entre o saber e a imaginacao.
Quando nos permitimos formar sujeitos que terdo a possibilidade de sublimar
as suas angustias, dores, herancas, tanto da sua histéria cultural como de
suas experiéncias subjetivas, em material poético para a sua arte de viver,
transformamos o que poderia incorrer em atrocidades vis, como o uso des-
mesurado de uma violéncia ética. Utilizamos a violéncia ética em um sentido
nietzschiano, como aquela que define uma verdade unilateral para todos os
sujeitos. Quando nos deparamos com as potencialidades estéticas da exis-
téncia, ndo mais nos interessa o gregarismo, mas sim como seria possivel
produzir formas de vida que escapem aos binarismos, as idiossincrasias dos
habitos cotidianos. Na obra Gaia Ciéncia, de 1886, o fildsofo da Sils-Maria
produz uma ode aos habitos breves; necessitamos da cotidianidade e de
um percurso de atividades que possam ser breves. A isso também pode-
riam acrescentar lugares, pessoas, sentimentos, valores, que saibamos nos
despedir dos habitos de nossa cultura que ndo nos servem mais. Mas, para
isso, primeiramente, é preciso reconhecé-los.

Em Nietzsche, a definicdo de Cultura ja possui em sua raiz etimoldgica os
pressupostos estéticos, como Cintia Vieira da Silva elucida em seu artigo
“Moral e cultura: ressonancias e dissonancias entre Nietzsche e Freud”:

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

213



214

A palavra Kultur, em aleméao, nao recobre exatamente o mesmo campo
semantico que a palavra “cultura”, embora costume ser traduzida por
cultura ou civilizagado; “mas ‘civilizagao’ remete a Zivilisation e ‘cultura’ a
Bildung (BLONDEL, 1986, p. 64). Ha uma certa oposi¢ao entre Kultur e
Zivilisation de um ponto de vista axioldgico, pois Kultur liga-se a um “fim
intelectual e espiritual”’, ao homem “cultivado”. (SILVA, 2003, p. 109).

Aimportancia de trazermos o significado da palavra Cultura em alemao, isto
€, a Bildung, é a forgca que esse vocabulo possui, principalmente quando pen-
samos a formac¢ao humana, ja que um dos significados dessa palavra € figura,
imagem, quadro. Neste viés, podemos aproximar com a propria expressao
semantica do termo utilizado por Nietzsche, que ja contém a necessidade de
pensarmos a arte, visto que também neste contexto apresenta-se o tripé da
formagao humana: Filosofia, Ciéncia e Arte. Nao seria este o carretel das hu-
manidades? Ou, para ser mais radical na letra — A possibilidade de confrontar
uma cultura e seu espelho? Se as humanidades correm o risco de naufragar,
qual seria o papel de uma “educacgao estética” na contemporaneidade?

Para Nietzsche (2012), uma vida sem arte ndo poderia ser considerada uma
existéncia plena ou alegre; em praticamente toda a extenséo de sua obra, o
fildsofo de Zaratustra atenta para a importancia de uma arte de viver. Pode-
mos pensar que uma arte de viver ndo poderia estar desvinculada de uma
educacgao estética, ja que o repertoério artistico nos conta da forga plastica de
uma cultura. Imaginemos agora dois caminhos em relagao a essa afirmativa
das possibilidades de formacao de um repertério artistico, duas vias que se
bifurcam: uma nos leva a arte de viver, préxima a autoformagao de um sujeito,
como este cultiva suas emogdes e da espago para o pensavel, para o novo,
como este se demora em seus problemas; voltaremos a essa questdo. A
segunda seria a da construcao de um imaginario artistico que permita, além
da invengao na propria vida, que esse sujeito conhega e experencie, pela
via do sensivel, diferentes acontecimentos, sensacdes da histéria do mundo
e suas possiveis identificagdes subjetivas — que acabam por culminar em
uma formacgao desse sujeito. Como o préprio Nietzsche colocou, em sua obra
Para Além do Bem e do Mal, nessa tentativa da constru¢do desse sujeito
que “tenta” o novo é que seria possivel a formagao do Espirito Livre (2005,
p. 43), despido de atos judicativos.

Quanto mais contato um sujeito possa ter com a produgéo cultural da huma-
nidade, menos riscos ele possui de suscitar formas judicativas de viver, algo
presente em nossas cristalizagdes mais reconditas e suas definicdbes. Como,

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



por exemplo, julgar o que é bom, o que é mal, o que é belo, o que é feio.
Cada época constrdi o seu manancial do gosto. E pertinente extrairmos neste
contexto um fragmento da obra Gosto, do filésofo italiano Giorgio Agamben,
quando este se refere a interpretacao do que significa “gosto” para Nietzsche
e sua reinterpretacao dos gregos:

O sapiente é assim chamado por causa da palavra ‘sabor’ (Sapiens dictus
a sapore), pois, assim como gosto & apropriado a distingéo do sabor, do
mesmo modo o sapiente tem a capacidade de conhecer as coisas e as
suas causas, na medida em que tudo o que ele conhece, ele o distingue
segundo um critério de verdade, enuncia ainda no século VII uma eti-
mologia (livro X, 240) de Isidoro de Sevilha; e, nas ligdes de 1872 sobre
os filésofos platonicos, o jovem fildlogo Nietzsche nota a propésito da
palavra grega sophds, “sabio”: Etimologicamente ela pertence a familia
de sapio, degustar, sapiens, o degustante, saphes, perceptivel ao gosto.
Nos falamos de gosto na arte: para os gregos, aimagem do gosto € ainda
mais ampla. Uma forma redobrada, Sisiphos, de forte gosto (também
ativo); também sucus pertence a essa familia. (AGAMBEN, 2017, p. 13).

Essa passagem, na qual Agamben menciona possivelmente os cursos mi-
nistrados por Nietzsche em 1872, também esta presente na obra A filosofia
na época tragica dos gregos. Uma das questbes centrais dessa passagem
se localiza no fato de pensarmos que o gosto € algo que vai além do sim e
do nao, ele constitui ndo s6 matéria de pensamento, mas de desejo e prazer.
Nesse sentido, escapar ao julgo maniqueista e algar a leve distancia de quem
consegue inventar a simesmo requer um conhecimento e manejo da cultura.
Por exemplo, a histéria do Ocidente € marcada por julgamentos viscerais,
a prépria histéria da filosofia estda marcada pela sentenca de Sécrates, as
narrativas tragicas e epopeicas também estdo representadas por sujeitos
que acusam e sujeitos que se defendem. Imaginemos a possibilidade de
tornar isso estético: talvez o desejo humano pelo judicativo n&o precisasse
ir ao encontro do real, mas sim da fantasia. A histéria da arte nos permite o
encontro com estas narrativas do imaginario de uma cultura. Dessa forma,
possibilita nos depararmos com as diferentes representagdes de julgamentos
pertencentes ao nosso arcabougo histérico. Como podemos observar, por
exemplo, nas vanguardas artisticas europeias e sua critica as duas guerras
mundiais no inicio do século XX. A produgéo e desencantamento do mundo
esbogado nas obras artisticas dos movimentos como o dadaismo apresentar
objetos artisticos manufaturados da sociedade capitalista. Assim como as
produgdes do inconsciente preconizadas pelo surrealismo.

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

215



216

Na arte contemporanea nos deparamos com criticas severas aos modelos
erigidos pela sociedade ocidental, heranga dos movimentos artisticos dos
anos 60 do século passado, presentes na constante relagéo entre arte e vida
e seus desdobramentos para novas formas estéticas que colocam em xeque
0 conceito de gosto, belo e sentido. Essas novas concepgoes estéticas séo
evidenciadas em movimentos artisticos como o Fluxus, Arte conceitual, Neo
concretismo. Artistas que exploram a interagdo do espectador com a obra
de arte, o questionamento do que pode ser considerado enquanto uma obra
de arte e a importancia do corpo nos trabalhos apresentados.

Nietzsche cita em quase todos os seus livros a importancia da arte e dos
artistas para a vida. Na Gaia Ciéncia, o aforismo 370 se refere a uma filo-
sofia e uma arte que podem ser vistas como remédio e socorro em vista do
crescimento da vida. Entre os artistas que impulsionam a uma forga vital,
cita Peter Paul Rubens (1577-1640), pintor do barroco flamenco, conhecido
pelo uso de cores extravagantes e suntuosas. Rubens destacou-se por, em
suas obras, retratar cenas histdricas, mitologicas e alegéricas.

Pensar uma arte e uma filosofia como antidoto a um apequenamento da vida
solicita a invengao de cidadaos que se cultivem, se versem, que saibam contar
histérias e reconta-las. O Julgamento de Paris € um exemplo:

Na mitologia grega, um ponto que antecede a famosa guerra que des-
truiria a cidade de Troia é o julgamento de Paris, um jovem sabio que,
apesar de ser um mero mortal, foi encarregado por Zeus a escolher
entre trés poderosas deusas, Afrodite, Hera e Atena, qual era a mais
bela. O que ele ndo sabia é que tudo isso foi instigado por Eris, a deusa
da discordia. Segundo o mito, a Paris foi oferecida Sabedoria suprema
por parte de Atena, riqueza e reinado por parte de Hera, e o amor de
Helena, a mais bela mulher do mundo, por Afrodite. O jovem escolheu
a paixao, passando a ser o protegido de Afrodite e odiado de Atena e
Hera. Como prémio, ganha Helena, como castigo da inicio a grande
guerra. (NETO, 2018, p. 1).

O mito antigo nos traz reflexdes profundas sobre o presente, de uma forma
especial em relacédo a politica. Ponderagbes acerca dos julgamentos que
fazemos, sobre as recompensas prometidas e, principalmente, no que se
refere as consequéncias das escolhas tomadas. Rubens reconta em imagens
a histéria que culminou na Guerra de Troia narrada por Homero na lliada, nas
Heroides de Ovidio. Quantas encenacoes e séculos entre o mito, a invaséo

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



da cidade de Troia, 0 amor de Helena, a poesia de Homero, até chegarmos
a pintura de Rubens? Isso é um arcabougo da humanidade; uma forma de
representar questdes caras a histéria humana: o amor, a justica, o papel das
mulheres, o dominio da razdo, o poder, a responsabilidade diante das es-
colhas; a vinganga; a guerra. A arte vista pela obra dos artistas € uma forma
de ressignificar a existéncia humana e pensar na possibilidade de formar
individuos sensiveis ao mundo e as suas proprias vidas.

Incitando-os a refletir e encenar como desejam contar, narrar o seu tempo,
vamos criando possibilidades de elaboragdes acerca dos acontecimentos.
Nietzsche, na tentativa de ecoar os espiritos livres, acentua, em Para Além
do Bem e do Mal:

Nos anos de juventude, ainda veneramos e desprezamos sem a arte da
nuance, que constitui nossa melhor aquisi¢do na vida, e, como ¢ justo,
pagamos caro por atacar de tal modo com Sins e Naos as pessoas e as
coisas. Tudo se acha disposto para que o pior dos gostos, o gosto pelo
incondicional, seja cruelmente logrado e abusado, até que o homem
aprenda a por alguma arte nos sentimentos e, melhor ainda, a arriscar na
tentativa do artificial: como fazem os veros artistas da vida. (2005, p. 35).

O que a filosofia nietzschiana nos aponta é a importancia de as agées huma-
nas no decorrer de suas vidas desenvolverem um “primor”, do latim primaris,
a necessidade de formar um aprimoramento de si, uma arte da nuance que
requer uma delicadeza esforgada dos atos, assim como a execugao de uma
obra de arte. Tensionar a artisticidade de uma cultura requer que se pense
em individuos que possuam a coragem de “testar a si mesmo”; no entanto,
para que isso ocorra € preciso que se repense qual € o valor empreendido a
vida. Vivemos no inicio de um século marcado pela exaustao da razéo, dos
fracassos da instrumentalidade técnica. O fildsofo alemao pouco viu, mas
anunciou o desastre que estava por vir, e aqui destacamos a palavra desastre
em seu sentido filolégico — desastre é estar desacompanhado dos astros — e
nao obstante, poderia ter conclamado: sem astros, mas com invengao tragica.

Nesse direcionamento, ndo s&o os castigos nem a autopuni¢gdo que irdo
permitir a construcao de sujeitos criticos e sensiveis ao mundo, pois nossa
heranca histérica e os atravessamentos de uma supervalorizagao da técnica
instrumental j@ acenam para o esvaziamento desse lugar. Quando nos de-
paramos, nos espagos publicos, nas escolas, universidades, com o numero
acentuado de criangas, jovens e adultos medicamentalizados, faz-se essencial

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

217



218

gue nos questionemos: qual é o remédio e a cura para o nosso tempo? Seria
a industria farmacéutica, o descontrole emocional muitas vezes advindo de
um Estado que se coloca como detentor (des)controlado da vida? Ou a arte
e a filosofia como lugares de aprimoramento dessas pulsdes?

A inventiva concepgao de sua propria arte de viver, na qual ele labora
incessantemente e com a qual ele experimenta, abrange toda uma
dietética, “arranjada conforme as necessidades mais particulares” e
organizada visando um “6timo de existéncia”. Ele entende sua arte de
viver igualmente no sentido da antiguidade como arte de curar [Heilkunst]:
ele quer ser seu proprio médico, “e os homens ainda irdo dizer que fui
um bom médico — e ndo somente para mim mesmo”. “Toda arte, toda
filosofia, deve ser encarada como meio de cura e de auxilio a servigo
da vida que cresce e que luta”. (SCHMID, 2007, p. 56).

Aexpressdo “toda arte, toda filosofia, deve ser encarada como meio de cura”
distancia-se de uma interpretacao que leve ao sentido de um suijeito ser salvo.
Cura, para os filosofos da antiguidade grega, aproxima-se de cuidado, de
cultivo de si, exercicio constante de aprimoramento; e quando uma cultura
substitui essas nogdes pela ideia de salvagéo, perdemos a arte, a filosofia, e
nos deparamos com a barbarie. Aqui ndo se quer de forma alguma descon-
siderar o pathos de crueldade que o humano possui, muito pelo contrario.
E assumindo nossa crueldade que podemos transfigura-la em outra coisa
que nao a guerra, a destruicdo, o niilismo passivo. Como afirma a filésofa
norte-americana Martha Nussbaum, na introdugao de sua obra Emociones
Politicas — Por qué él amor es importante para la justicia?, um dos objetivos
mais dificeis da humanidade seria uma educagéo que cultive a capacidade
para apreciar o carater humano pleno e igual de qualquer pessoa (2014, p. 16).

Apreciar as multiplas subjetividades que nos compdem requer que nos de-
brucemos naquilo que nos provoca vergonha, medo e inquietagédo, confrontar
nossas familiaridades estranhas. Diante disso, manejar com os desencontros
da vida de uma forma um pouco mais confortavel. Talvez, aceitar demo-
craticamente a diferencga, algo que esta muito presente nas possibilidades
de uma educacéo estética plural. Pois ndo podemos desconsiderar que na
contemporaneidade somos assombrados por imagens disparadas a cada
segundo. As novas geragdes possuem um amalgamado de uma cultura visual
que transborda constantemente para além de nossa capacidade intelectiva
de elaboragdo. Quanto mais possibilitarmos o aprendizado dos repertérios
estéticos da humanidade em consonancia com o demorar-se diante das

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 —@@@
9(18). 2022 GoLs



faltas que nos constituem, mais proximidade alcangcaremos dos espiritos
livres, estes que amam o erro porque amam a vida, ja que aprenderam que
a justica nao se faz pelo caminho da moral que castiga.

Consideragoes finais

O texto pretendeu destacar o lugar das humanidades na formagao humana
para defender que esse conteudo pode ser um ingrediente bem mais poderoso
para a construcdo de uma sociedade democratica e justa. Na falta destes
conteudos, assistimos a uma manipulagao de nossa vida, centrada em criar
o0 medo por meio da divulgacao do caos, o que produz uma intranquilidade
na sociedade, que somente sera superada com a instauracdo de mais cas-
tigos e punicao. Este apelo € denominado por Fassin de “populismo penal’.
A relacdo deste populismo com certa intolerancia com tudo aquilo que se
desvia de uma suposta regra, lei ou moral dadas como justas e expressao
do bem, acaba produzindo um tempo punitivo que, por fim, ndo diminui os
indices de criminalidade e muito menos cria o bem-estar para a sociedade.

Fassin, em seu livro, indaga: o que é o castigo, porque se castiga, e a quem se
castiga? Tais indagacgdes sao também preocupagdes de Nietzsche, e apesar
de dar outra diregdo ao tema, os dois autores buscam razdes considerando
procedimentos genealdgicos. Afinal, como nos tornamos o que somos a ponto
de desejar punir para educar, formar e fazer justica? E mais, conforme afirma
Fassin, a pergunta ndo pode ser querer saber o certo e o errado na punigéo,
mas indagar por que alguns sao punidos e outros nao.

O castigo revela uma sociedade, apresenta suas modalidades preferenciais
de governo e quando converte o castigo em vinganga acaba apenas dando
espacgo para o ressentimento. Este sentimento é avassalador, pois abre mao
da reflexdo, da imaginagao, da criatividade, para, com poder, exercer um
tipo de justica que nao tem sensibilidade com os humanos. Instala-se uma
justica pautada por uma moral dada como a mais adequada e exigida de
todos, tema tao bem desenvolvido por Nietzsche. Precisamos reconhecer a
diversidade humana, consolidar uma liberdade por meio de pequenas agoes,
as quais sao oriundas de nossa singularidade (vide o sentido do cultivo de
si). Reconhecer a existéncia enquanto um fendmeno estético que nos apro-
xima do arcabougo cultural da humanidade, sendo que uma vida artistica
pode vir a tornar a existéncia suportavel, principalmente em circunstancias
atravessadas pelo malogro.

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

219



220

Por fim, qual a relagéo entre uma reflexdo sobre a justica, a defesa das huma-
nidades e o que neste artigo chamamos de politica antinaufragio? Destacar
o valor das humanidades na formagao humana implica debrugar-se sobre
os embates entre o bem e o0 mal, indagar-se sobre as fronteiras ténues entre
esses dois campos para suspender a pressa que nos captura para julgar,
punir, imaginando educar. A dimensao estética foi incorporada a reflexdo para
nos ajudar a perceber as fronteiras da leveza e do perigo para proteger-se,
se possivel, do naufragio, ou seja, da possibilidade de sucumbir diante das
fragilidades e incompletudes da sociedade. Apostamos no texto também na
diregado de movimentos de resisténcia capaz de lutar por politicas de antin-
aufragio, defendendo que elas nascem e sao fecundadas pelo cuidado das
tantas travessias possiveis no ambito da formagédo humana.

Desejamos uma existéncia criativa que passa pela formagdo de sujeitos
plurais, conhecedores de suas subjetividades, que se cultivam como a um
jardim. Experimentar a importancia do pensamento cientifico ao encontro
das faculdades artisticas, como asseverou Nietzsche no prélogo de sua
obra O Nascimento da Tragédia: “Ver a ciéncia com a éptica do artista, mas
a arte com a da vida”. Diante dessa sabedoria pratica, verificar que, nesse
campo de instabilidades, lutas e praticas, o que deve ser banido é a prépria
permanéncia, a restauracao, o saudosismo, para cavar espagos € trincheiras
para que algo novo possa surgir sem grandes alardes com vistas a garantir
um pouco mais de beleza, arte, cultura e politica antinaufragio a cada dia
que nasce neste pais.

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 [01R16)
9(18). 2022



Referéncias

Agamben, G. Gosto. Belo Horizonte: Auténtica, 2017.

Araujo Alves, L. F. A ideia de justica em Nietzsche ou a justica para além da
ideia. Doutorado em Direito, UFMG, 2016. Disponivel em: https://repositorio.
ufmg.br/bitstream/1843/BUOS-APCQT4/1/tese____a_ideia_de_justi_a_em
nietzsche _ou_a_justi_a_para_al m_da_ideia luiz_filipe_ara_jo_alves.
pdf.

Cescon, E. Resenha do livro: Nussbaum, Martha. Sem fins lucrativos:
por que a democracia precisa das humanidades. Sdo Paulo: Martins Fontes.
Conjectura: Filos. Educ., v. 21, n. 2, p. 461-466, 2016.

Clark, M. A contribuicao de Nietzsche para a ética. Cad. Nietzsche, v.
38, n. 3, p. 181-203, 2017. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/2316-
82422017v3803mc.

Fassin, D. Castigar, uma pasion contemporanea. Buenos Aires: Adriana
Hidalgo, 2018.

Feiler, A. F. Da justica como principio de vontade igualitaria para a justica
como aumento de poténcia. Nietzsche e a justica como meio de inverséo
da ma consciéncia em aumento da poténcia afirmadora da vida. Veritas, v.
63, n. 2, p. 458-472, 2018. Disponivel em: https://doi.org/10.15448/1984-
6746.2018.2.30101.

Jaime, P.; Lima, A. Uma trajetoria antropoldgica: entrevista com Didier
Fassin. Horizontes Antropolégicos, v. 17, n. 36, p. 257-279, 2011. Disponivel
em: https://doi.org/10.1590/S0104-71832011000200011.

Maurer, R. O outro Nietzsche: justica contra utopia moral. Trans/Form/
Acéo, n. 18, p. 171-182, 1995. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0101-
31731995000100013.

Neto, N. O julgamento de Paris. Disponivel em: https://diariodecaratinga.
com.br/julgamento-de-paris. Acesso em: 23 mar. 2020.

Nietzsche, F. A gaia ciéncia. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2012.

ALFE - Associacao Latinoamericana de Filosofia da Educagéao

221



222

Nietzsche, F. Além do Bem e do Mal ou Preludio de uma Filosofia do
Futuro. Sao Paulo: Hemus, 2001.

Nietzsche, F. Além do Bem e do Mal ou Preludio de uma Filosofia do
Futuro. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2005.

Nietzsche, F. O nascimento da tragédia. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2005.

Nietzsche, F. Obras completas. Ed. critica de estudos (Kritische Studien-
ausgabe). Munique: G. Golli, M. Montinari, 1980.

Nussbaum, M. Emociones politicas. Por qué él amor es importante para
la justicia? Barcelona: Paidds, 2014.

Schmid, W. Dar forma a nés mesmos: sobre a filosofia da arte de viver
em Nietzsche. Revista Verve, n. 12, p. 44-64, 2007. Disponivel em: https://
revistas.pucsp.br/verve/article/view/5449S.

Silva, C. V. da. Moral e cultura: ressonancias e dissonancias entre Nietzs-
che e Freud. In: A fidelidade a terra: arte, natureza e politica. Assim Falou
Zaratustra |V. Rio de Janeiro: DP&A, 2003.

Zittel, C. Der dialog als philosophische Form bei Nietzsche. In: Ni-
etzsche-Studien. Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung, Bd.
45, 2016. Disponivel em: https://doi.org/10.1515/nietzstu-2016-0107.

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 [01R16)
9(18). 2022



