
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Política antinaufrágio, a 
defesa das humanidades na educação 

Autor(es): Lúcia Schneider Hardt, Carolina Votto Silva 

Año de publicación / Ano de publicação: 2022 

DOI: 10.63314/RDWP8696 

 

Citación / Citação 

Hardt, L. S. & Silva, C. V. (2022). Política antinaufrágio, a defesa das 
humanidades na educação. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía 
de la Educación, 9(18), 199-222. https://doi.org/10.63314/RDWP8696  

 

https://doi.org/10.63314/RDWP8696


199

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Política antinaufrágio, a defesa  
das humanidades na educação

Lúcia Schneider Hardt 
luciashardt@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-4939-0156

Doutora em Educação/UFRGS. Professora titular da Universidade Federal de 
Santa Catarina. Atua na área de Filosofia e Teorias da educação. Desenvolve 
pesquisas especialmente a partir de Nietzsche. É líder do Grupo de pesquisa 
GRAFIA no qual coordena um sub: grupo: Bio-Grafia/Nietzsche. Membro 
do Grupo SUR PAIDEIA. Bolsista em produtividade em pesquisa-PQ-2.

Carolina Votto Silva 
cghaia@yahoo.com.br 

https://orcid.org/0000-0001-5126-2527

Doutora em Educação/UFSC. Professora de História da Arte. Atua na área de 
Filosofia e Educação Estética. Desenvolve pesquisas acerca da relação entre 
formação humana e estética. Participa do sub: grupo: Bio-Grafia/Nietzsche, 
Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre as Violências (NUVIC) e NÓS/UFSC. 
Membro do Grupo SUR PAIDEIA.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 9 - Número 18 - 2022

pp. 199-222

O presente artigo tem por objetivo 
discutir a relação entre cultura, 
educação e justiça a partir da 
obra Para Além do Bem e do Mal, 
escrita por Friedrich Nietzsche, e 
da obra de Didier Fassin, Castigar 
- uma paixão contemporânea. 
Nietzsche, um filósofo crítico de 
sua época, não poderia deixar de 
refletir também sobre a educação 
e as grandes mudanças e desafios 
em pauta na sua época. Fassin, 
antropólogo, sociólogo e médico 

Resumen - Resumo - Abstract

Este artículo tiene como objetivo 
discutir la relación entre cultura, 
educación y justicia basada en el 
trabajo Para allá del bien e del mal, 
escrito por Friedrich Nietzsche, y 
el trabajo de Didier Fassin Casti-
gar- una pasión contemporánea. 
Nietzsche, un filósofo crítico de 
su tiempo, no podía dejar de re-
flexionar sobre la educación y los 
grandes cambios y desafíos de la 
época. Fassin, antropólogo, so-
ciólogo y médico francés, a través 

This article wants to discuss the re-
lationship between culture, educa-
tion and justice based on the book 
For Beyond Good and Evil, written 
by Friedrich Nietzsche, and the 
text of Didier Fassin – To punish - a 
contemporary passion. Nietzsche, 
a critical philosopher of his context, 
reflects on education and the great 
changes and challenges at the 
time. Fassin, anthropologist, socio-
logist and French medicine doctor, 
through his research, affirms that 



200

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

francês, por meio de suas pes-
quisas, afirma que vivemos um 
momento punitivo que vem se 
traduzindo em sempre mais cas-
tigo e punição, sem garantir mais 
segurança e bem-estar para a 
sociedade. A metodologia aqui 
utilizada é a da revisão bibliográ-
fica. Apesar disso, não se trata de 
um texto que prioriza a exposição 
teórica, mas deseja dialogar 
com nosso tempo, tendo como 
foco enfrentar o que hoje parece 
estar dado: a desvalorização 
das humanidades. Pensar a 
educação e a formação humana 
implica discutir a própria prática 
educativa para além do adestra-
mento ao mercado de trabalho, 
sem, contudo, desprezá-lo, para 
dar às humanidades um valor 
de justiça na possibilidade de 
convívio entre os humanos e a 
constituição de uma sociedade 
democrática.

de su investigación, afirma que 
vivimos en un momento punitivo 
que se ha traducido en cada 
vez más castigo y un castigo 
sin garantizar más seguridad y 
bienestar para la sociedad. La 
metodología utilizada aquí es la 
de revisión bibliográfica. A pesar 
de esto, no es un texto que prio-
riza la exposición teórica, sino 
que desea dialogar con nuestro 
tiempo con un enfoque en enfren-
tar lo que hoy parece darse: la 
devaluación de las humanidades. 
Pensando en la educación, la for-
mación humana implica discutir la 
práctica educativa en sí misma 
más allá de capacitar al mercado 
laboral, sin menospreciarlo, para 
darle a las humanidades un valor 
de justicia en la posibilidad de 
coexistencia entre los humanos 
y la constitución de una sociedad 
democrática.

we live in a punitive moment that has 
been translated into more punishment 
without guaranteeing more security 
and welfare for society. The methodo-
logy used here is the bibliographic 
review. Despite this, it is not a text 
that prioritizes theoretical exposition, 
but wishes to dialogue with our time 
with a focus on facing what today 
seems to be given: the devaluation 
of the humanities. Thinking about 
education, human formation implies 
discussing the educational practice 
itself beyond training for the labor 
market, without, however, despising 
it, to give the humanities a value of 
justice in the possibility of coexistence 
between humans and the constitution 
of a democratic society.

Para citar este artículo:
Schneider Hardt, L. & Votto Silva , S. (2022). Política antinaufrágio, a defesa das hu-
manidades na educação. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 
9(18). 199-222.

Palavras-chave: Nietzsche. Fassin. Filosofia da Educação. Humanidades.
Palabras Clave: Nietzsche. Fassin. Filosofía de la Educación. Humanidades.
Keywords: Nietzsche. Fassin. Philosophy of Education. Humanities

Recibido: 	18/04/2022	 Aceptado: 15/09/2022



201

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Política antinaufrágio, a defesa  
das humanidades na educação

Introdução

Segundo Fassin (2018), vivemos um tempo punitivo, do gosto pelo julga-
mento e pela aplicação de sentenças. Uma verdadeira paixão pelo castigo, 
pela punição, por uma espécie de desejo em notificar culpados. O livro de 
Fassin1 – Castigar, uma pasion contemporânea – tem três capítulos: “O que 
é castigar?”, “Por que se castiga?” e “A quem se castiga?”. Com essas três 
indagações ele nos convida a pensar sobre o tema considerando o campo 
da filosofia, das ciências sociais, o campo do jurídico e o terreno da moral. 
Para Fassin (2018), a ideia de justiça está vinculada à ideia do castigo e da 
punição, e neste texto desejamos problematizar essa questão dialogando 
com autores renomados no debate sobre a moral e a justiça.

Para Fassin (2018), antes de punir seria fundamental considerar os contextos 
histórico, cultural e político que designam distintas formas de castigo que se 
administram e a necessidade de compreender que elas todas não derivam 
de lógicas racionais apenas. Segundo o autor, a distribuição da punição 
não segue um rigor de critérios, nem consegue manter minimamente uma 
coerência. Castigar tem significados em nossa sociedade, reafirma a des-
igualdade social; e ainda que recentemente pareçamos estar presenciando 
pequenas alterações nesta lógica, o estamos de forma tímida e muito dimi-
nuta. Assim, parece não haver uma teoria da justiça que possa ser aplicada 
de forma geral, mas inúmeras interpretações que produzem a diferenciação 
na aplicação da lei.

Fassin (2018) identifica em nosso tempo uma paixão, que é a de castigar, 
imaginando desta forma corrigir os supostos desvios de comportamento e 
garantir a segurança para todos. Mas os efeitos não têm sido esses; pelo 
contrário, a aplicação da lei por meio da punição não tem alterado as condu-
tas nem produzido justiça social. Convidamos agora também Nietzsche para 
pensar o tema conosco, por meio de sua obra Para Além do Bem e do Mal 

1 A obra de Fassin também foi abordada em outro artigo (Justiça para além do 
mundo do espetáculo, da ordem e da segurança que está em edição pela revista 
eletrônica do Programa de Pós-Graduação da Universidade Federal de São Carlos). 
O objetivo foi refletir as relações entre castigo e justiça considerando o pensamento 
de Fassin e Nietzsche.



202

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

(2001, 2005). Nosso gosto por punir e castigar está imerso no pressuposto de 
que aquele que pune conhece o caminho do bem e assim saberia conduzir 
sua prática para que os outros possam alterar suas condutas e corrigir sua 
postura. Para Nietzsche, “o homem efetivo apresenta um valor muito mais 
elevado que o homem desejável” (KSA, v. 13, p. 56), o que significa dizer 
que quando agimos não somos a representação do bem. Como filósofo dos 
antagonismos, também nesse ponto ele afirma que sempre cresce em nós 
tanto o homem desejável quanto o homem efetivo, cheio de contradições.

Na obra referida, quando Nietzsche disserta sobre as virtudes, ele começa 
problematizando o que efetivamente é uma virtude. No aforismo 221, Nietzs-
che proclama:

Toda moral altruística que, por querer ser incondicionada, quer abarcar 
a tudo sem distinções, não peca somente contra o bom gosto, mas além 
disso e bem mais que isso, é um incitamento aos pecados de omissão, 
uma sedução a mais sob a máscara da filantropia – e particularmente 
apta a seduzir e danificar os homens mais elevados, mais raros e pri-
vilegiados. É preciso forçar a moral a curvar-se diante da hierarquia, é 
necessário abater a sua prepotência e colocar definitivamente a claro 
que é imoral afirmar que: aquilo que é justo para um deve ser também 
para outro. (2001, p. 144).

Nietzsche nesse ponto nega a possibilidade de uma justiça idealista, capaz 
de desinteressadamente julgar e sentenciar sem ser conduzida por algum tipo 
de interesse, tal como afirma Fassin (2018): precisamos mesmo é de uma 
justiça realista, capaz de se posicionar considerando os contextos sociais 
implicados em cada caso. No caminho do idealismo, omitimos fatos, ficamos 
seduzidos por uma espécie de generosidade que está colada ao homem de 
Bem, aquele que acredita saber decifrar o Mal. Segundo Nietzsche, o que 
é justo para um pode não ser justo para o outro e ainda assim estaremos 
no campo de atuação da justiça. Nossa compulsão por julgar implica nossa 
convivência com o bem e o mal. Quando condenamos, em alguma medida, 
acreditamos ter o domínio do bem e identificamos o mal no outro. 

O enfrentamento do naufrágio, que hoje ameaça a universidade e a educação 
em um sentido lato, passa por uma vontade de revisão desta condição, o que 
significa estar disposto a enfrentar o bem e o mal em cada um de nós e o 
desejo de pensar a justiça para além da vingança. Neste ponto, defendemos a 
entrada das humanidades, o que significa dizer a entrada de todos os olhares 



203

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

que focam suas pesquisas na perspectiva humana e, neste texto prioritaria-
mente, iremos nos ancorar na filosofia da educação, que também insere o 
tema da Arte em um sentido amplo. Este campo de atuação humana parece 
ser um terreno fértil para refletir sobre nossa potência e nossa fragilidade.

Vestir o personagem do justiceiro é o que menos deve nos mobilizar, pois 
implicaria cair na armadilha de quem supostamente já conhece o bem e o 
mal e assim está autorizado a sentenciar o outro. Segundo Fassin (2018), 
os indivíduos, cada vez menos tolerantes com o outro, compulsivamente 
querem castigar. A intranquilidade com a segurança pública nos conduz à 
exigência de mais punição e castigo. A intolerância seletiva e o populismo 
penal estão conectados segundo Fassin, e produzem uma extensão do 
domínio da repressão e o agravamento do regime de sanção. Parece que 
estamos mesmo vivendo um tempo punitivo, e ele proclama uma justiça que 
merece ser analisada. Diante de uma suposta bipolaridade de forças, cada 
lado proclama sua justiça e sua punição. Mas onde ficou a nossa capacidade 
de deslocamento? 

O teor dos conteúdos das humanidades, preciosidade de uma boa formação, 
não abdica deste deslocamento, da curiosidade e das indagações. E mais, 
não converte os impactos que sofre a partir de fatos reais em expressão de 
ódio e ressentimento. Assim, arriscamos afirmar que as humanidades, no 
transcorrer de nossa formação, têm sido pouco relevantes e talvez por isso 
caímos na armadilha do justiceiro. Precisamos abdicar de algumas práticas 
ardilosas e, como diz Nietzsche, “e se nada das coisas que hoje existem 
tiverem um futuro, este será reservado para nosso riso” (2001, p. 146). Rir 
de nós mesmos é parte do processo de quem não se enxerga como a ex-
pressão do Bem e percebe (nem sempre) seus interesses mais subterrâneos 
quando fala em justiça. “Toda virtude tende à imbecilidade” (2001, p. 151), diz 
Nietzsche, uma vez que já não indaga e analisa, mas apenas aplica critérios 
que imagina já ter conquistado por meio de uma moralidade consagrada. 

Jamais podemos esquecer o homo natura, que abriga também a crueldade e 
deve aprender a transfigurá-la quando necessário. Muitos têm afirmado: nossa 
cultura conhece a justiça apenas do modo ressentido, habilitado por uma me-
mória que não esquece a contravenção, o equívoco, e não consegue agir de 
outro modo além do sentenciar. Segundo Araújo Alves, em sua tese, pensar 
uma nova justiça implicaria apostar em um “devir: sem culpa, má-consciência, 
ressentimento, mas acima de tudo oposta à vingança” (2016, p. 5).



204

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Fassin afirma que “o crime é o problema, o castigo é a solução” (2018, p. 13). 
Neste cenário, não existe o debate sobre o homo natura, mas a exposição 
de ações tomadas como foco de nossas análises e será preciso punir para 
proteger a sociedade. Nem todos os sujeitos são punidos da mesma forma, 
algumas punições tornam-se públicas e outras ficam invisibilizadas. As po-
pulações mais pobres são as mais atingidas pela lei; neste ponto são muito 
pertinentes as indagações de Fassin: o que é castigar e a quem se castiga? 

Para Nietzsche, como já vimos, a justiça e a injustiça não existem em si. 
Isto se justifica porque a vida acontece por meio da força, do domínio, da 
violência, da crueldade. A da lei surgiu em função da necessidade de uma 
regulação, mesmo que reconheça que tudo o que limita a vontade de potência 
do humano é, de certa, forma hostil à vida. Neste ponto, Nietzsche não é a 
expressão da barbárie, apenas trata com dureza a condição humana, tanto 
em seus atos cotidianos quanto em sua suposta vontade de justiça. Como 
filósofo, ele reconhece a dinâmica da expansão de forças e tudo que ela pode 
estabelecer e, portanto, sabe que precisamos sistematicamente de sistemas 
de regulação para dar à vida uma condição de possibilidade. 

Segundo Maurer, em seu texto o Outro de Nietzsche: justiça contra utopia 
moral (1995, p. 177), é preciso considerar dois ingredientes importantes na 
análise do filósofo:

1. Ceticismo diante do homem e do reconhecimento de seus lados cruéis, 
agressivos, ávidos de poder e posse não significa qualquer embeleza-
mento desses lados. Eles são e permanecem, como diz Nietzsche, um 
terrível texto fundamental. 
2. Nietzsche não afirma que essas forças impulsivas não tivessem que 
ser domadas e que elas não o tenham sido efetivamente pelo processo 
civilizatório. Ele pergunta também, no entanto, pelo preço dessa domes-
ticação e defende que a domesticação do homem não seja levada longe 
demais. Seu preço consiste, com efeito, na cruel repressão da crueldade 
humana (burocracia também pode ser cruel não apenas terror sangrento), 
assim como na repressão, atrofia, torção, deslocamento, internalização 
dos impulsos cruéis. Além disso, deve-se considerar: domesticação não 
é supressão. No subsolo fervilham ainda as forças reprimidas , sempre 
prontas a irromper outra vez : “Cultura é apenas uma tênue casquinha de 
maçã sobre um caos incandescente”, diz Nietzsche. (KSA, v. 10, p. 362).

A justiça não tem como função dar fim às diferenças e, portanto, a aborda-
gem teórica retributivista e utilitarista é rejeitada tanto por Fassin como por 



205

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Nietzsche, ainda que por motivos distintos.

 O castigo quer afastar a diferença. O castigo é uma forma de podar, orientar 
os humanos a uma determinada direção. O castigo, segundo Nietzsche, é a 
festa do regramento, uma espécie de crueldade daquele que definiu a forma. 
Nesse entorno, nasce também a culpa, desenvolvida para que aquele que 
ouse transgredir seja intimidado a recuar.

Segundo o filósofo:

Esta ideia, hoje tão geral, e na aparência tão natural e necessária para 
explicar a formação do sentimento de justiça; de que “o criminoso merece 
o castigo porque teria podido proceder de outro modo”, é, realmente, 
uma forma muito tardia e requintada do juízo e da indução, e quem a 
coloca nas origens erra grosseiramente acerca da psicologia da huma-
nidade primitiva. Durante o período mais largo da história humana, não 
castigavam o malfeitor porque o julgassem responsável pelo seu ato; 
nem sequer se admitia que só o culpado devia ser castigado. Antes se 
castigava então como os pais castigam agora os filhos, arrebatados pela 
cólera que o dano excita e cujo dano deve ser separado por quem o fez; 
mas esta cólera é mantida em certos limites e modificada no sentido 
de que todo o dano encontre de algum modo o seu equivalente, sendo 
susceptível de compensar-se ao menos por uma dor que sofra o autor 
do prejuízo. Donde tirou o seu poder esta ideia primordial tão arraigada? 
Esta ideia, talvez indestrutível de que o prejuízo e a dor são equivalentes? 
Já resolvi o enigma; as relações contratuais entre credores e devedores 
que são tão antigas quanta os processos que, por sua vez, nos levam as 
formas primitivas da compra e venda, do câmbio, comercial e relações. 
(Nietzsche, 2001, p. 62-63).

Essa vontade de castigar e punir também existe nas instituições de ensino. 
Não está em questão neste texto desprezar a norma, a regra. Tal como Nietzs-
che nos apresentou em seu texto, a sociedade também precisa da segurança. 
Contudo, até mesmo para estabelecer a segurança, nos autorizamos a ser 
cruéis. A justiça sempre quer impor valores e acaba desprezando a reflexão 
sobre qual valor está em questão.

Segundo Clark (2017, p. 182): 

A contribuição mais notável de Nietzsche para a ética consiste em sua 



206

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

autoproclamada “negação da moral”. Ao se apresentar como um “imora-
lista”, na verdade como o “primeiro imoralista”, ele não apenas nega que 
a moral disponha de uma boa razão para reivindicar nossa adesão, como 
também insiste que ela é nociva e deveria ser superada. Deste modo, 
ele nega tanto a autoridade quanto o valor da moral. É a articulação e 
defesa dessa postura imoralista que confere a Nietzsche um lugar de 
destaque na história da ética.

A afirmação acima é muito desconfortável para todos nós, filhos do esclare-
cimento, mas é também instigante, pois coloca no debate sobre a justiça a 
necessidade de uma coragem para agir que não se submete a uma moral 
e a uma autoridade dada como sólida, melhor, indiscutível. Tem disposição 
para transgredir, ousar pensar fora dos territórios consagrados e colocar à 
prova suas teses no exercício da justiça.

Por outro lado, a disposição de obedecer às regras conta com o instinto de 
rebanho, uma disposição de adequar o próprio comportamento ao que fazem 
aqueles que estão ao redor e integrar-se ao grupo. A solidão parece insu-
portável. Obedecer implica a questão da culpa, conforme nos indica Clark:

Normas e práticas têm o status de normas morais para aqueles que 
tomam os que as violam como sendo culpados. Mas o que é culpa? A 
intrincada resposta dada por Nietzsche tem dois lados, um conceitual, 
o outro explanatório, ou causal. Primeiro, ele argumenta por razões em 
parte etimológicas que “o grande conceito moral de culpa” se originou 
do “conceito muito material de ‘dívida’” (GM/GM, II, 4, KSA 5.297) – de 
fato, em alemão, o mesmo conceito [Schuld] é utilizado para ambos; 
segundo, ele rastreia o processo que transformou a dívida em culpa. 
Sua abordagem começa pelo lado conceitual. A relação entre a comu-
nidade e os seus membros teria sido considerada análoga à relação 
entre o credor e o devedor. A obediência às normas necessárias à vida 
em comunidade era concebida como algo que se devia à comunidade, 
um débito que alguém teria contraído em troca das vantagens da vida 
na comunidade. Essa é a ideia original de obrigação. Essa é uma ideia 
ética primitiva porque está conectada com ideais de legitimidade e equi-
dade, como expõe Nietzsche ao afirmar que aquele que desobedece às 
normas é concebido como “um devedor que não apenas falha no paga-
mento de seu credor, mas também é um causador de danos; portanto, 
não somente lhe serão confiscados todos estes benefícios e vantagens 
a partir de então, como é justo, – ele também será lembrado do quanto 



207

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

valem esses benefícios”. (2017, p. 192-193).

A nossa natureza é plástica, somos transformados pelo que nos afeta. Não há 
identidade fixa, enquanto nos deslocamos existe um tanto de espontaneidade 
que surge do que nos afeta sem que tenhamos controle absoluto disso. Não 
existe uma causa que possa ter garantia de uma ação. 

Martha Nussbaum (2014), em seu livro Sem fins lucrativos: por que a de-
mocracia precisa das humanidades, aborda a crise do ensino humanista e o 
excessivo foco na vida profissional e na carreira, colocando em risco o futuro 
da democracia e das novas gerações. A corrida individual por sucesso, alimen-
tada pelas sociedades e pelo mercado, está debilitando nossa capacidade de 
pensar e ver o outro. Aqui não está em questão desprezar o mercado, mas 
ele não pode ser o nosso único objetivo, a ponto de descartar tudo aquilo 
que a perspectiva utilitarista da sociedade despreza. Cescon (2016), em sua 
bem estruturada resenha da obra, aponta as questões fundamentais do livro:

A obra ilumina e esclarece a complexidade das relações existentes em 
torno das problemáticas que guiam e orientam o ensino para os des-
envolvimentos econômico e político, portanto, sociais. Especialmente 
considerando as dinâmicas sempre mais invasivas assumidas a partir dos 
anos 1960 pela ciência e pela técnica, a filósofa analisa como o ensino e 
as políticas de investimento e financiamento promovem uma verdadeira 
e própria mudança de paradigma (a cultura humanista é substituída por 
uma formação baseada em disciplinas sempre mais técnico-científicas 
e administrativo-contábeis), até determinar aquilo sobre o qual insiste 
desde as primeiras linhas do texto: “a crise mundial do ensino”, nos níveis 
fundamental, médio e superior. (Cescon, 2016, p. 462).

Ao fazer a crítica à fragilidade das humanidades e artes na formação humana, 
Nussbaum não está elegendo um tipo de formação em detrimento de outra, 
mas adverte que uma democracia necessita de uma formação humanista em 
todos os âmbitos, inclusive aqueles mais tecnológico-econômicos. Segundo 
Cescon, a obra é relevante pois denuncia

que os sistemas de ensino de vários países estão abandonando, gra-
dualmente, o ensino das artes e das disciplinas humanas em favor das 
disciplinas técnicas e científicas, reputadas mais idôneas para perseguir 
os objetivos impostos pelas políticas de desenvolvimento econômico e 
pelo mercado. De fato, os defensores do crescimento econômico ilimi-



208

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

tado não somente consideram as artes e os estudos humanistas inúteis 
e caros – aqui está a política indiscriminada de cortes orçamentários 
em tempos de crise –, mas as consideram até mesmo prejudiciais, visto 
que, dotando os cidadãos de uma consciência crítica, constituem uma 
ameaça ao progresso de uma sociedade que ignora as desigualdades 
reais e as discriminações de todo tipo. (2016, p. 463).

O livro contempla o tema do artigo, ainda que não seja possível debruçar-
se sobre todos os seus ensaios concentrados em defender uma formação 
mais democrática considerando seus múltiplos desdobramentos. O livro faz 
uma defesa bem objetiva da necessidade dos conhecimentos artísticos e 
humanistas para exatamente viabilizar a democracia. Nussbaum destaca 
com certa prioridade o pensamento socrático. Para a autora, o filósofo é 
um modelo de como a formação humanista garante a sofisticação da vida 
na cidade. Segundo Nussbaum, cabe à cultura e à literatura acionar nos 
cidadãos a dimensão da imaginação e reflexão sobre a vida e talvez pensar 
sobre a justiça.

Não é possível descuidar-se das humanidades na escola, e isso nada tem a 
ver com adesão político-partidária, mas com a cultura e formação. Afinal, as 
instituições não podem formar pessoas destituídas da capacidade de pen-
sar, imaginar, criar. Por isso, além de seguir defendendo políticas públicas 
que contemplem as humanidades, ao mesmo tempo devemos dirigir nossa 
atenção ao cultivo de nós mesmos, nos termos expressos por Nietzsche.

Cultivo de si

Segundo Zittel (2016), Nietzsche compartilhou diferentes modalidades de 
diálogo que podem ser lidos com o propósito de fermentar o cultivo de si. 
Apresenta, por exemplo, o diálogo que sugere exercitar-se na distância, ou 
seja, pensar seu tempo colocando-se a distância das coisas. Evitar, a priori, 
a adesão para ouvir a palavra de todos. Deixar fermentar o ceticismo como 
modalidade pedagógica, própria de quem quer formar-se considerando os 
pressupostos das humanidades. Evitar de imediato decifrar, sentenciar, clas-
sificar e dar à escuta uma amplitude maior para pensar. Quando estamos 
muito perto das palavras proclamadas, o olhar fica prejudicado. Distanciar-
se parece já ser uma boa medida, pois atenua o burburinho, desconfia-se 
daquilo que de tão perto fica oculto.



209

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

O direito ao afastamento da multidão, o direito ao silêncio, o cultivo de si 
mesmo, talvez expresse um novo desafio da pedagogia. Afastar-se do reban-
ho não implica arrogância, mas pode indicar uma saturação das dinâmicas 
de adesão. Neste distanciamento, poderemos olhar o mundo para além do 
bem e do mal, voltar a ter saúde e por meio do cultivo de si criar estados 
de experimentação que podem também inaugurar outra pedagogia. Escutar 
nosso tempo e recuperar em nós uma alegria que insistem em nos roubar. 
Alentador seria encontrar nas instituições espaço para criar estados de 
experimentação que contemplem os conteúdos das humanidades, dando 
assim aos indivíduos mais possibilidades de desenvolver uma liberdade pau-
tada pelo conteúdo cultural, livrando-se de uma compulsão de uma suposta 
conscientização do outro considerando estratégias consagradas que talvez 
já não façam mais sentido.

O cultivo de si, em alguma medida, solicita um outro olhar sobre a justiça. A 
diferença, que aparece no próprio esforço do cultivo de si, produz uma luta, 
uma tensão entre as medidas que nascem e se diferenciam. As forças es-
tão comprometidas com a vida e nela se alimentam. Neste ponto, a justiça, 
antes de tudo, é considerar esse jogo de forças no qual a própria vida fica 
beneficiada. Feiler nos ajuda a entender isso:

Como genealogista, Nietzsche empreende todos os esforços em prol 
do não esquecimento da origem das ações humanas, a fim de que não 
se perca de vista a sua meta, a única e mais elevada: promover o valor 
de todos os valores: a vida. Este valor superior, que é a vida, tem na 
diversidade e nas diferenças, a sua mola propulsora. (2018, p. 460).

A justiça não pode pautar-se pela vingança, ressentimento nem pela com-
paixão. Pensar a justiça implica pensar sobre os valores, onde nasceram, 
cresceram e até porque morreram. Parece estar correto Feiler (2018) ao 
anunciar em seu artigo “Será preciso pensar a justiça de outro modo - da 
justiça como princípio de vontade igualitária para a justiça como aumento de 
potência” que, se a vida fica designada como valor, por vezes ela se apre-
senta também cruel, agressiva, dissonante; não podemos converter a justiça 
apenas em equidade e altruísmo.

Que a força implicada pela vida produz potência é algo que a cada tempo tem 
sua medida e, portanto, regras e cartilhas não ajudam muito. Para Nietzsche 
(2005), a ideia de justiça e injustiça produzida pela lei é frágil. Procurar retirar 
da arena o valor afirmativo da vida desmascara um pouco o excesso de con-



210

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

fiança na lei, mesmo que, vale lembrar, provisoriamente sempre precisamos 
delas. Mas não podem ser tão fixas a ponto de travar a vida. Contudo, há 
que se reconhecer que reduzir a justiça a um plano de retribuição, dar a cada 
um aquilo que lhe pertence de direito é inadequado, como nos diz Feiler. 
Considerar o que é forte, mau e injusto não garante a instauração de uma 
justiça, apenas destaca e afirma uma única moral. Por mais difícil que possa 
parecer, para Nietzsche a justiça como possibilidade acontece por meio do 
homem ativo, por vezes agressivo, cruel e até excessivo. Assim:

Em Nietzsche, a meta da justiça não é a de se vingar, de aniquilar a outra 
parte litigante, mas a de promover sempre mais unidades de força. Para 
tanto, Nietzsche vê na má consciência um obstáculo a ser superado, a fim 
de que aquelas unidades de força se produzam pela exteriorização dos 
instintos impedidos de se manifestarem pelos mecanismos impostos pela 
moral. Tais mecanismos não promovem crescimento, expansão, força 
e agressão, mas reação, degenerescência e apequenamento. Dentro 
destes últimos padrões se torna impossível a afirmação da vida, já que 
ela tem como fator de afirmação a força, a ação, a luta e a expansão. 
A justiça concebida como a busca de se “[...] criar maiores unidades de 
poder”. (FEILER, 2018, p. 468).

Nietzsche, quando faz sua crítica à modernidade, recusa a ideia de justiça 
concebida sem luta, sem disputa, desejando apenas servir-se de rebanhos 
e sua moralidade. Almejar uma justiça concebida como equilíbrio, paz e sem 
conflito é de fato uma enfermidade que deve ser tratada. Assim,

julgar e condenar moralmente é a vingança preferida das almas limitadas 
sobre aquelas que são menos que elas, uma espécie de indenização por 
tudo aquilo que obtiveram de menos da natureza, eis uma ocasião para 
mostrar espírito e tornar-se refinado – a malícia espiritualiza o homem. 
(NIETZSCHE, 2001, p. 142).

Agir moralmente segundo determinadas regras impede a manifestação de 
outras ações que poderiam se expressar por meio de outras forças, e aca-
ba submetendo-se à necessidade do castigo e da punição. Fassin (2018) , 
em seu texto, também sugere analisar em que medida certas punições são 
consagradas e outras ficam inviabilizadas, demonstrando que nem sempre a 
lei garante a justiça. Assim, mais que incorporar uma lei, precisamos querer 
aprender a viver considerando o cotidiano efetivo. Qual conduta assumir? 
Fassin, em uma entrevista, nos oferece algumas pistas:



211

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Se retomarmos a metáfora platônica da caverna, pode-se dizer que a 
sociologia crítica se situava do lado de fora, na claridade da luz solar, en-
quanto que a sociologia da crítica se colocava no interior, na obscuridade 
que fazia tomar as sombras como realidade. Eu defendo uma posição 
não intermediária, mas liminar, no limiar da caverna, ali onde um passo 
de um lado ou de outro conduz à luz ou à obscuridade. De maneira con-
creta, isso significa estar, ao mesmo tempo, suficientemente mergulhado 
em uma etnografia para poder dar conta honestamente da inteligência 
e da reflexividade dos atores, e bem distanciado em uma antropologia 
para ser capaz de desenvolver uma análise autônoma revelando o que 
escapa a esses mesmos atores. É no limiar da caverna que tento, por 
exemplo, desenvolver minha crítica da razão humanitária (Fassin, 2010b, 
2011), trabalhando com as organizações não governamentais, mas ao 
mesmo tempo me esforçando para pensá-las em suas contradições e 
paradoxos. (JAIME; LIMA, 2011, p. 263, entrevista com Fassin). 

Fassin é um defensor da pesquisa empírica, às vezes desprezada no meio 
acadêmico e defende a necessidade da escuta, do contato com as pessoas, 
para pensar teoricamente justamente por que também sobre nós deve estar 
o pensamento crítico, afinal, não podemos renunciar jamais a exercer nossa 
crítica sobre a maneira como estudamos e como pensamos.

Para Nietzsche, é impossível pensar a vida sem excessos, ofensas e vio-
lência. Em alguma medida, o filósofo também escuta e ouve isso quando se 
debruça sobre a vida real. Isso não significa que ele autoriza toda forma de 
expressão e defende a barbárie, mas anuncia a possibilidade de, por meio 
de regulações hierárquicas, atingir unidades mais altas de potência com 
vistas a salvaguardar a ação afirmativa da vida. Caso a justiça abra mão 
desta sua tarefa, ela se converte em má consciência pautada pela vingança, 
castigo e punição. Seria a decadência da vida e de sua capacidade de criar 
novos deslocamentos considerando a tensão entre as diversas forças. Por 
fim, afirma Nietzsche:

A questão é saber se consideramos a vontade como realmente eficiente, 
ou se acreditamos na causalidade da vontade, se for assim – e no fundo 
é isso o que implica nossa crença na causalidade – estamos obrigados a 
fazer esta experiência, e colocá-la como hipótese, como uma causalidade 
da vontade. A “vontade”, naturalmente, não pode laborar mais que sobre 
uma “vontade” e não sobre uma “matéria” (sobre os nervos, por exemplo), 
numa palavra, deve chegar a colocar a proposição de que sempre que 



212

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

se constatam “efeitos” devem-se à ação de uma vontade sobre outra 
vontade. Todo processo mecânico, na medida em que é alimentado por 
uma força eficiente, revela precisamente uma “vontade-força”. Suponho, 
finalmente, que se chegasse a explicar toda nossa vida instintiva como o 
desenvolvimento da vontade – da vontade de potência, é minha tese – 
teria adquirido o desejo de chamar a toda energia, seja qual for, vontade 
de potência. O mundo visto por dentro, definido e determinado por seu 
“caráter inteligível” seria – precisamente “vontade de potência” e nada 
mais. (2001, p. 49).

A vontade de potência tem beleza e tem seu lado assustador, mas ela re-
vela a grande saúde que nos move para criar e cavar espaços mais dignos 
para viver. A ideia de justiça em Nietzsche contempla o desigual, o diverso, 
o hierárquico, aspectos muito diferentes de uma perspectiva massificadora 
que reduz o bem e a justiça à igualdade.

A justiça está intimamente ligada ao instinto de vida, deseja ativar nos huma-
nos a disposição para buscar as mais altas unidades de força, que exigirão sim 
o conteúdo das humanidades. A luta que precisamos travar implica a beleza, 
a estética, a boa argumentação, a leitura, a capacidade de enfrentar o que 
está vazio, sem gosto, não para de imediato oferecer nossa proposta, mas 
para suspender e indagar o que ainda nos falta para sair do lugar comum e 
de forças apenas bipolares. A travessia parece ainda muito longa.

A arte como recurso fundamental para a formação de um cidadão

A formação nas humanidades carrega em sua tradição uma paleta plástica 
de invenções; seria possível pensar um sujeito destituído de imaginação? 
Para Nietzsche, uma das questões fundantes para uma cultura vindoura é 
conhecer a plasticidade da força de um povo. Na Consideração Intempes-
tiva sobre a utilidade e os inconvenientes da História para a vida de 1870, 
o filósofo alemão apresenta a importância de se reconhecer as feridas, os 
infortúnios de uma civilização; para que assim possa, a partir de uma arte 
de viver, superá-las, inicialmente é preciso reconhecê-las, incidir sua força 
em direção à vida.

Estes são os serviços que a história pode prestar à vida: todo homem, 
todo povo precisa, segundo os seus fins, as suas forças e suas carên-
cias, possuir um certo conhecimento do passado, tanto sobre a forma 



213

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

da história monumental, quanto sob a forma da história tradicionalista 
ou sob a forma da história crítica. Mas esta necessidade de história não 
deve ser aquela de uma multidão de puros pensadores que só fazem 
contemplar a vida como espectadores, nem aquela de indivíduos que 
não conhecem outra sede ou outra satisfação senão o saber, outro fim 
senão o aumento de conhecimentos; mas esta necessidade ao contrário 
sempre orientada para a vida e se encontra, portanto, sempre dirigida 
e dominada pela vida. Esta é a relação normal que uma época, uma 
cultura ou um povo deve manter com a história – relação provocada 
pela fome, regulada pelo uso das necessidades, dominada pela força 
plástica inerente a cada coletividade: é preciso que o conhecimento do 
passado seja sempre desejado somente para servir ao futuro e ao pre-
sente, não para enfraquecer o presente ou para cortar as raízes de um 
futuro vigoroso. (NIETZSCHE, 2015, p. 67).

Uma formação que cultive a relação entre o passado, o presente e o futuro 
de uma cultura perpassa pelas formas imaginárias que são construídas e por 
sua relação com a vida. Para não naufragarmos no vazio do ressentimento, 
seria preciso correr o risco de potencializar o imaginário. Uma formação 
plástica da existência atravessa a relação entre o saber e a imaginação. 
Quando nos permitimos formar sujeitos que terão a possibilidade de sublimar 
as suas angústias, dores, heranças, tanto da sua história cultural como de 
suas experiências subjetivas, em material poético para a sua arte de viver, 
transformamos o que poderia incorrer em atrocidades vis, como o uso des-
mesurado de uma violência ética. Utilizamos a violência ética em um sentido 
nietzschiano, como aquela que define uma verdade unilateral para todos os 
sujeitos. Quando nos deparamos com as potencialidades estéticas da exis-
tência, não mais nos interessa o gregarismo, mas sim como seria possível 
produzir formas de vida que escapem aos binarismos, às idiossincrasias dos 
hábitos cotidianos. Na obra Gaia Ciência, de 1886, o filósofo da Sils-Maria 
produz uma ode aos hábitos breves; necessitamos da cotidianidade e de 
um percurso de atividades que possam ser breves. A isso também pode-
riam acrescentar lugares, pessoas, sentimentos, valores, que saibamos nos 
despedir dos hábitos de nossa cultura que não nos servem mais. Mas, para 
isso, primeiramente, é preciso reconhecê-los.

Em Nietzsche, a definição de Cultura já possui em sua raiz etimológica os 
pressupostos estéticos, como Cintia Vieira da Silva elucida em seu artigo 
“Moral e cultura: ressonâncias e dissonâncias entre Nietzsche e Freud”: 



214

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

A palavra Kultur, em alemão, não recobre exatamente o mesmo campo 
semântico que a palavra “cultura”, embora costume ser traduzida por 
cultura ou civilização; “mas ‘civilização’ remete a Zivilisation e ‘cultura’ a 
Bildung (BLONDEL, 1986, p. 64). Há uma certa oposição entre Kultur e 
Zivilisation de um ponto de vista axiológico, pois Kultur liga-se a um “fim 
intelectual e espiritual”, ao homem “cultivado”. (SILVA, 2003, p. 109). 

A importância de trazermos o significado da palavra Cultura em alemão, isto 
é, a Bildung, é a força que esse vocábulo possui, principalmente quando pen-
samos a formação humana, já que um dos significados dessa palavra é figura, 
imagem, quadro. Neste viés, podemos aproximar com a própria expressão 
semântica do termo utilizado por Nietzsche, que já contém a necessidade de 
pensarmos a arte, visto que também neste contexto apresenta-se o tripé da 
formação humana: Filosofia, Ciência e Arte. Não seria este o carretel das hu-
manidades? Ou, para ser mais radical na letra – A possibilidade de confrontar 
uma cultura e seu espelho? Se as humanidades correm o risco de naufragar, 
qual seria o papel de uma “educação estética” na contemporaneidade? 

Para Nietzsche (2012), uma vida sem arte não poderia ser considerada uma 
existência plena ou alegre; em praticamente toda a extensão de sua obra, o 
filósofo de Zaratustra atenta para a importância de uma arte de viver. Pode-
mos pensar que uma arte de viver não poderia estar desvinculada de uma 
educação estética, já que o repertório artístico nos conta da força plástica de 
uma cultura. Imaginemos agora dois caminhos em relação a essa afirmativa 
das possibilidades de formação de um repertório artístico, duas vias que se 
bifurcam: uma nos leva à arte de viver, próxima à autoformação de um sujeito, 
como este cultiva suas emoções e dá espaço para o pensável, para o novo, 
como este se demora em seus problemas; voltaremos a essa questão. A 
segunda seria a da construção de um imaginário artístico que permita, além 
da invenção na própria vida, que esse sujeito conheça e experencie, pela 
via do sensível, diferentes acontecimentos, sensações da história do mundo 
e suas possíveis identificações subjetivas – que acabam por culminar em 
uma formação desse sujeito. Como o próprio Nietzsche colocou, em sua obra 
Para Além do Bem e do Mal, nessa tentativa da construção desse sujeito 
que “tenta” o novo é que seria possível a formação do Espírito Livre (2005, 
p. 43), despido de atos judicativos. 

Quanto mais contato um sujeito possa ter com a produção cultural da huma-
nidade, menos riscos ele possui de suscitar formas judicativas de viver, algo 
presente em nossas cristalizações mais recônditas e suas definições. Como, 



215

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

por exemplo, julgar o que é bom, o que é mal, o que é belo, o que é feio. 
Cada época constrói o seu manancial do gosto. É pertinente extrairmos neste 
contexto um fragmento da obra Gosto, do filósofo italiano Giorgio Agamben, 
quando este se refere à interpretação do que significa “gosto” para Nietzsche 
e sua reinterpretação dos gregos:

O sapiente é assim chamado por causa da palavra ‘sabor’ (Sapiens dictus 
a sapore), pois, assim como gosto é apropriado à distinção do sabor, do 
mesmo modo o sapiente tem a capacidade de conhecer as coisas e as 
suas causas, na medida em que tudo o que ele conhece, ele o distingue 
segundo um critério de verdade, enuncia ainda no século VII uma eti-
mologia (livro X, 240) de Isidoro de Sevilha; e, nas lições de 1872 sobre 
os filósofos platônicos, o jovem filólogo Nietzsche nota a propósito da 
palavra grega sophós, “sábio”: Etimologicamente ela pertence à família 
de sapio, degustar, sapiens, o degustante, saphes, perceptível ao gosto. 
Nós falamos de gosto na arte: para os gregos, a imagem do gosto é ainda 
mais ampla. Uma forma redobrada, Sísiphos, de forte gosto (também 
ativo); também sucus pertence a essa família. (AGAMBEN, 2017, p. 13).

Essa passagem, na qual Agamben menciona possivelmente os cursos mi-
nistrados por Nietzsche em 1872, também está presente na obra A filosofia 
na época trágica dos gregos. Uma das questões centrais dessa passagem 
se localiza no fato de pensarmos que o gosto é algo que vai além do sim e 
do não, ele constitui não só matéria de pensamento, mas de desejo e prazer. 
Nesse sentido, escapar ao julgo maniqueísta e alçar a leve distância de quem 
consegue inventar a si mesmo requer um conhecimento e manejo da cultura. 
Por exemplo, a história do Ocidente é marcada por julgamentos viscerais, 
a própria história da filosofia está marcada pela sentença de Sócrates, as 
narrativas trágicas e epopeicas também estão representadas por sujeitos 
que acusam e sujeitos que se defendem. Imaginemos a possibilidade de 
tornar isso estético: talvez o desejo humano pelo judicativo não precisasse 
ir ao encontro do real, mas sim da fantasia. A história da arte nos permite o 
encontro com estas narrativas do imaginário de uma cultura. Dessa forma, 
possibilita nos depararmos com as diferentes representações de julgamentos 
pertencentes ao nosso arcabouço histórico. Como podemos observar, por 
exemplo, nas vanguardas artísticas europeias e sua crítica as duas guerras 
mundiais no início do século XX. A produção e desencantamento do mundo 
esboçado nas obras artísticas dos movimentos como o dadaísmo apresentar 
objetos artísticos manufaturados da sociedade capitalista. Assim como as 
produções do inconsciente preconizadas pelo surrealismo.



216

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Na arte contemporânea nos deparamos com críticas severas aos modelos 
erigidos pela sociedade ocidental, herança dos movimentos artísticos dos 
anos 60 do século passado, presentes na constante relação entre arte e vida 
e seus desdobramentos para novas formas estéticas que colocam em xeque 
o conceito de gosto, belo e sentido. Essas novas concepções estéticas são 
evidenciadas em movimentos artísticos como o Fluxus, Arte conceitual, Neo 
concretismo. Artistas que exploram a interação do espectador com a obra 
de arte, o questionamento do que pode ser considerado enquanto uma obra 
de arte e a importância do corpo nos trabalhos apresentados.

Nietzsche cita em quase todos os seus livros a importância da arte e dos 
artistas para a vida. Na Gaia Ciência, o aforismo 370 se refere a uma filo-
sofia e uma arte que podem ser vistas como remédio e socorro em vista do 
crescimento da vida. Entre os artistas que impulsionam a uma força vital, 
cita Peter Paul Rubens (1577-1640), pintor do barroco flamenco, conhecido 
pelo uso de cores extravagantes e suntuosas. Rubens destacou-se por, em 
suas obras, retratar cenas históricas, mitológicas e alegóricas. 

Pensar uma arte e uma filosofia como antídoto a um apequenamento da vida 
solicita a invenção de cidadãos que se cultivem, se versem, que saibam contar 
histórias e recontá-las. O Julgamento de Páris é um exemplo:

Na mitologia grega, um ponto que antecede a famosa guerra que des-
truiria a cidade de Tróia é o julgamento de Páris, um jovem sábio que, 
apesar de ser um mero mortal, foi encarregado por Zeus a escolher 
entre três poderosas deusas, Afrodite, Hera e Atena, qual era a mais 
bela. O que ele não sabia é que tudo isso foi instigado por Éris, a deusa 
da discórdia. Segundo o mito, a Páris foi oferecida Sabedoria suprema 
por parte de Atena, riqueza e reinado por parte de Hera, e o amor de 
Helena, a mais bela mulher do mundo, por Afrodite. O jovem escolheu 
a paixão, passando a ser o protegido de Afrodite e odiado de Atena e 
Hera. Como prêmio, ganha Helena, como castigo dá início à grande 
guerra. (NETO, 2018, p. 1).

O mito antigo nos traz reflexões profundas sobre o presente, de uma forma 
especial em relação à política. Ponderações acerca dos julgamentos que 
fazemos, sobre as recompensas prometidas e, principalmente, no que se 
refere às consequências das escolhas tomadas. Rubens reconta em imagens 
a história que culminou na Guerra de Troia narrada por Homero na Ilíada, nas 
Heroides de Ovídio. Quantas encenações e séculos entre o mito, a invasão 



217

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

da cidade de Troia, o amor de Helena, a poesia de Homero, até chegarmos 
à pintura de Rubens? Isso é um arcabouço da humanidade; uma forma de 
representar questões caras à história humana: o amor, a justiça, o papel das 
mulheres, o domínio da razão, o poder, a responsabilidade diante das es-
colhas; a vingança; a guerra. A arte vista pela obra dos artistas é uma forma 
de ressignificar a existência humana e pensar na possibilidade de formar 
indivíduos sensíveis ao mundo e às suas próprias vidas. 

Incitando-os a refletir e encenar como desejam contar, narrar o seu tempo, 
vamos criando possibilidades de elaborações acerca dos acontecimentos. 
Nietzsche, na tentativa de ecoar os espíritos livres, acentua, em Para Além 
do Bem e do Mal: 

Nos anos de juventude, ainda veneramos e desprezamos sem a arte da 
nuance, que constitui nossa melhor aquisição na vida, e, como é justo, 
pagamos caro por atacar de tal modo com Sins e Nãos as pessoas e as 
coisas. Tudo se acha disposto para que o pior dos gostos, o gosto pelo 
incondicional, seja cruelmente logrado e abusado, até que o homem 
aprenda a pôr alguma arte nos sentimentos e, melhor ainda, a arriscar na 
tentativa do artificial: como fazem os veros artistas da vida. (2005, p. 35).

O que a filosofia nietzschiana nos aponta é a importância de as ações huma-
nas no decorrer de suas vidas desenvolverem um “primor”, do latim primōris, 
a necessidade de formar um aprimoramento de si, uma arte da nuance que 
requer uma delicadeza esforçada dos atos, assim como a execução de uma 
obra de arte. Tensionar a artisticidade de uma cultura requer que se pense 
em indivíduos que possuam a coragem de “testar a si mesmo”; no entanto, 
para que isso ocorra é preciso que se repense qual é o valor empreendido à 
vida. Vivemos no início de um século marcado pela exaustão da razão, dos 
fracassos da instrumentalidade técnica. O filósofo alemão pouco viu, mas 
anunciou o desastre que estava por vir, e aqui destacamos a palavra desastre 
em seu sentido filológico – desastre é estar desacompanhado dos astros – e 
não obstante, poderia ter conclamado: sem astros, mas com invenção trágica. 

Nesse direcionamento, não são os castigos nem a autopunição que irão 
permitir a construção de sujeitos críticos e sensíveis ao mundo, pois nossa 
herança histórica e os atravessamentos de uma supervalorização da técnica 
instrumental já acenam para o esvaziamento desse lugar. Quando nos de-
paramos, nos espaços públicos, nas escolas, universidades, com o número 
acentuado de crianças, jovens e adultos medicamentalizados, faz-se essencial 



218

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

que nos questionemos: qual é o remédio e a cura para o nosso tempo? Seria 
a indústria farmacêutica, o descontrole emocional muitas vezes advindo de 
um Estado que se coloca como detentor (des)controlado da vida? Ou a arte 
e a filosofia como lugares de aprimoramento dessas pulsões? 

A inventiva concepção de sua própria arte de viver, na qual ele labora 
incessantemente e com a qual ele experimenta, abrange toda uma 
dietética, “arranjada conforme as necessidades mais particulares” e 
organizada visando um “ótimo de existência”. Ele entende sua arte de 
viver igualmente no sentido da antiguidade como arte de curar [Heilkunst]: 
ele quer ser seu próprio médico, “e os homens ainda irão dizer que fui 
um bom médico – e não somente para mim mesmo”. “Toda arte, toda 
filosofia, deve ser encarada como meio de cura e de auxílio a serviço 
da vida que cresce e que luta”. (SCHMID, 2007, p. 56).

A expressão “toda arte, toda filosofia, deve ser encarada como meio de cura” 
distancia-se de uma interpretação que leve ao sentido de um sujeito ser salvo. 
Cura, para os filósofos da antiguidade grega, aproxima-se de cuidado, de 
cultivo de si, exercício constante de aprimoramento; e quando uma cultura 
substitui essas noções pela ideia de salvação, perdemos a arte, a filosofia, e 
nos deparamos com a barbárie. Aqui não se quer de forma alguma descon-
siderar o pathos de crueldade que o humano possui, muito pelo contrário. 
É assumindo nossa crueldade que podemos transfigurá-la em outra coisa 
que não a guerra, a destruição, o niilismo passivo. Como afirma a filósofa 
norte-americana Martha Nussbaum, na introdução de sua obra Emociones 
Políticas – Por qué él amor es importante para la justicia?, um dos objetivos 
mais difíceis da humanidade seria uma educação que cultive a capacidade 
para apreciar o caráter humano pleno e igual de qualquer pessoa (2014, p. 16). 

Apreciar as múltiplas subjetividades que nos compõem requer que nos de-
brucemos naquilo que nos provoca vergonha, medo e inquietação, confrontar 
nossas familiaridades estranhas. Diante disso, manejar com os desencontros 
da vida de uma forma um pouco mais confortável. Talvez, aceitar demo-
craticamente a diferença, algo que está muito presente nas possibilidades 
de uma educação estética plural. Pois não podemos desconsiderar que na 
contemporaneidade somos assombrados por imagens disparadas a cada 
segundo. As novas gerações possuem um amalgamado de uma cultura visual 
que transborda constantemente para além de nossa capacidade intelectiva 
de elaboração. Quanto mais possibilitarmos o aprendizado dos repertórios 
estéticos da humanidade em consonância com o demorar-se diante das 



219

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

faltas que nos constituem, mais proximidade alcançaremos dos espíritos 
livres, estes que amam o erro porque amam a vida, já que aprenderam que 
a justiça não se faz pelo caminho da moral que castiga.

Considerações finais

O texto pretendeu destacar o lugar das humanidades na formação humana 
para defender que esse conteúdo pode ser um ingrediente bem mais poderoso 
para a construção de uma sociedade democrática e justa. Na falta destes 
conteúdos, assistimos a uma manipulação de nossa vida, centrada em criar 
o medo por meio da divulgação do caos, o que produz uma intranquilidade 
na sociedade, que somente será superada com a instauração de mais cas-
tigos e punição. Este apelo é denominado por Fassin de “populismo penal”. 
A relação deste populismo com certa intolerância com tudo aquilo que se 
desvia de uma suposta regra, lei ou moral dadas como justas e expressão 
do bem, acaba produzindo um tempo punitivo que, por fim, não diminui os 
índices de criminalidade e muito menos cria o bem-estar para a sociedade.

Fassin, em seu livro, indaga: o que é o castigo, porque se castiga, e a quem se 
castiga? Tais indagações são também preocupações de Nietzsche, e apesar 
de dar outra direção ao tema, os dois autores buscam razões considerando 
procedimentos genealógicos. Afinal, como nos tornamos o que somos a ponto 
de desejar punir para educar, formar e fazer justiça? E mais, conforme afirma 
Fassin, a pergunta não pode ser querer saber o certo e o errado na punição, 
mas indagar por que alguns são punidos e outros não. 

O castigo revela uma sociedade, apresenta suas modalidades preferenciais 
de governo e quando converte o castigo em vingança acaba apenas dando 
espaço para o ressentimento. Este sentimento é avassalador, pois abre mão 
da reflexão, da imaginação, da criatividade, para, com poder, exercer um 
tipo de justiça que não tem sensibilidade com os humanos. Instala-se uma 
justiça pautada por uma moral dada como a mais adequada e exigida de 
todos, tema tão bem desenvolvido por Nietzsche. Precisamos reconhecer a 
diversidade humana, consolidar uma liberdade por meio de pequenas ações, 
as quais são oriundas de nossa singularidade (vide o sentido do cultivo de 
si). Reconhecer a existência enquanto um fenômeno estético que nos apro-
xima do arcabouço cultural da humanidade, sendo que uma vida artística 
pode vir a tornar a existência suportável, principalmente em circunstâncias 
atravessadas pelo malogro. 



220

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Por fim, qual a relação entre uma reflexão sobre a justiça, a defesa das huma-
nidades e o que neste artigo chamamos de política antinaufrágio? Destacar 
o valor das humanidades na formação humana implica debruçar-se sobre 
os embates entre o bem e o mal, indagar-se sobre as fronteiras tênues entre 
esses dois campos para suspender a pressa que nos captura para julgar, 
punir, imaginando educar. A dimensão estética foi incorporada à reflexão para 
nos ajudar a perceber as fronteiras da leveza e do perigo para proteger-se, 
se possível, do naufrágio, ou seja, da possibilidade de sucumbir diante das 
fragilidades e incompletudes da sociedade. Apostamos no texto também na 
direção de movimentos de resistência capaz de lutar por políticas de antin-
aufrágio, defendendo que elas nascem e são fecundadas pelo cuidado das 
tantas travessias possíveis no âmbito da formação humana.

Desejamos uma existência criativa que passa pela formação de sujeitos 
plurais, conhecedores de suas subjetividades, que se cultivam como a um 
jardim. Experimentar a importância do pensamento científico ao encontro 
das faculdades artísticas, como asseverou Nietzsche no prólogo de sua 
obra O Nascimento da Tragédia: “Ver a ciência com a óptica do artista, mas 
a arte com a da vida”. Diante dessa sabedoria prática, verificar que, nesse 
campo de instabilidades, lutas e práticas, o que deve ser banido é a própria 
permanência, a restauração, o saudosismo, para cavar espaços e trincheiras 
para que algo novo possa surgir sem grandes alardes com vistas a garantir 
um pouco mais de beleza, arte, cultura e política antinaufrágio a cada dia 
que nasce neste país.



221

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Referências 

Agamben, G. Gosto. Belo Horizonte: Autêntica, 2017.

Araujo Alves, L. F. A ideia de justiça em Nietzsche ou a justiça para além da 
ideia. Doutorado em Direito, UFMG, 2016. Disponível em: https://repositorio.
ufmg.br/bitstream/1843/BUOS-APCQT4/1/tese___a_ideia_de_justi_a_em_
nietzsche_ou_a_justi_a_para_al_m_da_ideia____luiz_filipe_ara_jo_alves.
pdf.

Cescon, E. Resenha do livro: Nussbaum, Martha. Sem fins lucrativos: 
por que a democracia precisa das humanidades. São Paulo: Martins Fontes. 
Conjectura: Filos. Educ., v. 21, n. 2, p. 461-466, 2016.

Clark, M. A contribuição de Nietzsche para a ética. Cad. Nietzsche, v. 
38, n. 3, p. 181-203, 2017. Disponível em: https://doi.org/10.1590/2316-
82422017v3803mc. 

Fassin, D. Castigar, uma pasion contemporânea. Buenos Aires: Adriana 
Hidalgo, 2018.

Feiler, A. F. Da justiça como princípio de vontade igualitária para a justiça 
como aumento de potência. Nietzsche e a justiça como meio de inversão 
da má consciência em aumento da potência afirmadora da vida. Veritas, v. 
63, n. 2, p. 458-472, 2018. Disponível em: https://doi.org/10.15448/1984-
6746.2018.2.30101. 

Jaime, P.; Lima, A. Uma trajetória antropológica: entrevista com Didier 
Fassin. Horizontes Antropológicos, v. 17, n. 36, p. 257-279, 2011. Disponível 
em: https://doi.org/10.1590/S0104-71832011000200011. 

Maurer, R. O outro Nietzsche: justiça contra utopia moral. Trans/Form/
Ação, n. 18, p. 171-182, 1995. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-
31731995000100013. 

Neto, N. O julgamento de Páris. Disponível em: https://diariodecaratinga.
com.br/julgamento-de-paris. Acesso em: 23 mar. 2020.

Nietzsche, F. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.



222

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
9(18). 2022

Nietzsche, F. Além do Bem e do Mal ou Prelúdio de uma Filosofia do 
Futuro. São Paulo: Hemus, 2001.

Nietzsche, F. Além do Bem e do Mal ou Prelúdio de uma Filosofia do 
Futuro. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.

Nietzsche, F. O nascimento da tragédia. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2005. 

Nietzsche, F. Obras completas. Ed. crítica de estudos (Kritische Studien-
ausgabe). Munique: G. Golli, M. Montinari, 1980.

Nussbaum, M. Emociones políticas. Por qué él amor es importante para 
la justicia? Barcelona: Paidós, 2014.

Schmid, W. Dar forma a nós mesmos: sobre a filosofia da arte de viver 
em Nietzsche. Revista Verve, n. 12, p. 44-64, 2007. Disponível em: https://
revistas.pucsp.br/verve/article/view/5449S.

Silva, C. V. da. Moral e cultura: ressonâncias e dissonâncias entre Nietzs-
che e Freud. In: A fidelidade à terra: arte, natureza e política. Assim Falou 
Zaratustra IV. Rio de Janeiro: DP&A, 2003.

Zittel, C. Der dialog als philosophische Form bei Nietzsche. In: Ni-
etzsche-Studien. Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-Forschung, Bd. 
45, 2016. Disponível em: https://doi.org/10.1515/nietzstu-2016-0107.


