
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: La formación (Gestaltung) 
del sujeto en el acto creativo: reflexiones a la luz de la filosofía 
de Giorgio Agamben 

Autor(es): Mariana García Pérez 

Año de publicación / Ano de publicação: 2022 

DOI: 10.63314/PBRZ1448 

 

Citación / Citação 

García Pérez, M. (2022). La formación (Gestaltung) del sujeto en el 
acto creativo: reflexiones a la luz de la filosofía de Giorgio Agamben. 
Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 9(17), 83-93. 
https://doi.org/10.63314/PBRZ1448 

 

https://doi.org/10.63314/PBRZ1448


83

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La formación (Gestaltung) del  
sujeto en el acto creativo: reflexiones a la 

luz de la filosofía de Giorgio Agamben

Mariana García Pérez 
Universidad Nacional Autónoma de México 

marianagaia7@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-8191-2711

Licenciada y maestrante en pedagogía, así como estudiante de filosofía por la Facultad 
de Filosofía y Letras de la UNAM. Asimismo, es profesora en la Licenciatura de Edu-
cación Musical de la Facultad de Música de la misma entidad. Sus ejes temáticos de 
interés son la filosofía de la educación y la investigación pedagógica de corte cualitativo.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 9 - Número 17 - 2022

pp. 83-93.

Es un hecho que, debido a sus 
múltiples manifestaciones, la 
acepción del concepto de  educa-
ción es polisémica. En efecto, en 
tanto que el fenómeno educativo 
tiene presencia en distintos ámbi-
tos de la vida cultural y social del 
hombre, la acepción del término 
adquiere distintas interpretacio-
nes por parte de quienes hemos 
asumido la tarea de comprenderlo 
a cabalidad, por lo menos en la 
medida de las posibilidades. No 
obstante, quizá no sea aventurado 
afirmar que una de las principales 
características que ha acompaña-
do al término desde la época ilus-
trada del siglo XVIII —y hasta el 
día de hoy— es la promesa de que 
la educación es el medio a través 

Resumen - Resumo - Abstract

É um fato que, devido a suas 
múltiplas manifestações, o signi-
ficado do conceito de educação 
é polissêmico. Certamente, como 
o fenômeno da educação está 
presente em diferentes esferas 
da vida cultural e social humana, o 
significado do termo é interpretado 
de maneira diferente por aqueles 
de nós que assumiram a tarefa de 
compreendê-lo plenamente, pelo 
menos na medida do possível. 
Entretanto, talvez seja seguro 
dizer que uma das principais 
características que tem acompan-
hado o termo desde o Iluminismo 
do século XVIII — e até os dias 
atuais — é a promessa de que a 
educação é o meio pelo qual  é 
alcançada a melhoria gradual e 

It is a fact that, due to its multiple 
manifestations, the meaning of the 
concept of education is polysemic. 
Indeed, as the educational pheno-
menon is present in different areas 
of human cultural and social life, 
the meaning of the term acquires 
different interpretations by those 
of us who have assumed the task 
of understanding it fully, at least 
to the extent of our possibilities. 
Nevertheless, it is perhaps not 
venturesome to affirm that one of 
the main characteristics that has 
accompanied the term since the 
Enlightenment of the eighteenth 
century -and up to the present 
day- is the promise that education 
is the means through which the 
gradual and progressive impro-



84

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

del cual se alcanza el perfeccio-
namiento gradual y progresivo del 
hombre y, por tanto, también el de 
la sociedad. Considerando lo an-
terior, a lo largo del presente texto 
mi objetivo es bosquejar algunas 
consideraciones conceptuales 
que, desde la filosofía de Giorgio 
Agamben, particularmente des-
de sus nociones de creación y 
literatura, permiten dilucidar una 
acepción de formación radical-
mente distinta. A partir de ellas, 
el supuesto principal del que parto 
es que en el acto poético, antes 
que buscar proyectar al hombre 
hacia una configuración plena 
y concluida en el futuro como 
ocurre con la acepción genérica 
modera de educación, el sujeto 
creativo emprende un ejercicio de 
desmontaje, o bien, de reconfigu-
ración permanente. Entendido de 
esta manera, el proceso formativo 
del hombre resulta ser un proceso 
constante de re-creación, éste 
siempre latente y potencial.

progressiva do homem e, portan-
to, da sociedade. Considerando 
o acima exposto, meu objetivo 
ao longo deste texto é delinear 
algumas considerações concei-
tuais que, a partir da filosofia de 
Giorgio Agamben, particularmente 
de suas noções de criação e lite-
ratura, nos permitem elucidar um 
significado radicalmente diferente 
de formação. A partir deles, o prin-
cipal pressuposto a partir do qual 
começo é que no ato poético, mais 
que procurar projetar o homem 
para uma configuração plena e 
concluída no futuro, como ocorre 
com o significado genérico e 
moderado da educação, o sujeito 
criativo empreende um exercício 
de desmontagem, ou melhor, de 
reconfiguração permanente. En-
tendido desta forma, o processo 
formativo do homem se revela um 
processo constante de recriação, 
sempre latente e potencial.

vement of man and, therefore, 
also that of society, is achieved. 
Considering the above, throughout 
this text my objective is to outline 
some conceptual considerations 
that, from the philosophy of Giorgio 
Agamben, particularly from his no-
tions of creation and literature, allow 
us to elucidate a radically different 
meaning of education. From them, 
the main assumption from which I 
start is that in the poetic act, rather 
than seeking to project man towards 
a full and concluded configuration in 
the future, as occurs with the mode-
rate generic meaning of education, 
the creative subject undertakes an 
exercise of disassembly, or rather, 
of permanent reconfiguration. Un-
derstood in this way, the formative 
process of man turns out to be a 
constant process of re-creation, 
always latent and potential.

Para citar este artículo:
García Pérez, M. (2022). La formación (Gestaltung) del sujeto en el acto creativo: 
reflexiones a la luz de la filosofía de Giorgio Agamben. Ixtli. Revista Latinoamericana 
de Filosofía de la Educación. 9(17). 83-93.

Palabras Clave: formación, literatura, creación, obra, potencia
Palavras-chave: formação, literatura, criação, trabalho, potencial
Keywords: formation, literature, creation, work, potency

Recibido: 	01/04/2021	 Aceptado: 24/05/2022



85

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La formación (Gestaltung) del  
sujeto en el acto creativo: reflexiones a la 

luz de la filosofía de Giorgio Agamben

Acto poético e impotencia

En una conferencia titulada ¿Qué es el acto de creación? pronunciada en la 
ciudad de Mendrisio, Suiza en noviembre de 2012, el filósofo Giorgio Agam-
ben retoma a su vez un discurso emitido a finales de la década de 1980 por 
el francés Gilles Deleuze. Éste último en su obra Abecedario, según indica 
el pensador italiano (2016), concibe todo acto de creación como un acto de 
resistencia, el cual se encuentra atravesado por una suerte de “liberación” 
de una potencia. A pesar de que Agamben parece coincidir con esta pos-
tura, considera también que tal acepción puede fundamentarse de manera 
mucho más amplia, aspecto que se propuso desarrollar a lo largo de aquella 
ponencia. Para dar inicio a su argumentación, hizo una breve advertencia al 
público que le escuchaba: 

Debo admitir que experimento un cierto malestar frente al uso desafor-
tunadamente hoy muy extendido, del término “creación” referido a las 
prácticas artísticas. […] Por eso prefiero hablar de acto poético, y si 
continúo por comodidad sirviéndome del término de creación, querría 
que fuese entendido sin ningún énfasis, bajo el simple sentido de poiein, 
“producir”. (Agamben, 2016, p. 36).1

Dicha puntualización está en estrecho vínculo con lo que el filósofo ha con-
cebido como poesía. Para él, ésta no es una manifestación artística, sino 
antes que cualquier otra cosa, “el nombre del hacer mismo del hombre, de 
ese obrar productivo del que el hacer artístico no es más que un ejemplo 
eminente” (Agamben, 2005, p. 97). De hecho, si retomamos el término en 
alemán Dichter, —lengua que el filósofo conoce a la perfección— éste ha sido 
traducido como “poeta” aunque también puede referido para aludir al “creador 
literario”. Por lo anterior, no es casualidad que Agamben haya tenido en mente 
las implicaciones semánticas de este término al momento de reflexionar y 
denominar el acto creativo como acto poético. Si tenemos presente este par 

1 Conviene hacer la aclaración de que, por lo menos en este escrito, Agamben no 
hace distinción alguna entre los términos, autor, escritor y poeta, por lo que a lo largo 
del presente escrito se hará uso de los mismos de manera indistinta.



86

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

de acotaciones, me parece que es mayormente asequible volver a la lectura 
del discurso del filósofo italiano.

En aquella disertación, y para sustentar el acto de creación como un acto de 
resistencia, Agamben parte de las nociones aristotélicas de acto (energeia) 
y potencia (dynamis), así como de algunos fragmentos de Metafísica en los 
cuales el filósofo griego intenta refutar la tesis que sostiene que toda potencia 
tiene presencia únicamente en el acto. Dice Agamben:

Si eso fuese verdad, objeta Aristóteles, no podríamos considerar arqui-
tecto al arquitecto cuando no construye, ni llamar médico al médico en el 
momento en el que no está ejerciendo su arte. Lo que está en cuestión 
es el modo de ser 	 de la potencia, que existe bajo la forma de la hexis, 
del control sobre una privación. Existe una forma, una presencia de 
aquello que no está en acto, y esta presencia privativa es la potencia2. 
Como Aristóteles afirma sin reservas en un pasaje extraordinario de su 
Física: ‘La steresis, la privación, es como una forma’ (eidos ti). (Agamben, 
2016, p. 38).

A partir de ello, el Agamben argumenta con sumo cuidado su propia noción 
de impotencia (adynamia) concibiéndola no como “ausencia de toda poten-
cia, sino potencia-de-no (pasar al acto), dynamis me energein.” (Agamben, 
2016, p. 38). Con ello sostiene que la impotencia no se trata de un simple 
paso o recorrido de la potencia al acto, sino más bien que en el hombre toda 
posibilidad de hacer lo constituye —paradójicamente— la suspensión de 
pasar al acto de manera íntegra. 

Lo anterior quiere decir que toda potencia del ejercicio y hacer humano tiene 
lugar, antes de manifestarse como acto, en una carencia de forma u obra, o 
bien, en una privación de estructura formal plena. No obstante, dicha privación 
es el fundamento base, o quizá más bien, ese no-lugar en donde reposa la 
potencia de hacer del hombre. 

A partir de ello, Agamben vislumbra una característica importante del acto 
creativo (o poético), a saber, la privación involucrada en la “potencia-de-no” 
y que es razón de ser de ella misma, una especie de fuerza renuente que 

2 Es también en Sobre el alma (De Anima) donde Aristóteles explica la distinción 
entre acto y potencia. En un fragmento muy significativo, el filósofo griego afirma 
lo siguiente: “La facultad sensitiva no está en acto, sino solamente en potencia. De 
ahí que le ocurra lo mismo que al combustible, que no se quema por sí solo sin el 
concurso del carburante, en caso contrario, se quemaría a sí mismo y no precisaría 
en absoluto de algo que fuera fuego en acto.” Aristóteles. Sobre el alma, II, 416, 5-10. 



87

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

impide que la obra humana se exprese y agote íntegramente en el acto. En 
otras palabras, para el filósofo italiano, en el acto poético siempre queda algo 
inexpresivo, algo sin consumarse y manifestarse completa y explícitamente, 
sino que permanece, por el contrario, en un estado de impotencia.  

A partir de esta postura eminentemente aristotélica, asumir la existencia de 
una obra (ergon) considerada como “concluida”, se anularía. Desde esta óp-
tica, en todo acto creativo yace una flama, o en términos más agambenianos, 
una “potencia que arde sin extinguirse” (Agamben, 2016, p. 43). No obstante 
y a este respecto, ¿cómo tendría que ser concebida la literatura3 en tanto 
producción-creación humana? Y en consecuencia, ¿cómo tendría que ser 
entendido el autor de toda obra literaria?

El acto creativo del poeta: carencia de obra e inoperosidad

Para aventurarnos a formular una posible respuesta a la pregunta anterior, 
convendría referir primeramente que para el filósofo, en el caso de la pro-
ducción literaria hay elementos importantísimos que preceden al producto 
“concluido” del autor, es decir, al libro, aquel al que comúnmente hemos 
denominado también como obra. Para Agamben, en cada uno de los bos-
quejos y/o notas previas en los que cada autor transita previo a dar a luz a 
su creación se encuentra contenida precisamente la impotencia, aquella que 
obstaculiza el “vaciado” total en el papel. 

Eso significa que, en el esbozo y en el apunte, la potencia no se ha 
transferido 	ni agotado integralmente en el acto, el “querer-escribir” se ha 
quedado inmaterializado e incompleto. […] ¿Y acaso no contiene cada 
libro un resto de potencia, sin el cual su lectura y su recepción no serían 
posibles? Una obra en que la potencia creativa estuviese totalmente 
apagada no sería una obra, sino cenizas y sepulcro de la obra. […] este 
no-lugar en que la potencia no desaparece, sino que se mantiene y 
danza, por así decirlo, en el acto, merece ser llamada “obra” (Agamben, 
2016, pp. 76-77).  

Tal como lo expone Agamben, la labor del poeta como creador no está ple-
namente consumada en la palabra escrita, su producción literaria en tanto 

3 Dado que la discusión que gira en torno a intentar responder qué es la literatura 
excede en magnitud el propósito del presente ensayo debido a su complejidad, 
baste por ahora mencionar que en los ensayos que a continuación se citan, Agam-
ben aborda el concepto como mera producción escrita. No obstante, no descarto la 
posibilidad de que el mismo autor complejice mucho más dicha acepción en alguna 
otra obra suya. 



88

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

obra concluida está ausente, de ahí que “ser poeta significa ser presa de 
su propia impotencia” (Agamben, 2016, p. 40). Todos estos elementos, me 
parece, aportan una concepción radical acerca de la labor creativa del hom-
bre, —en este caso, del escritor—, y quizá el aspecto más importante: una 
nueva noción en torno al vínculo con la materia prima de su labor, el lenguaje. 

En este tenor, cuando Agamben alude a que la impotencia es una suerte de 
resistencia de pasar plenamente al acto, con ello sostiene también que no sólo 
el autor carece de obra, sino también que éste resulta inoperante, es decir, 
no puede hacer uso del lenguaje en el sentido más mecánico y utilitario del 
término. De hecho, para Agamben, la impotencia que reside en el acto poético 
impide que el lenguaje sea concebido como un mero medio e instrumento 
a través del cual la obra se manifiesta. Dicho de otro modo, es a través de 
la resistencia que supone la impotencia que es posible “la desactivación y 
el abandono del dispositivo sujeto/objeto.” (Agamben, 2016, pp. 45-46). En 
el acto creativo es el lenguaje mismo el que se expone parcialmente y sin 
intermediarios. 

Si lo anterior es así, el quehacer del poeta como creador es absolver el len-
guaje de la práctica utilitaria y dejar, por el contrario, que en él mismo repose 
su creación, ésta siempre inacabada. Antes que considerarlo su objeto, el 
poeta ejerce en su labor la contemplación de su propio lenguaje, por lo que, 
en tanto que éste es incapaz de poseerlo como su objeto, su actividad está 
abocada únicamente a la apreciación y el resguardo de la impotencia del 
lenguaje en su creación, aquella que, contenida en su no-obra, impide y 
posibilita que ésta se agote como producto concluido. 

El poeta, como sujeto creativo, sabe mantener resguardada la impotencia de 
su creación. El autor cumple un acto poético genuino en la medida en que 
su producción nunca está plenamente clausurada. Su acto de creación es 
potencialmente infinito y toda verdadera obra yace en un proceso permanen-
temente trunco y fragmentario. En suma, el poeta se encuentra privado de 
toda obra y ésta se encuentra abierta y disponible a la interminable posibilidad 
de crearse, o mejor dicho, de re-crearse, de renovarse (gestalten).  

Hacia una nueva forma de concebir la formación del hombre

Llegados a este punto, queda claro que para Agamben el hombre es esen-
cialmente carente de obra e inoperoso. Desde su perspectiva, el acto poético 



89

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

es el hacer humano por excelencia, el ejercicio de creación que abandona 
todo procedimiento con miras a consolidar un producto, o bien, de alcanzar 
o finalizar un proceso de producción de forma íntegra. En sus palabras:

la praxis propiamente humana es aquella que, volviendo inoperosas las 
obras y las funciones específicas del viviente, las hace, por así decir, 
girar en el 	 vacío y, de esta forma, las abre a la posibilidad. Contempla-
ción e inoperosidad son, en este sentido, los operadores metafísicos 
de la antropogénesis que, liberando al viviente humano de todo destino 
biológico o social y de toda tarea predeterminada, lo vuelven disponible 
para esa particular ausencia de obra […] (Agamben , 2016, pp. 48-49).

En tanto que la potencia-de-no (pasar al acto) posibilita —o quizá más bien, 
imposibilita— dar lugar a una producto finiquitado, éste se encuentra abierto 
a la posibilidad permanente de transformarse y de mantenerse inconcluso, 
y por ende, abandonado en un estado de contingencia permanente, pres-
cindiendo de toda conformación estable. Para Agamben, en el acto poético 
reside, paradójicamente la cancelación de la obra por parte de quien la crea 
pero también de sí mismo como sujeto íntegro. En sus palabras, “el principio 
formal es simplemente el paradigma exterior, el molde al que el producto tiene 
que adecuarse para llegar a ser, mientras que el acto poiético permanece 
indefinidamente en estado reproductible.” (Agamben, 2005, pp. 100-101).

Debido a su impotencia, la conformación de la obra atraviesa un proceso de 
resistencia que le impide ser modelo o forma (Gestalt) consumada de pro-
ducción. No obstante, es también en el acto de creación en el que el autor 
se niega a sí mismo como sujeto enteramente conformado. Es gracias a la 
impotencia donde no sólo la obra permanece inexistente, sino que es también 
el sitio donde reposa el hombre en la múltiple posibilidad de ser.

La conformación (Gestaltung) del sujeto en el acto creativo

 “La maestría, —sostiene Agamben—, contrariamente a un equívoco larga-
mente difundido, no es la perfección formal, sino precisamente lo contrario, 
la conservación de  la potencia en el acto, salvación de la imperfección en 
la forma perfecta” (Agamben, 2016, pp. 40-41). En estas líneas, el pensador 
italiano parece aludir al carácter permanentemente transformable o, si se 
prefiere, remoldeable implicado en todo acto poético. En efecto, si la poten-
cia-de-no impide y permite que la obra permanezca inconclusa, por ende, 



90

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

el propósito por hacerla perfectible —esto es, hacer de ella una estructura 
formal completa—, es después de todo, un simple intento. 

En este sentido, como ya lo había adelantado, además de la obra, el pensador 
italiano apunta hacia una particularidad que se suscita en el sujeto que lleva a 
cabo una labor creativa. En lo que respecta al ámbito literario, Agamben afirma 
que “escribir forma parte de una práctica ascética en que la producción de 
la obra pasa a un segundo plano con respecto a la transformación del sujeto 
que escribe” (Agamben, 2016, p. 87). A partir de ello, el filósofo sostiene que 
la práctica suprema del poeta tiene lugar toda vez que éste emprende sobre 
él mismo un ejercicio de modificación permanente como si se tratara de un 
proceso de metamorfosis.

Agamben ahonda en este aspecto en un ensayo titulado Idea de la infancia 
(2015), en el que comienza por hacer una breve reseña de las condiciones 
biológicas y morfológicas que, de acuerdo a los especialistas de la zoología, 
han permitido comprender el “[indefinible] estado larvario” del ajolote (p. 102). 
A partir de ello, el filósofo reflexiona acerca de las circunstancias en las que se 
podría pensar al sujeto, al igual que esta especie de anfibio, como indefinido, 
y por tanto, en una condición de perpetua latencia. De ser así, el hombre:

abandonado a su propia infancia, tan poco especializado y tan totipotente 
como para rechazar cualquier destino específico y cualquier ambiente 
determinado, para apegarse únicamente a su propia inmadurez y a su 
propia limitación. […] se encontraría en la condición de poder prestarle 
atención precisamente a aquello que no está escrito: a posibilidades 
somáticas arbitrarias y no codificadas. En su infantil totipotencia, estaría 
extáticamente estupefacto y arrojado fuera de sí, no, como los demás 
vivientes, a una aventura y un ambiente específicos, sino, por primera 
vez, a un mundo: estaría verdaderamente a la escucha del ser (Agam-
ben, 2015, p. 103).

En este sentido, desde la óptica agambeniana el acto creativo legítimo del 
poeta lleva consigo, además de la carencia de una obra en tanto estructura 
formal concluida, la permanencia del sujeto creativo en un estado de indefini-
ción e indeterminación, es decir, distanciado de todo intento de configuración 
establecida y fija. Únicamente en el acto creativo el hombre, en su natura-
leza infantil, éste adolece de forma y predestinación, y se encuentra, por el 
contrario, entregado únicamente a las infinitas posibilidades que le ofrece su 
circunstancia potencial de re-formación y de remodelación (Umgestaltung). 



91

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

En el acto creativo el hombre se contempla a sí mismo mientras y en tanto, 
está re-haciendo(se) y re-configurando(se).

Para el filósofo, la importancia del acto creativo radica precisamente en la 
negación por consolidar un producto, y en el caso particular de la produc-
ción escrita, antes bien, lo relevante de tal acto se manifiesta toda vez que 
el sujeto involucrado en él lleva a cabo un ejercicio constante de formación 
y de recreación de sí mismo. En sus palabras, “decisivo es, una vez más, 
el trabajo sobre sí como única vía para acceder a la obra, y la obra literaria 
como protocolo de una operación ejercida sobre uno mismo. [Ahí radica] la 
paradoja de una obra literaria que pretende describir y verificar una experiencia 
no literaria, cuyo lugar es el sujeto que , transformándose de esta forma, se 
vuelve capaz de escribirla” (Agamben, 2016, p. 91). 

Pareciera ser entonces que tanto obra como sujeto creador coexisten y, pa-
radójicamente, desaparecen al tiempo en que el acto de creación, siempre 
potencial y nunca finalizado, continúa en una transformación permanente. 
Así, el poeta, al igual que su no-obra, permanece en latencia, abierto a la 
posibilidad, se encuentra en un estado no consolidado en tanto sujeto de-
formante de su obra y de sí mismo. 

A este respecto, y a propósito de algunos escritos que se conservan del 
pintor suizo Paul Klee, Agamben reafirma su postura de la siguiente manera: 

Es en la creación, en el “punto de su génesis” y no en la obra cuando 
creación y recreación (o descreación, como quizá debería decirse) coin-
ciden perfectamente. En las lecciones y en los apuntes de Klee, la idea 
de que esencialmente sea “no la forma, sino la formación [Gestaltung4]”, 
se repite continuamente. Nunca es necesario “dejar que escapen de la 
mano las riendas de la formación, cesar el trabajo creativo”. Y así como 
la creación recrea continuamente y destituye al autor de su identidad, 
igualmente la recreación impide que la obra sea sólo forma y no forma-
ción. “La creación”, se lee en un apunte de 1922, “vive como génesis bajo 
la superficie visible de la obra”: la potencia, el principio creativo no se 
agota en la obra en acto, sino que continúa viva en ella; es, en realidad, 
“lo esencial en la obra”. Por eso el 	 creador puede coincidir con la obra, 

4 Es importante señalar que el término Gestaltung puede ser traducido como “re-
dacción”, “creación”, “composición”, “formación” o “proyecto”. Considerando este 
punto es que he optado por dar título al presente escrito aludiendo —así como el 
mismo Agamben parece hacerlo— al sentido formativo del sujeto como esbozo o 
bosquejo, es decir, en un estado constante de latencia o potencia y nunca consu-
mado o concluido.



92

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

encontrar en ella su única morada y su única felicidad: “El cuadro no tiene 
fines particulares, sólo tiene el objetivo de hacernos felices” (Agamben, 
2016, pp. 106-107).

Reflexiones finales 

Luego de todo lo expuesto en estas líneas, me parece que Agamben nos 
aporta elementos para repensar la idea de formación del hombre en nuestros 
días, en un contexto internacional en el que la producción de mercancías en 
serie ha sobrepasado el ámbito de la industria y ha tenido enorme incidencia 
en las instituciones “formadoras” de sujetos. Discursos en los que se alude 
constantemente a términos como calidad, estandarización y desarrollo —so-
bre todo en las sociedades occidentales modernas— plantean la “formación” 
de hombres y mujeres en un sentido tendiente a la proyección futura y a la 
homogenización o, dicho de otra manera, a la mera reproducción cultural. 

Dado que los procesos de industrialización tienden necesariamente a la 
reproducción ilimitada de mercancías, no es fortuito que la acepción mo-
derna de educación desde la segunda mitad del siglo XX busque, de la 
misma manera, reproducir modos, rituales, técnicas, etcétera, lo cual, dicho 
sea de paso, implica mantener imperecedera una cultura. En este sentido, 
claramente hay en este propósito un intento por moldear al hombre o por lo 
menos hacerlo permanecer en una particular forma de vida5. En otras pala-
bras, persiste hasta el día de hoy una acepción de ser humano como como 
estructura inamovible e íntegra.

En contraste, la acepción del acto creativo propuesto por Agamben apunta no 
ya a dar forma o moldear a los sujetos a partir del manejo de contenidos, y el 
cual se ha idealizado y proyectado hacia un lugar en el futuro y a un destino 
predeterminado, y apela, por el contrario, a una especie de desmantelamiento, 
a una de-formación permanente del hombre. 

La tesis agambeniana parece concebir la literatura misma como apenas un 
ejemplo valioso del ejercicio de re-creación poética, y por ende, como una de 

5 El filósofo italiano ha elaborado toda una complejísima disertación en torno a lo que 
él concibe como formas-de-vida, éstas concebidas como los diversos, múltiples e 
indefinibles modos de vivir a través de los cuales el hombre puede manifestarse. Esta 
es la propuesta agambeniana al objetivo gubernamental occidental por reproducir 
y hacer permanecer a los sujetos en un modelo único y concluido de vida de ser 
humano (nuda vida). Cfr. El uso de los cuerpos. Homo sacer IV, 2. 2da ed. Trad. de 
Rodrigo Molina-Zavalía. Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2018. 510 pp. 



93

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

las prácticas en las que el hombre se manifiesta al mismo tiempo como sujeto 
abierto a toda posibilidad de ser y hacer. En este sentido, considero que la 
óptica del filósofo italiano abre una veta de estudio importante a través de la 
cual tanto educadores, pedagogos, maestros e incluso artistas tendríamos 
que transitar para problematizar la noción genérica de educación. Quizá a 
través de ella podrían pensarse otras formas a través de las cuales sea po-
sible concebir al sujeto creador como inoperoso, un reformador de su propia 
obra y de él mismo con miras a que su condición impotente y de latencia 
le permita no definirse íntegramente, sino más bien, abrirse y a entregarse 
a la múltiple y permanente contingencia de re-crearse, de re- configurarse. 

Referencias

Agamben, G. (2016) El fuego y el relato. Trad. de Ernesto Kavi. México: 
Sexto Piso.

Agamben, G. (2015) Idea de la prosa. Trad. de Rodrigo Molina-Zavalía. 
Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Agamben, G. (2005). El hombre sin contenido.Trad. de Eduardo Marga-
retto. Barcelona: Áltera.


