
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: ¿De qué hablamos cuando 
hablamos de un aula democrática? 

Autor(es): Andrés Mejía, Ana María Velásquez, Andrea 
Bustamante, María Lucía Guerrero, Sergio Lizarazo, Sanjay 
Nanwani 

Año de publicación / Ano de publicação: 2022 

DOI: 10.63314/RHLS8462 

 

Citación / Citação 

Mejía, A., Velásquez, A. M., Bustamante, A., Guerrero, M. L., Lizarazo, 
S. & Nanwani, S. (2022). ¿De qué hablamos cuando hablamos de un 
aula democrática? Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 9(17), 29-58 https://doi.org/10.63314/RHLS8462 

 

https://doi.org/10.63314/RHLS8462


29

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

¿De qué hablamos cuando hablamos  
de un aula democrática?

Andrés Mejía 
Universidad de Los Andes, Colombia 

jmejia@uniandes.edu.co 
http://orcid.org/0000-0002-3968-9410

Ana María Velásquez 
Universidad de Los Andes, Colombia 

ana-vela@uniandes.edu.co 
http://orcid.org/0000-0002-6868-6198

Andrea Bustamante 
Universidad de Los Andes, Colombia 

andr-bus@uniandes.edu.co 
https://orcid.org/0000-0002-8017-5235

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 9 - Número 17 - 2022

pp. 29-58.

En este artículo nos ocupamos 
de la pregunta: ¿qué es un aula 
democrática? Buscamos proble-
matizar los modos más difundidos 
de concebir las aulas democrá-
ticas en la literatura: espacios 
diseñados y administrados por la 
profesora en los que participan 
estudiantes para deliberar y deci-
dir colectivamente sobre asuntos 
curriculares o convivenciales. 
Además, proponemos cómo am-
pliar dicha concepción en varias 
dimensiones. Para ello, revisamos 
varias formas de democracia y 
los debates que allí surgen, para 
luego mostrar cómo éstos suscitan 

Resumen - Resumo - Abstract
Neste artigo tratamos da questão: 
o que é uma sala de aula demo-
crática? Buscamos problematizar 
as formas mais difundidas de con-
ceber salas de aula democráticas 
na literatura: espaços concebidos 
e geridos pelo professor em que 
os alunos participam para delibe-
rar e decidir coletivamente sobre 
questões curriculares ou de con-
vivência. Além disso, propomos 
como estender essa concepção 
em várias dimensões. Para isso, 
revisamos várias formas de de-
mocracia e os debates que delas 
surgem, para então mostrar como 
elas levantam novas questões e 

In this paper we deal with the 
question what is a democratic 
classroom? We seek to proble-
matize the most widespread con-
ceptions of democratic classrooms 
in literature: spaces designed and 
managed by the teacher in which 
students participate to deliberate 
and decide collectively on curri-
cular or coexistence issues. In 
addition, we propose to extend this 
conception in several dimensions. 
To do this, we review various forms 
of democracy and the debates that 
arise from them, and then show 
how these raise new questions 
and open up new possibilities for 

María Lucía Guerrero 
Universidad de Los Andes, Colombia 

ml.guerrero55@uniandes.edu.co 
https://orcid.org/0000-0002-5078-4785

Sergio Lizarazo 
Universidad de Los Andes, Colombia 

sf.lizarazo10@uniandes.edu.co 
https://orcid.org/0000-0002-3588-7479

Sanjay Nanwani 
Universidad Externado de Colombia 
sanjay.nanwani@uexternado.edu.co 

https://orcid.org/0000-0001-8526-9698



30

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

nuevas preguntas y abren nuevas 
posibilidades de entender lo de-
mocrático en un aula de clases. 
Planteamos varios aspectos, los 
cuales ilustramos con diversos 
ejemplos. Primero, es cuando la 
clase define nuevos campos de 
acción colectiva, diferentes de los 
convivenciales y de los curricula-
res, que ésta se constituye a sí 
misma como comunidad política 
de modo más autónomo. Segun-
do, la participación democrática 
puede materializarse en acción 
directa en el aula y en construc-
ción de opinión y comprensión 
pública, y no sólo en procesos de 
toma de decisiones. Tercero, la 
clase puede usar múltiples modos 
de comunicación legítimos en la 
interacción democrática aparte 
de la deliberación argumentativa, 
lo cual la hace más incluyente 
y comprehensiva. Y cuarto: la 
participación democrática puede 
ocurrir de maneras emergentes y 
no sólo en los modos diseñados 
e institucionalizados desde los 
lugares de poder centrados en 
profesoras y directivas. Un aula 
más democrática no reprime sino 
fomenta la aparición de estos 
múltiples momentos y espacios 
de democracia.

abrem novas possibilidades de 
compreensão do que é democrá-
tico em sala de aula. Levantamos 
vários aspectos, que ilustramos 
com vários exemplos. Em primeiro 
lugar, é quando a classe define 
novos campos de ação coletiva, 
diferentes dos conviviais e curri-
culares, que ela se constitui como 
uma comunidade política de forma 
mais autônoma. Em segundo 
lugar, a participação democrática 
pode se materializar na ação dire-
ta na sala de aula e na construção 
da opinião e do entendimento 
público, e não apenas nos proces-
sos decisórios. Terceiro, a classe 
pode usar vários modos legítimos 
de comunicação na interação 
democrática além da deliberação 
argumentativa, o que a torna mais 
inclusiva e abrangente. E quarto: 
a participação democrática pode 
ocorrer de formas emergentes e 
não apenas de formas concebidas 
e institucionalizadas a partir de 
lugares de poder centrados em 
professores e diretores. Uma sala 
de aula mais democrática não re-
prime, mas estimula o surgimento 
desses múltiplos momentos e 
espaços da democracia.

understanding what is democratic 
in a classroom. We raise several 
aspects, which we illustrate with 
various examples. First, when the 
class defines new fields of collective 
action, different from coexistence 
and curricular ones, it constitutes 
itself as a political community in a 
more autonomous way. Second, 
democratic participation can materia-
lise in direct action in the classroom 
and in the construction of public 
opinion and understanding, and not 
only in decision-making processes. 
Third, the class can use multiple 
legitimate modes of communication 
in democratic interaction apart from 
argumentative deliberation, which 
makes it more inclusive and com-
prehensive. And fourth: democratic 
participation can occur in emergent 
ways and not only in ways designed 
and institutionalized from power sites 
centred on teachers and directors. A 
more democratic classroom does not 
repress but encourages the appea-
rance of these multiple moments and 
spaces of democracy.

Para citar este artículo:
Mejía, A.; Velásquez, A.; Bustamante, A; Guerreo, M.; Lizarazo,S. & Nanwani, S. 
(2022). ¿De qué hablamos cuando hablamos de un aula democrática?. Ixtli. Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 9(17). 29-58.

Palabras Clave: aula democrática, educación democrática, participación estudiantil, participación 
política, democracia
Palavras-chave: sala de aula democrática, educação democrática, participação estudantil, 
participação política, democracia
Keywords: democratic classroom, democratic education, student participation, political partici-
pation, democracy

Recibido: 	18/12/2021	 Aceptado: 24/05/2022



31

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

¿De qué hablamos cuando hablamos  
de un aula democrática?

Introducción: ¿por qué preguntarnos de qué hablamos cuando habla-
mos de un aula democrática?

En la literatura académica y de opinión se suele abogar por la democratización 
de la educación formal en general, y en particular también de las aulas de 
clase; es decir, se suele proponer que se permita que las estudiantes1 tengan 
una mayor incidencia en la educación que toman. Las justificaciones para 
ello son variadas: una comunidad educativa democrática produciría normas 
de organización de una mayor calidad moral (Power y Higgins-D’Alessandro, 
2008), y atendería mejor las necesidades de las niñas (Schaps, Battistiche, 
y Solomon, 2004, en Power y Higgins-D’Alessandro, 2008). Contribuiría 
también a que las estudiantes cumplan las normas por comprenderlas mejor 
y por haber participado en su construcción (Althof, 2008; Chaux y Bustaman-
te, 2017). Además, un aula democrática promovería una formación integral 
de las estudiantes (Power y Higgins-D’Alessandro, 2008) y constituiría una 
educación ciudadana democrática más profunda al proveer una vivencia de 
la democracia en lugar de sólo su estudio (Maitles y Gilchrist, 2005; Althof, 
2008; Johnson & Johnson, 2016).

Como veremos más adelante, hay diversas maneras de entender lo que es 
un aula democrática. Sin embargo, una revisión de la literatura existente 
muestra que ésta presenta casi exclusivamente una imagen muy específica: 
usualmente al comienzo del período académico, la profesora organiza una 
actividad con las estudiantes para decidir conjuntamente acerca de las nor-
mas de convivencia o de algunos asuntos curriculares. En este proceso las 
participantes respaldan sus propuestas con argumentos que son examinados 
por las demás, en una deliberación pública, cerrando cada decisión posible-
mente con una votación si no se ha llegado a un consenso. Hay numerosos 
ejemplos de ello en la literatura (p. ej. Monsalvo, 2007; Althof, 2008; L. Ibáñez, 
2014; Urzúa, 2016; Sánchez, 2018; Harell, 2020). 

Sin embargo, el mensaje relativamente unificado que estas investigaciones 
nos envían en conjunto no refleja los intensos debates y las numerosas pro-

1 En este artículo utilizaremos la forma femenina del lenguaje para referirnos genéri-
camente a todos los sexos: “las estudiantes” se refiere a “las, les y los estudiantes”, 
“la autora” a “la profesora o el o le profesor”, etc.



32

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

puestas que se han dado en las ciencias sociales acerca de la democracia. 
Así, varias autoras sugieren que esa forma de democracia –participativa y 
deliberativa– es sólo una manera de entenderla y tiene limitaciones impor-
tantes (Young, 1996; Mouffe, 1996 y 2005; Santos, 2004; Santos y Mendes, 
2017; Rancière, 2010). De ahí que tomarla sólo a ella como guía limita signi-
ficativamente nuestra comprensión de las maneras en las que nuestras aulas 
de clase pueden estar siendo democráticas o antidemocráticas. De hecho, 
diversas autoras sugieren que la indiferencia y la desafección políticas entre 
las jóvenes, tan señaladas hoy en día, se dan con respecto a los procesos y 
las instituciones tradicionales asociadas con este tipo de democracia, pero 
que ellas ejercen su agencia política hoy de otros modos (Herrera y Muñoz, 
2008; Haste, 2017). En este contexto, nos proponemos en este artículo aportar 
a una comprensión amplia sobre de qué hablamos cuando hablamos de un 
aula democrática, a partir de considerar formas más diversas de entender la 
democracia. Con ello buscamos, tomando prestada la expresión de Santos 
y Avritzer (2004), “ampliar el canon democrático” en el aula.

En el apartado 2 describiremos cómo acotamos aquí el uso de la expresión 
“democracia”, como relacionada con la idea de una comunidad política, y 
describiremos algunas propuestas y debates contemporáneos acerca de ella. 
En el apartado 3 argumentaremos por qué tiene sentido hablar de democracia 
en el aula de clases, siendo ésta una noción fundamentalmente política. Esto 
abre la discusión para que, en el resto del artículo, desarrollemos diversos 
aspectos alrededor de los cuales proponemos ampliar nuestra concepción de 
la democracia en el aula. Así, planteamos que la participación democrática 
en el aula puede darse acerca de diversos asuntos que son constitutivos, en 
diferentes grados y modos, de la idea de una comunidad (apartado 4); que 
puede materializarse a través de la acción política directa y en la construc-
ción de comprensión pública y no sólo en procesos de toma de decisiones 
(apartado 5); que puede usar múltiples modos de comunicación legítimos 
aparte de la deliberación argumentativa (apartado 6); y que puede darse de 
maneras emergentes y no sólo diseñadas e institucionalizadas –normalmente 
por las educadoras y quienes ostentan el poder– (apartado 7).



33

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

¿Cómo entendemos la democracia?

Democracia y comunidad política

En su sentido más tradicional, la democracia se ha entendido como un sistema 
de gobierno. Sin embargo, autoras como Dewey han ampliado esa visión para 
ahora entenderla como un modo de vida asociada. Para él, una sociedad es 
más democrática en la medida en que haya mayores variedad y cantidad de 
puntos comunes de interés, libertad en la interacción entre sus miembros, re-
conocimiento mutuo y reajuste continuo de sus relaciones (Dewey, 1916/2008: 
91). En el mundo educativo, este modo amplio de hablar de lo democrático 
se aplica a asuntos como el aprendizaje dialógico, la flexibilidad para que las 
estudiantes hagan elecciones en sus estudios según sus intereses, la protec-
ción de sus derechos, y los grados de respeto, horizontalidad e inclusividad de 
las conversaciones en clase (p. ej. Beane y Apple, 1995; Laguardia & Pearl, 
2005; Feu et al., 2017; Collins, Hess y Lowery, 2019).

Son precisamente las limitaciones de pensar la democracia sólo como forma 
de gobierno las que motivan nuestra propuesta de ampliar el canon demo-
crático en el aula. Sin embargo, la propuesta ampliada inspirada en Dewey 
y otras desborda nuestro propósito, ya que allí lo (anti)democrático se refiere 
a cualquier tipo de interacción entre sus miembros. Nosotras entendemos la 
democracia también como referida a unas formas de relacionamiento, pero 
en particular aquellas que constituyen la comunidad como una comunidad 
política: una en la cual los individuos que la conforman ejercen una cierta 
agencia para construir, transformar o mantener, de manera pública (en el 
sentido de Arendt, 1958/2009), a través de su acción (política) y desde sus 
visiones de comunidad, el marco de relaciones en el que se desarrolla la 
vida de la comunidad. En parte, este marco se materializa en prácticas que 
involucran colectivamente a las ciudadanas, y en las normas de todo tipo que 
definen dichas prácticas: instituidas o instituyentes (Castoriadis, 1975/2013); 
institucionales, voluntarias o evolutivas (Opp, 1982); legales o culturales 
(Mockus, 2002). Así, las acciones políticas tienen como objeto ese marco de 
relaciones de la comunidad.2

2 Sabemos que toda acción humana tiene una dimensión política. Sin embargo, para 
acotar el alcance de nuestra discusión, aquí nos concentramos sólo en las acciones 
que directamente se ocupan de lo público, de manera pública.



34

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Modelos de democracia

Los principios de la democracia pueden conjugarse y ponerse en escena en 
una comunidad política de diversas maneras y con distintos énfasis, y ser 
interpretados de modos diferentes. Todo esto es materia de debates en la 
literatura de la ciencia y la filosofía políticas, de los cuales han surgido varios 
modelos de democracia con relaciones complejas entre ellos: en algunos 
casos se oponen entre sí; en otros casos se formulan con referencia a dife-
rentes aspectos y, por ello, algunos modelos incluso pueden combinarse o 
complementarse.

El modelo dominante en las sociedades contemporáneas es la democracia 
liberal representativa, según el cual las ciudadanas idealmente se ocupan de 
sus vidas privadas, cuidando de que, al hacerlo, no violen la ley ni vulneren 
los derechos de los demás, y eligiendo periódicamente unas representantes 
en quienes delegan el poder político depositado en unos cargos de poder y 
a quienes pueden y deben hacer seguimiento (Melnik, 2008). Este modelo 
contrasta con el de democracia participativa, en el cual las ciudadanas toman 
parte directamente en procesos de toma de decisiones en múltiples instancias 
y niveles –país, ciudad, barrio, lugar de trabajo, etc.–, en lugar de hacerlo 
a través de representantes (Sorribas y Garay, 2014). Para algunas autoras, 
como Schumpeter (1942, citado en Cunningham, 2002), la democracia re-
presentativa sería un mejor modelo debido a la ignorancia de las ciudadanas 
acerca de la complejidad de los asuntos públicos y su consecuente incapaci-
dad de tomar buenas decisiones de manera directa. Éste es, por supuesto, 
un asunto de debate.

Los niveles mínimos de participación propios del modelo liberal representativo 
suelen relacionarse con una concepción agregativa de la democracia –aunque 
ésta no es incompatible con el modelo participativo–. Según esta concepción, 
cada ciudadana trae consigo unos intereses y visiones de sociedad que son 
subjetivos y en cierta medida egoístas, y que, luego, simplemente expresa 
en el momento de participar democráticamente. El resultado de un proceso 
democrático sería meramente un agregado de los intereses y visiones del 
conjunto de individuos de la comunidad (Benhabib, 1996; Biesta, 2009). 
Para algunas autoras, por el contrario, es clave reconocer que la democracia 
involucra unas interacciones entre las ciudadanas que no sólo reflejan unos 
intereses y posiciones previas, sino que además las modifican y reconstruyen 
como resultado de la interacción y les permiten llegar a consensos (Sandel, 
1996; Habermas, 1994; Benhabib, 1996). Allí se construye la comunidad 



35

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

política (Habermas, 1994).

Algunas autoras abogan por una versión republicana (Sandel, 1996) o fuerte 
(Barber, 1998) de democracia participativa. Para ellas, es clave propiciar que, 
desde muchos ámbitos de la vida –la educación, la familia, las asociaciones 
comunitarias, etc.–, las ciudadanas desarrollen un sentido de pertenencia e 
identidad colectiva con su comunidad, así como virtudes cívicas de búsqueda 
del bien común, las cuales serían necesarias para superar el individualismo 
que se les atribuye a las ciudadanas en la democracia liberal. En palabras de 
Sandel (1996, p. 349), la virtud cívica echa raíces “en los pequeños lugares, 
en las memorias y pensamientos, sucesos e identidades que nos sitúan en 
el mundo y dan su particularidad moral a nuestras vidas”.

El modelo de democracia deliberativa también adopta una concepción no 
agregativa, ya que da un papel central a la interacción entre las ciudadanas a 
través de la deliberación. Este modelo, si bien comparte varios elementos de 
la democracia republicana, da más énfasis a la pluralidad y multiculturalidad 
de nuestras sociedades y, como consecuencia, exige menos de las ciuda-
danas en cuanto a contar con virtudes cívicas de búsqueda del bien común 
previamente a la participación. En lugar de esto, propone que su desarrollo 
es el resultado, y no la precondición, de la deliberación (Habermas, 1994). 
Además, plantea que la legitimidad de los arreglos sociales depende no sólo 
de que éstos se hayan producido a partir de procedimientos de participación 
democrática, sino también de que sean resultado de encuentros entre las 
ciudadanas en los cuales, de manera libre, abierta e incluyente, éstas hayan 
deliberado colectivamente de modo racional, desde una actitud de búsqueda 
del mejor argumento e intentando, idealmente, llegar a un consenso (Benha-
bib, 1996; Dryzek & Niemeyer, 2010). Es importante notar que la deliberación 
no está limitada a ocurrir sólo en el momento en el que se deba tomar una 
decisión: es una actividad cotidiana y continua, en la que las ciudadanas van 
construyendo una opinión pública, colectivamente, aun cuando ésta no sea 
consensuada (Habermas, 1981; Benhabib, 1996).

La importancia de la interacción entre las ciudadanas también es reconocida 
por el modelo de democracia comunicativa, propuesto por Young (1996). Sin 
embargo, ella señala que la deliberación puede ser excluyente porque depen-
de del desarrollo de ciertas habilidades y actitudes que no son necesariamente 
valoradas en todas las culturas ni en todos los grupos sociales por igual. Por 
ello, se amplía el espectro de modos de comunicación considerados legítimos 
y pertinentes para la democracia, incluyendo algunos como la narración de 



36

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

historias y experiencias, el saludo y otras formas de reconocimiento, y la 
retórica. Valdría la pena añadir a esta lista la narración literaria (Rorty, 1989; 
Nussbaum, 2010; Hoffman, 2014) y el arte en general (Mouffe, 2007). Se resal-
ta también aquí el papel de las emociones –las cuales se ven con suspicacia 
desde la democracia deliberativa (Tryggvason, 2018)– en la creación de los 
lazos que unen y de las diferencias que separan a las ciudadanas entre sí, 
en la motivación para la acción política, y en la comprensión de los asuntos 
sociales. En este último papel, las emociones nos proveerían acceso vicaria 
o empáticamente a las experiencias de otras conciudadanas, e introducirían 
en nuestra vivencia una experiencia de la significancia y urgencia de los 
asuntos relacionados con la justicia y la equidad, a través de las emociones 
políticas (Hoffman, 2014; Moreno y Mejía, 2016). Dado que la comprensión 
de los asuntos públicos no ocurre sólo en la formación de opiniones, sino 
que involucra componentes afectivos más ampliamente, nosotras preferimos 
hablar de comprensión pública, en lugar de la opinión pública de la cual se 
habla en la democracia deliberativa.

Existen otras propuestas, que en su conjunto podrían denominarse modelos 
de democracia radical, que amplían mucho más los límites de las definicio-
nes tradicionales de democracia. Por un lado, reconocen que las formas de 
interacción entre las ciudadanas no son sólo comunicativas, y que no ocurren 
sólo al momento de tomar decisiones, sino que abarcan también otros modos 
de acción política directa mediante los cuales las ciudadanas inciden sobre 
los asuntos públicos: convenciendo, seduciendo, presionando, coordinando, 
apasionando, propiciando, etc. Esto puede ocurrir de formas creativas por 
fuera de los canales institucionales de participación que son más rígidos y que 
en la práctica pueden ser excluyentes, permitiendo el surgimiento de nuevos 
actores tradicionalmente relegados, nuevos temas tradicionalmente exclui-
dos, nuevas iniciativas tradicionalmente impensadas (Mouffe, 2005; Herrera 
y Muñoz, 2008; J. E. Ibáñez, 2014; Dikeç, 2013; Santos y Mendes, 2017). 
La acción política directa, por lo tanto, constituye una desinstitucionalización 
y una democratización de la democracia (Santos y Avritzer, 2004), a través 
de formas emancipatorias de acción surgidas “desde abajo”, en ocasiones 
a través de movimientos sociales (J. E. Ibáñez, 2014). Dado esto, algunas 
autoras sugieren que la democracia aparece de forma puramente episódica, 
en actos singulares emergentes y no sólo en prácticas institucionales estable-
cidas (Biesta, 2009; Rancière, 2010). Además, en estas formas democráticas 
se suele renunciar a pensar que llegar a amplios consensos sociales sea 
posible o siquiera deseable. En lugar de esto, se propone una democracia 
agonística, la cual destaca la diferencia radical entre los diferentes actores 



37

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

sociales y, de allí, se resalta la naturaleza conflictiva de lo político (Mouffe, 
1996 y 2005; Tryggvason, 2018).

Como lo veremos más adelante, estos debates y modelos de democracia 
nos demandan reconsiderar y ampliar los asuntos que debemos estudiar y, 
tal vez, poner en práctica en un aula de clases, si estamos comprometidos 
con su democratización.

¿Puede hablarse de democracia en el aula?

Al decir de un aula que es o no democrática estamos implícitamente atribu-
yéndole la posibilidad de ser entendida como una comunidad política. Noso-
tros hablamos aquí de “aula de clases”, no como un espacio físico o virtual 
donde una profesora dicta clases a unas estudiantes, sino como la comunidad 
conformada por un conjunto de individuos entre quienes se constituye algún 
espacio de relaciones establecidas a través de interacciones recurrentes (en 
el sentido de Maturana, 1990), y en el que ellos se reconocen como perte-
necientes a dicha comunidad (p. ej., “yo soy del curso X del colegio Y”). La 
relativa estabilidad y recurrencia de las interacciones entre sus miembros hace 
que sus relaciones no sean del todo contingentes y que tenga sentido decir 
de ella que tiene un pasado, un presente y un futuro, y, en cierto sentido, que 
desarrolla una identidad que puede ir cambiando en el tiempo.

Los miembros de la comunidad construyen y reconstruyen cotidianamente 
ese marco de relaciones, pero no necesariamente tienen el mismo poder 
para hacerlo. Entre más igualitaria sea la distribución de dicho poder, más 
democrática es la comunidad. En un aula de clases, el poder está típicamente 
acaparado por maestras y directivas, pero a la vez éstas están restringidas 
en sus acciones por otros ordenamientos sociales y legales de niveles más 
amplios. Pensar en un aula democrática implica dar un giro radical.

¿En torno a qué participamos en un aula democrática?

El primer aspecto alrededor del cual proponemos ampliar el canon democráti-
co en el aula es el de los asuntos alrededor de los cuales se puede participar 
democráticamente en un aula. Distinguimos al menos tres tipos, los cuales 
tienen funciones diferentes en la constitución del aula como una comunidad, 
relacionados con: (1) la convivencia y la regulación de las interacciones den-



38

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

tro del aula, (2) el currículo, y (3) otras prácticas y actividades definidas por 
la clase y que constituyen nuevos campos de actuación como comunidad.

Asuntos de convivencia

Los asuntos de convivencia tienen que ver con cómo se organiza una comu-
nidad para regular el comportamiento de sus miembros y poder funcionar. 
En gran medida, esto ocurre a través de la construcción de normas sociales, 
es decir, de los comportamientos aprobados y esperados por los miembros 
de un grupo social (Shaw, 1981). Opp (1982) ha distinguido tres tipos de 
normas según el proceso por el cual se establecen: institucionales, volunta-
rias y evolutivas. Las normas institucionales son aquellas impuestas por las 
organizaciones sociales para su funcionamiento. Las normas voluntarias son 
negociadas y acordadas por los miembros dentro del grupo social. Por último, 
las normas evolutivas son aquellas que emergen orgánica y tácitamente a 
partir de las interacciones que ocurren dentro del grupo.

En principio, un aula es más democrática si se priorizan las normas volun-
tarias sobre las institucionales o las evolutivas. Mientras las institucionales 
ya están impuestas y las evolutivas no son objeto de participación mientras 
permanezcan tácitas, las normas voluntarias fomentan la participación de 
las estudiantes para establecer cómo quieren que funcione y se regule su 
comunidad. Así, las estudiantes pueden ser escuchadas y sus opiniones 
tenidas en cuenta para definir las maneras en las que podrán interactuar, 
el tipo de valores que utilizarán como base para estas interacciones y los 
mecanismos que se pueden activar cuando alguno de estos acuerdos sea 
incumplido (Urzúa, 2016). Sin embargo, el uso de todos los tipos de normas 
en el aula puede tener diferentes niveles de democratización, según el poder 
y autonomía que se les dé a los miembros de la comunidad. Por ejemplo, es 
más democrático establecer normas voluntarias si las consecuencias que la 
comunidad define por su incumplimiento son de carácter restaurativo –lo que 
valora la dignidad y promueve el desarrollo de la autonomía del individuo– 
en lugar de carácter punitivo –lo que refuerza la heteronomía–. Un aula es 
también más democrática si sus normas están abiertas a una permanente 
renegociación y no se producen simplemente como un evento formal de inicio 
del periodo académico. Esto último fue precisamente lo que hizo Sánchez 
(2018), docente de preescolar, quien periódicamente abría espacios con sus 
estudiantes para revisar la pertinencia de normas acordadas, así como para 
continuar con el proceso de aprendizaje e ir aprendiendo de los errores. L. 



39

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Ibáñez ilustra también esta idea con su principio del asamblearismo. Él concibe 
“la asamblea (…) no necesariamente restringida a un momento o situación 
concreta, sino más bien como una manera de proceder que puede surgir, 
retomarse en cualquier momento en el aula, a partir de cualquier situación” 
(2014, p. 129). 

Las normas institucionales también pueden ser usadas en el aula de mane-
ras más o menos democráticas. Por ejemplo, el manual de convivencia de 
un colegio puede ser simplemente informado a las estudiantes en el aula, 
o puede ser socializado y discutido con ellas para comprender la razón de 
ser de las normas allí consignadas. El segundo proceso se considera más 
democrático en la medida en que concibe a las estudiantes como agentes 
capaces de comprender y dar sentido a las normas existentes. Asimismo, 
en un aula se pueden abordar las normas evolutivas de maneras más de-
mocráticas cuando la profesora o las estudiantes visibilizan que una norma 
implícita está violando algún derecho de los miembros de la comunidad. 
Por ejemplo, una estudiante puede hacer evidente que dentro del curso 
se ha vuelto costumbre aislar a otra compañera del salón y excluirla de las 
actividades. Hacer explícito este comportamiento abre la posibilidad de que 
la comunidad actúe frente a la situación y acuerde normas voluntarias para 
evitar la exclusión y promover la igualdad.

Asuntos curriculares

Los asuntos curriculares abarcan los contenidos de la clase, las metodologías 
de aprendizaje y el sistema de evaluación, entre otros. Estos son asuntos 
que, tradicionalmente, son definidos por quienes se consideran expertas en 
la institución (docentes y directivas docentes), generalmente, orientadas por 
referentes nacionales o internacionales, que determinan los objetivos mínimos 
de aprendizaje para cada etapa del desarrollo. 

Si bien estos marcos curriculares llegan al aula verticalmente desde las po-
líticas gubernamentales o institucionales, el currículo podría ser un espacio 
negociado, sujeto a recontextualización y resignificación por los miembros 
de una comunidad educativa (Singh, 2002). Tradicionalmente, el currículo se 
entiende como el plan de estudios que siguen las instituciones y las profeso-
ras con sus estudiantes. Sin embargo, si se entiende el currículo de manera 
más amplia como todo el conjunto de experiencias y aprendizajes que viven 
las estudiantes en un contexto educativo (Posner, 2005), en el aula siempre 



40

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

quedan espacios abiertos y flexibles sobre los cuales las profesoras tienen la 
posibilidad de influir, aun cuando existan estándares definidos por el sistema 
educativo (Apple, 1999; Giroux, 1992). Ese poder de influencia de la profesora 
se puede ejercer de maneras democráticas. Ejemplo de ello es la propuesta 
de asamblearismo de L. Ibañez (2014), quien revisaba colectivamente con 
sus estudiantes diferentes aspectos curriculares en su clase de música, a 
medida que su necesidad de reajuste se iba haciendo aparente a lo largo del 
curso. Otro ejemplo es el de Fernández-Balboa (2007), quien les daba voz 
a las estudiantes en el proceso de evaluación, permitiendo y valorando la 
autoevaluación, o discutiendo con ellas los criterios con base en los cuales 
iban a ser evaluadas.

Asuntos sobre nuevos campos de actuación como comunidad

Si los asuntos convivenciales provienen de aceptar que, como colectivo social, 
la clase inevitablemente debe aprender a convivir, y los asuntos curriculares 
provienen de aceptar que, como colectivo educativo, la clase inevitablemente 
debe ocuparse de lo curricular, los asuntos relacionados con nuevos campos 
de actuación provienen de la posibilidad de que la clase, autónomamente, 
defina qué otras cosas puede y quiere ser. Un ejemplo nos ayuda a explicar 
a qué nos referimos aquí. Ocurre en el contexto de una toma de un colegio 
por parte de las estudiantes, para exigirle a la Secretaría de Educación de 
la ciudad desistir de nombrar como rector para el colegio a alguien con an-
tecedentes problemáticos en otros colegios (Moreno y Mejía, 2022). Previo 
a la toma, el curso de grado once se reunió para discutir y decidir si, como 
clase, iban a llevarla a cabo y liderarla, lo cual efectivamente ocurrió. Esta 
actuación desborda los asuntos convivenciales y curriculares internos, y 
constituye un nuevo campo de actuación de la clase, como comunidad. Así, 
este curso, que como hecho social ya era un colectivo social y como hecho 
institucional ya era un colectivo educativo, en ese momento se definió a sí 
mismo también como un colectivo político.

Como vemos, aquí la democracia en el aula ya no se limita a establecer 
cómo opera la clase dentro de unos campos de actuación impuestos sobre 
ella, sino que se amplía a la posibilidad de definir en qué nuevos campos lo 
va a hacer; en últimas, qué tipo de comunidad quiere ser. No es de extrañar 
que estos asuntos tengan una figuración menor en la literatura sobre aulas 
democráticas, ya que justamente son aquellos en los que la clase elige si 
quiere involucrarse o no, que emergen de su propia autodefinición, y que 



41

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

por tanto no se encuentran dentro de lo que usualmente se entiende como 
competencia de la profesora y sobre lo cual ella puede decidir ceder su 
poder. Si ampliáramos conceptualmente las categorías de Opp (1982) para 
aplicarlas a estos asuntos, éstos serían más voluntarios y evolutivos que 
institucionalmente impuestos.

¿En qué procesos se materializa la democracia en el aula?

Hemos dicho antes que lo democrático aparece en la posibilidad igualitaria 
y libre de participar políticamente para construir, transformar o mantener, de 
manera pública, el marco de relaciones en el que se desarrolla la vida de la 
comunidad. ¿A través de qué procesos puede tener lugar dicha participación? 
Abordaremos tres tipos: de toma de decisiones, de acción política directa, y 
de construcción de comprensión pública.

Toma de decisiones

Como lo señalamos antes, en el aula la forma predominante de ejercicio de-
mocrático reportado en la literatura es los procesos de toma de decisiones. 
En buena medida, es la profesora a quien se le confiere el poder sobre las 
decisiones convivenciales y, hasta cierto punto, curriculares. Por esto, cuando 
incluye a sus estudiantes en la toma de decisiones, ella efectivamente está 
cediendo parte del poder que se le ha dado institucionalmente. Y el grado en 
el que se dé esta cesión es determinante de qué tan democrática es su aula.

Ahora bien, como en un aula de clase la necesidad de tomar nuevas y 
ajustar viejas decisiones puede surgir en cualquier momento, el principio 
del asamblearismo, mencionado más arriba, representaría quizás la forma 
democrática más orgánica.

Además de la cantidad de decisiones que se abren a la participación de las 
estudiantes y de qué tan orgánicamente surgen, vale la pena considerar tam-
bién el nivel de su participación en los procesos de toma de decisiones. Una 
perspectiva de amplia difusión en el campo educativo en las últimas décadas 
es la del modelo de Hart (1992) de una “escalera de la participación” de las 
jóvenes. Este autor propone entenderla en ocho niveles que van desde falsos 
procesos de participación a través de manipulación, decoración y participación 
meramente simbólica; que pasan por un involucramiento superficial de las 



42

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

jóvenes a través de informarles y explicarles las decisiones tomadas por las 
adultas, con o sin consulta previa; y que van hasta procesos en los que las 
jóvenes efectivamente participan como decisores ya sea en procesos iniciados 
por las adultas, por ellas mismas, o de manera compartida en condiciones 
de igualdad (Hart, 1992, p. 10). Entre más arriba en la escalera de Hart se 
encuentre un aula, más garantiza que la voz, los intereses, las propuestas 
y la autonomía de las estudiantes puedan materializarse y, por lo tanto, que 
nos encontremos frente a un aula más democrática.

Un estudio de Cubides (2001) sugiere que muchos espacios institucionali-
zados de toma de decisiones, establecidos con el fin explícito de hacer más 
democráticos los colegios y las aulas, son realmente “espacios de seudopar-
ticipación” (2001, p. 17). Por ejemplo, él encontró que, en muchas ocasiones, 
cuando en los denominados “círculos de participación” o “reuniones de clase” 
la docente plantea una problemática que está ocurriendo en el grupo para 
que las estudiantes busquen posibles soluciones, se suelen elegir al final del 
proceso sólo las ideas que coinciden con la visión de la docente. De modo 
similar, en la elección de las representantes estudiantiles que conforman el 
gobierno escolar, la profesora suele tener injerencia para promover un mo-
delo de representante con características que se ajusten a los valores de la 
institución educativa.

Un ejemplo de un aula democrática en el cual se ha llegado hasta los niveles 
más altos de la escalera de Hart en procesos de toma de decisiones es el de 
Monsalvo (2007), quien muestra cómo, a partir de la realización de talleres 
deliberativos con las estudiantes, éstas llegan a definir democráticamente las 
normas de convivencia en el aula. También lo sería el de Fernández-Balboa 
(2007) mencionado en la sección anterior, en el cual se negocian con los 
estudiantes los criterios de evaluación.

Acción política directa

Ya vimos antes que la acción política de las ciudadanas no se limita a los 
canales institucionalizados de la democracia, sino que también puede darse 
a través de acciones políticas directas. En un aula de clases, la naturaleza 
no institucionalizada de estas acciones hace sean especialmente suscep-
tibles de ser minimizadas o incluso reprimidas por las profesoras, quienes 
con frecuencia podrían verlas como disrupciones o perturbaciones al orden 
natural y regular de la clase. Además, en muchos casos, es a través de estas 



43

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

acciones que las estudiantes desafían las estructuras de poder mediante 
cuestionamientos que seguramente no circulan por los canales institucionales 
participativos o deliberativos regulares.

Algunos casos recientes de protesta y presión por medio de escrache,3 ante 
situaciones de acoso y abuso sexual en universidades y ante la pasividad 
de las autoridades para manejarlas de maneras satisfactorias, ilustran de 
manera algo dramática acciones políticas directas contestatarias en el aula 
de clases. En estos casos, estudiantes llenaron de grafitis las paredes de 
salones de clase y de sus universidades, en los que denunciaban a algunos 
profesores como acosadores o abusadores y exigían la suspensión de sus 
actividades docentes (Las igualadas, 2020; El Espectador, 2020). Pero pode-
mos encontrar acciones políticas directas por parte de estudiantes también en 
situaciones más cotidianas: por ejemplo, el programa Aulas en Paz (Chaux, 
2012) promueve que, ante actos de bullying que un grupo de la clase realiza 
sistemáticamente sobre las más débiles del salón, las demás estudiantes de 
manera firme y asertiva se opongan públicamente a dichos actos.

Construcción de comprensión pública

Como ya lo vimos antes, autoras como Habermas (1981) y Benhabib (1996) 
han subrayado la importancia para la democracia de los procesos de forma-
ción de una comprensión de los asuntos de lo público. En un aula de clases, 
esto se traduce en un reconocimiento de la importancia que tiene que las 
estudiantes puedan expresarse y conversar entre sí para ir construyendo 
una valoración y una comprensión de los asuntos que atañen al aula como 
comunidad: como vimos antes, de convivencia, curriculares y emergentes. 
Por ejemplo, en las universidades en las que trabajamos, recientemente se 
han difundido en redes sociales estudiantiles, memes donde se expresa 
humorísticamente la experiencia de fatiga por sobrecarga de trabajo de 
muchas estudiantes y la falta de razonabilidad de algunas profesoras a la 
hora de pedir tareas y trabajos. Esta práctica pone sobre la mesa algunos 
asuntos de interés de la comunidad, y pone a las estudiantes y profesoras a 
pensar sobre ello y a continuar una conversación en la cual se van formando 
comprensiones sobre la situación, sobre su magnitud, sobre su significancia 

3 El escrache es un tipo de expresión popular que tiene como fin denunciar públi-
camente violaciones de derechos o actos de corrupción, a través de canales no 
institucionales, “mediante actos tales como sentadas, cánticos o pintadas [grafitis], 
frente a su domicilio particular [de la persona denunciada] o en lugares públicos" 
(Academia Argentina de Letras, 2003, p. 20).



44

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

o sobre a qué se debe, entre otras cosas.

La importancia de que estas conversaciones puedan ocurrir entre las es-
tudiantes y no sólo con la profesora se puede entender al reconocer que, 
normalmente, la figura de autoridad de esta última puede ser tan fuerte que 
inhiba las expresiones y las comprensiones de las estudiantes o que deter-
mine cuáles se consideran legítimas o válidas. En la medida en que haya 
mayor libertad e independencia para que los intereses, gustos, demandas 
y necesidades de las estudiantes circulen en el aula, nos encontraríamos 
ante escenarios en los que los valores centrales de la democracia podrían 
estarse materializando de forma más profunda. Cada vez que las profesoras 
reprimen estas conversaciones o insisten en que siempre ocurran bajo su 
supervisión o vigilancia –y por lo tanto bajo la posibilidad de su censura–, 
están efectivamente llevando el aula por un camino antidemocrático.

¿Cómo interactuamos y nos comunicamos en la participación demo-
crática?

Los diferentes procesos de participación política en el aula –toma de deci-
siones, acción política directa, construcción de comprensión pública– están 
mediados por el modelo de democracia que se asume, el cual define la 
manera en que los miembros del aula interactúan y se comunican para la 
construcción y desarrollo de su comunidad. Aquí identificamos tres modos 
de comunicación: uno en el que la interacción es ausente; uno en que hay 
interacción y la comunicación se basa fundamentalmente en la argumenta-
ción; y uno en el que la comunicación se amplía a otras formas diferentes a 
la argumentación.

Comunicación ausente de interacción

Hay situaciones de participación política que carecen de interacción por parte 
de los miembros de la comunidad. Un ejemplo prevalente en el aula son los 
sistemas de votación en los cuales las estudiantes toman decisiones colec-
tivas, simplemente expresando su interés o preferencia individual a través 
del voto, sin tener ningún tipo de discusión o interacción previa entre ellas. 
Concretamente, se puede ver en situaciones en las cuales las estudiantes 
eligen una representante del curso para tomar decisiones por ellas con la 



45

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

profesora o en algún órgano de participación escolar, todo con base en una 
información que reciben unidireccionalmente sobre las propuestas de los 
candidatos. También puede ocurrir que las profesoras les propongan a las 
estudiantes diferentes alternativas de evaluación y éstas, sin discusión previa, 
hagan una votación para elegir cuál prefieren. En estos casos, aunque las 
estudiantes reciben información, esta comunicación es en una vía y no hay 
lugar para la interacción.

La participación democrática con interacción ausente presenta varias limitacio-
nes. Por un lado, supone que la arena política no es un espacio de encuentro 
con otras personas, y que más bien se circunscribe al mundo privado: cada 
una analiza y decide por su cuenta. En contraste, la interacción en la partici-
pación puede favorecer transformaciones en las ciudadanas. Cuando éstas 
se comunican e interactúan, pueden compartir y comprender mutuamente sus 
diferencias, sus necesidades individuales y sus intereses comunes, y esto 
las puede llevar a enriquecer sus comprensiones, por ejemplo, ampliando 
su perspectiva sobre algún asunto de interés común. Por otro lado, cuando 
la participación sucede a través de la votación sin interacción, se limita casi 
exclusivamente a procesos de toma de decisiones, dejando de lado otros 
procesos participativos como la acción política directa y la construcción de 
opinión pública. Es allí donde se abre campo a dos modos de participación en 
los cuales sí hay interacción: uno basado en la argumentación y otro basado 
en formas más amplias de comunicación.

Comunicación enfocada en argumentos

La interacción en la participación se puede dar a través de la deliberación 
argumentativa, en donde las participantes se reúnen para intercambiar ar-
gumentos alrededor de un asunto de interés colectivo, con miras a lograr la 
persuasión de las interlocutoras, analizar y seleccionar los mejores argu-
mentos e idealmente llegar a un consenso (Habermas, 1994). En contraste 
con la comunicación ausente de interacción, la comunicación enfocada en 
argumentos permite la participación alrededor, no sólo de procesos de toma 
de decisiones, sino también de acción política directa y de construcción de 
comprensión pública.

Los espacios de discusión y decisión a modo de asambleas de clase, como 
los reportados en varios artículos (p. ej. L. Ibáñez, 2014; Sánchez, 2018; 
Harell, 2020), parecen ser especialmente propicios para una comunicación 



46

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

argumentativa. Dado que son espacios controlados por la profesora, ésta 
puede promover que la conversación proceda a través de argumentos, así 
como buscar garantizar unas condiciones igualitarias de participación de-
mocrática –que cada estudiante tenga la misma posibilidad que la profesora 
de participar en la argumentación–. Sin embargo, esto no excluye que otros 
procesos democráticos de formación de comprensión pública o de acción 
política directa puedan eventualmente buscar crear este tipo de condiciones.

Si bien la deliberación implica una ventaja importante frente a la participa-
ción con comunicación ausente, la comunicación exclusivamente basada 
en argumentos ha sido cuestionada por varias razones. Primero, favorece a 
quienes han desarrollado la capacidad de argumentación y excluye a quienes 
utilizan o valoran otras formas de comunicación. Segundo, deja a un lado a 
estudiantes pequeñas que, por su nivel de desarrollo cognitivo y comunicati-
vo, o, a juicio de las profesoras, no cuentan con una capacidad satisfactoria 
para argumentar. El caso de las asambleas deliberativas en preescolar para 
acordar normas de clase, reportado por Sánchez (2018), podría mostrar una 
excepción a esta objeción; sin embargo, su descripción no es suficientemente 
detallada para saber de qué modo procede la deliberación allí. Tercero, des-
conoce el papel de las emociones en la construcción de una comprensión 
pública. Y, finalmente, supone una ideal de unidad a través del consenso que 
puede ser, no solo poco posible, sino también poco deseable. De allí que se 
propongan modos de comunicación más amplios.

Comunicación más allá de los argumentos

Como lo vimos antes, en modelos democráticos como el comunicativo de 
Young (1996) y el agonístico de Mouffe (2005 y 2007) se ha propuesto dar 
legitimidad democrática a formas de comunicación pública no argumentati-
vas o deliberativas, como el saludo, la narración de historias testimoniales y 
literarias, la retórica y el arte. 

En un aula de clase, estas formas comunicativas pueden cumplir muchos 
papeles. La narración de historias testimoniales usualmente puede acercar 
a algunos miembros de la clase a la experiencia de otras, para que así las 
comprendan más profundamente a través de la empatía. Esto, a su vez, 
puede llevar a incidir en la cultura del aula o a toma de decisiones sobre 
asuntos relevantes correspondientes. Por ejemplo, en algunas de nuestras 
clases, estudiantes mujeres han expresado sus miedos narrando sus histo-



47

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

rias de cómo se vive caminar todos los días hacia el colegio o la universidad, 
sintiéndose intimidadas por hombres que les lanzan piropos y las acosan en 
la calle. Al hacerlo, han instado a sus compañeros hombres a abstenerse de 
hacerlo para así crear un espacio más seguro en el aula y el mundo exterior. 
En otro ejemplo, las historias contadas por estudiantes con discapacidad visual 
de cómo han navegado los desafíos que la vida escolar les ha presentado 
pueden llevar a adaptar el salón y las clases en general.

Algunas formas comunicativas de las jóvenes hoy en día apelan al humor, 
a través de géneros populares como los memes que se difunden en redes 
sociales y las caricaturas que las estudiantes pueden dibujar en lugares como 
los tableros de los salones de clase. Por medio de la exageración directa o 
a través de analogías, entre otros, las formas humorísticas pueden ayudar a 
visibilizar un asunto de interés de la clase atrayendo la atención de las demás 
estudiantes hacia él, y afirmando una manera de percibirlo. Un ejemplo es 
el caso antes mencionado de la difusión de memes sobre la sobrecarga de 
trabajo estudiantil.

En otros casos, estas formas de expresión buscan hacer directamente una 
denuncia pública, por ejemplo a modo de escrache, y toman más claramen-
te una connotación de acción política directa de presión para detener una 
forma abusiva de uso de poder o para prevenir que se repitan situaciones 
consideradas injustas por algunas estudiantes. Los casos mencionados an-
tes de grafitis de denuncia sobre acoso sexual por parte de profesores son 
ejemplos de esto. 

Los papeles que señalamos aquí para otras formas comunicativas más allá de 
los argumentos claramente no agotan todas sus posibilidades. Justamente, 
una democracia amplia en el aula no intentaría cerrar las posibilidades de 
interacción y comunicación, sino, más bien, abrirlas, para permitir la renova-
ción creativa de la comunidad.

¿Cómo surgen los espacios de participación democráticos?

Por último, distinguimos los procesos democráticos diseñados específicamen-
te para fines de participación, normalmente dentro de un orden institucional, 
de aquellos que emergen de manera espontánea como resultado directo 
del transcurrir de la vida en el aula de clases. Los primeros son los que se 
describen más comúnmente en la literatura. Los segundos, mucho menos 



48

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

visibles y menos legitimados como democráticos, pueden abrir aún más la 
posibilidad al cambio y a visiones alternativas de la realidad que se salen 
del status quo (J. E. Ibáñez, 2014), especialmente cuando son definidos por 
las estudiantes.

Espacios diseñados

Los espacios diseñados son acotados, pues los asuntos que se conside-
ran allí son establecidos con anterioridad. Son típicamente definidos por la 
profesora y es ella quien decide el cuándo, el cómo y el qué del ejercicio 
democrático. En estos casos, ella juega un papel central como autoridad 
y es quien anima a las estudiantes a participar (Laguardia & Pearl, 2005). 
Ejemplos comunes que se pueden encontrar en el aula son los casos en los 
que la docente planea dedicar una clase para que las estudiantes voten por 
determinada decisión sobre asuntos curriculares, para acordar las normas 
de la clase a comienzo de año o para que se elija la representante del curso 
ante el Consejo Estudiantil.

Aunque son menos frecuentes, también hay situaciones en las que los 
espacios planeados son diseñados por las estudiantes. Es decir, son ellas 
quienes se apropian de la definición de los procedimientos a seguir y de los 
asuntos a poner en consideración. Por ejemplo, pueden pedir un espacio a 
su profesora para hacer una votación sobre algo que les interesa como una 
salida pedagógica, una actividad extracurricular, o la decoración que van a 
utilizar para celebrar un evento. Retomando la idea de la escalera de parti-
cipación de Hart (1992) que hemos descrito anteriormente, se podría decir 
que en estas situaciones el ejercicio es más genuinamente democrático que 
cuando es liderado exclusivamente por la docente. 

Espacios emergentes

En los espacios emergentes se configura una manera diferente de ejercer la 
democracia como algo que puede ser contingente y no diseñado de antemano. 
Esta visión se aleja de concepciones hegemónicas de la democracia y es más 
bien consecuente con aproximaciones que enfatizan el carácter inesperado 
y emancipatorio de la acción política, como las de Arendt, Rancière y Santos 
(Aguiló, 2009; Biesta, 2009; Dikeç¸ 2013). 



49

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Los espacios emergentes surgen frecuentemente desde abajo, ya que no 
requieren del aparato institucional. Justamente por esa razón pueden ser 
más fácilmente iniciados y liderados por las estudiantes, lo cual los hace 
consistentes con los últimos escalones de la escalera de Hart (1992), aun-
que no se refieran necesariamente a toma de decisiones. Sin embargo, no 
se excluye que sean iniciados y liderados por la profesora. Por ejemplo, se 
podría pensar en situaciones en las que la docente proteste espontáneamen-
te frente a sus estudiantes –no haciendo uso de su poder sino invitando a 
las estudiantes a tomarla como una igual– para llamar la atención sobre un 
asunto que concierne a la comunidad del aula, como que están discriminado 
a alguien porque es homosexual.

Frecuentemente aparecen como procesos de acción política directa o de 
construcción de comprensión pública, aunque no se excluye que puedan 
incluir toma de decisiones. Un ejemplo relativamente común aparece en las 
situaciones en las que las estudiantes se toman un tiempo de la clase para 
expresar su inconformidad con las reglas de evaluación y para insistir en que 
la profesora las modifique.

Reconocer la posibilidad de espacios de participación liderados espontá-
neamente por las estudiantes es crucial para ampliar la visión de la acción 
democrática en el aula. Por un lado, como lo argumenta Rancière (2010; ver 
también Biesta, 2009, y Dikeç¸ 2013), este tipo de espacios de democracia 
desde abajo puede ser determinante para manifestar disenso con el orden 
establecido y, por ende, abrir la posibilidad a nuevas relaciones y realidades 
dentro de la comunidad. Por otro lado, el reconocimiento de estos espacios 
emergentes se aleja del modelo de democracia centrado en el adulto y que no 
tiene en cuenta las dinámicas sociales de las estudiantes (Herrera y Muñoz, 
2008). Se puede decir que es gracias a estos dos elementos que se puede 
resolver aquí la paradoja de la democracia en el aula que mencionamos en la 
introducción: la de que, cuando aparece dicha democracia, generalmente lo 
hace sólo gracias a una decisión tomada monárquicamente por las profesoras. 
En lugar de esto, cuando las estudiantes actúan como iguales a la profesora, 
cuando se convierten en sus iguales, la democracia ya no se origina en un 
poder institucionalizado no democrático (Ruitenberg, 2015). Podemos ver esto 
en un ejemplo de una experiencia reciente de teatro invisible en un curso de 



50

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

una de las autoras –una obra de teatro que ocurre en un lugar público sin que 
la audiencia, conformada por quienes desprevenidamente se encuentran en 
el lugar, sepan que lo que ocurre es una obra ensayada4–. Allí, el profesor 
usó su autoridad contra una estudiante que se había atrevido a criticar en 
clase un texto del que él es coautor –de hecho, una versión preliminar de este 
artículo–, atacándola con palabras fuertes y, en un punto, pidiéndole salirse 
del aula. Cuando otra estudiante del salón se enfrentó al profesor diciéndole 
que estaba siendo injusto y exigiéndole que no tratara así a su compañera, 
ella efectivamente actuó como una igual y, por lo tanto, materializó a través 
de su acción el principio de igualdad de poder de la democracia. La radicali-
dad de esta forma de democracia proviene, en parte, justamente de que su 
emergencia no se originó en el poder del profesor.5

 A su vez, los espacios emergentes pueden ser episódicos o continuados. 
Los primeros (episódicos) son efímeros y contingentes. Como lo describen 
Arendt y Rancière, en estos espacios de aparición los sujetos establecen una 
relación política con otros y cuestionan el orden establecido (Dikeç¸ 2013). Un 
ejemplo de espacios emergentes episódicos es el de los casos de escraches 
ya descritos anteriormente, en el que estudiantes de universidades en Bogotá 
denunciaron casos de acoso sexual por parte de un docente, escribiendo 
grafitis en el salón de clases (Las igualadas, 2020; El Espectador, 2020). 
Otros ejemplos podrían ser que todas las estudiantes se pinten las uñas de 
color rojo para protestar frente a la prohibición de hacerlo, o las conversa-
ciones que las estudiantes sostienen durante el descanso para compartir 
sus opiniones sobre un sistema de calificación injusto. Por su parte, los es-
pacios emergentes continuados se refieren a acciones colectivas reiteradas 
que usualmente buscan expresar demandas, ejercer presión en contra del 
sistema establecido o reivindicar derechos de determinado grupo. A un nivel 
más amplio, los movimientos sociales podrían incluirse en esta categoría 
(Santos, 2004). Al nivel del aula de clases, se podría pensar en ejemplos de 
negociación espontánea pero continuada o en acciones reiteradas de acti-
vismo; por ejemplo, un grupo de estudiantes que se ha organizado, aunque 

4  El teatro invisible es una técnica del teatro del oprimido, desarrollado por Augusto 
Boal. El lugar donde ocurre la obra es acorde a la situación representada, de modo 
que parezca plausible en ese contexto. La obra gira alrededor de algún asunto 
problemático de orden social o político, y su propósito último es generar reflexión 
crítica en la audiencia, así como también, en algunos casos, hacer que se confronte 
con sus propias reacciones en la situación (Perafán, 2014).
5  En el caso de esta obra, el profesor, la estudiante atacada, dos tutoras y otro 
estudiante eran las actrices confabuladas. La estudiante que decidió enfrentar al 
profesor autoritario era, junto con el resto de la clase, la audiencia desprevenida. Al 
final de la obra se reveló que ésta había sido planeada y actuada, y se dio paso a 
una reflexión sobre lo sucedido.



51

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

sea informalmente, para constantemente cuestionar a su profesora sobre las 
decisiones curriculares que toma. 

Por último, queremos resaltar que los espacios emergentes, incluso cuando 
son dirigidos por las estudiantes, también pueden perpetuar relaciones in-
equitativas dentro del aula. Por ejemplo, cuando las iniciativas son atendidas 
y seguidas por las estudiantes solo cuando esos espacios son iniciados por 
estudiantes de alto estatus social en el grupo. También, cuando la docente los 
reconoce como legítimos o democráticos sólo si las estudiantes que lideran 
son aquellas que se ajustan a la visión de “buena estudiante” que tiene la 
docente –por ejemplo, las más aplicadas y disciplinadas–, o si se plantean 
ideas que la misma docente considera válidas. De lo contrario, los espacios 
emergentes corren el riesgo de ser tildados como actos de indisciplina o re-
beldía y las estudiantes involucradas pueden ser vistas como problemáticas 
o disruptivas.

Comentarios finales

Como ya lo mencionábamos desde la introducción, la imagen claramente 
predominante en la literatura sobre un aula democrática generalmente se 
reduce a la participación, a través del voto, en procesos de toma de decisio-
nes, sobre algunos asuntos convivenciales o curriculares. En este artículo 
ampliamos la noción de un aula democrática en las dimensiones relacionadas 
con los asuntos alrededor de los cuales gira la democracia, los tipos de pro-
cesos mediante los cuales opera la democracia, las formas de comunicación 
entre ciudadanas propias de la democracia, y la forma en que se originan los 
espacios democráticos. Con ello pretendemos contribuir a expandir nuestra 
mirada de lo democrático hacia otros tipos de experiencias, que nos permitan 
estudiarlas y abordarlas en la práctica de nuevas maneras.

El camino que elegimos recorrer para esto consistió en primero prestar aten-
ción a los debates en la literatura alrededor de la democracia y a los consi-
guientes modelos o formas de democracia, para ver de qué manera podían 
informar nuestra apreciación de lo que es un aula democrática. Sabemos que 
esto puede ser arriesgado, porque podría caer en el adultocentrismo que es 
objeto de crítica por varias autoras (p. ej. Herrera y Muñoz, 2008) y a la cual 
nosotras nos sumamos. Al fin y al cabo, las discusiones teóricas sobre la 
democracia en las que nos hemos basado se refieren casi exclusivamente 
a los modos en los que los adultos se organizan y actúan políticamente. 



52

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Cada lectora podrá juzgar en qué medida hemos logrado situar la discusión 
apropiadamente en las aulas de clase, y discernir qué de allí puede y qué no 
puede iluminar nuestra mirada en este dominio.

En este texto defendimos los ideales democráticos alrededor de la libertad 
y la igualdad en la autodeterminación, no sólo en lo individual sino en lo 
colectivo; y mostramos que esto se materializa en la participación. Pero, 
también, sabemos que existen muchas dificultades, contradicciones y dilemas 
en el intento de hacer realidad dichos ideales en un aula. Por ello, delibe-
radamente elegimos no ser prescriptivos. Nuestra invitación, en últimas, es 
a explorar nuevas y creativas formas de experimentar con lo democrático 
(como lo propone Biesta, 2017), como un ejercicio de praxis colectiva entre 
profesoras y estudiantes, y a cuyo examen crítico creemos que este artículo 
puede contribuir.

Referencias

Academia Argentina de Letras. (2004). Boletín de la Academia Argentina 
de Letras. Tomo LXVIII, 267-268. Recuperado de https://www.letras.edu.ar/
wwwisis/indice/Boletin%202003%20-%20267-268.pdf  [Fecha de consulta: 
11 de marzo de 2021].

Aguiló, A. J. (2009). La democracia contrahegemónica en la teoría política 
de Boaventura de Sousa Santos: Notas sobre un proyecto emancipador para 
el siglo XXI. Res Publica. Revista de Filosofía Política, ‘Presente, pasado y 
futuro de la democracia’ (suplemento 1), 377-383. Recuperado de  https://
digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/94238/1/La%20democracia%20
contrahegem%c3%b3nica%20en%20la%20....pdf [Fecha de consulta: 11 
de marzo de 2021].

Althof, W. (2008) The Just Community Approach to Democratic Educa-
tion: Some Affinities. En K. Tirri (ed.), Educating Moral Sensibilities in Urban 
Schools (pp.145-156). Rotterdam: Sense Publishers.

Apple, M. (1999). Rhetorical Reforms: Markets, Standards and Inequality. 
Current Issues in Comparative Education, 1 (2), 6–18.

Arendt, H. (1958/2009). La condición humana, Buenos Aires: Paidós.



53

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Barber, B. (1998). Un lugar para todos. Cómo fortalecer la democracia y 
la sociedad civil, Barcelona: Paidós.

Beane, J. A. & Apple, M. W. (1995). The Case for Democratic Schools. En 
M. W. Apple y J. A. Beane (eds.), Democratic Schools, (pp. 1-25). Alexandria: 
ASCD.

Benhabib, S. (1996). Toward a Deliberative Model of Democratic Legitima-
cy. En S. Benhabib (ed.), Democracy and Difference. Contesting the Bound-
aries of the Political (pp. 67-94). Princeton: Princeton University Press.

Biesta, G. (2009). Sporadic Democracy: Education, Democracy and the 
Question of Inclusion. En M. S. Katz, S. Verducci y G. Biesta (eds.), Education, 
Democracy and the Moral Life (pp. 101-112). New York: Springer.

Biesta, G. (2017). Don’t Be Fooled by Ignorant Schoolmasters: On the 
Role of the Teacher in Emancipatory Education. Policy Futures in Education, 
15 (1), 52-73.

Castoriadis, C. (1975/2013). La institución imaginaria de la sociedad. Vol. 
1 Marxismo y teoría revolucionaria. Barcelona: Tusquets.

Chaux, E. (2012). Educación, convivencia y agresión escolar. Bogotá: 
Uniandes.

Chaux, E. y Bustamante, A. (2017). Law, Morality, and Culture at School. 
En C. Tognato (ed.), Cultural Agents Reloaded: The Legacy of Antanas Mockus 
(pp. 401-420). Boston: Harvard University Press.

Collins, J., Hess, M. E. y Lowery, C. L. (2019). Democratic Spaces. How 
Teachers Establish and Sustain Democracy and Education in Their Class-
rooms. Democracy & Education, 27 (1), 1-12.

Cubides, H. (2001). Gobierno escolar: cultura y conflicto político en la 
escuela. Nómadas, 15, 10-23.

Cunningham, F. (2002). Theories of Democracy. A Critical Introduction. 
Londres: Routledge.



54

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Dewey, J. (1916/2008), Democracy and Education. An Introduction to 
the Philosophy of Education. Recuperado de: http://www.gutenberg.org/
files/852/852-h/852-h.htm [Fecha de consulta: 11 de marzo de 2021).

Dikeç¸ M. (2013). Beginners and equals: Political subjectivity in Arendt and 
Rancière. Transactions of the Institute of British Geographers, 38, 78-90.

Dryzek, J. y Niemeyer, S. (2010). Pluralism and Meta-consensus. En J. 
Dryzek (ed.), Foundations and Frontiers of Deliberative Governance (pp. 
85–118). Oxford, Oxford University Press.

El Espectador (2020, 3 de agosto). Los líos de tres profesores señalados 
de acoso en la U. Nacional. En: https://www.elespectador.com/noticias/edu-
cacion/la-historia-de-los-tres-profesores-de-antropologia-senalados-de-aco-
so-en-la-unal/ [Fecha de consulta: marzo 11 de 2021].

Fernández-Balboa, J. M. (2007). Chapter Six: Dignity and Democracy in 
the College Classroom: The Practice of Student Self-Evaluation. Counter-
points, 235, 105-128.

Feu, J., Serra, C., Canimas, J., Lázaro, L. y Simò-Gil, N. (2017). Democ-
racy and Education: A Theoretical Proposal for the Analysis of Democratic 
Practices in Schools. Studies in Philosophy and Education, 36 (6), 647-661.

Giroux, H. (1992). Pedagogy and the Politics of Hope: Theory, Culture, 
and Schooling. Boulder: Westview.

Habermas, J. (1981). Historia y crítica de la opinión pública. La transfor-
mación estructural de la vida pública. Barcelona: G. Gili.

Habermas, J (1994). Three Normative Models of Democracy. Constella-
tions, 1 (1), 1-10.

Hart, R. (1992). Children’s Participation from Tokenism to Citizenship. 
Florence: UNICEF Innocenti Research Centre.

Haste, H. (2017). Nueva ciudadanía y educación. Buenos Aires: Plane-
ta.



55

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Herrera, M. C. y Muñoz, D. A. (2008). ¿Qué es la ciudadanía juvenil? 
Acciones e Investigaciones Sociales, 26, 189-206.

Harell, K. F. (2020). The Value of Conflict and Disagreement in Democratic 
Teacher Education. Democracy & Education, 28 (1), 1-8.

Hoffman, M. L. (2014). Empathy, Justice, and Social Change. En H. L. 
Maibom (ed.), Empathy and Morality (pp.71-96). Oxford: Oxford University 
Press.

Ibáñez, J. E. (2014, octubre). Escuela pública, movimientos sociales y 
educación transformadora: Restricciones y desbordamientos [Presentación 
de ponencia]. IV Congreso de Educación para el Desarrollo, Vitoria-Gasteiz 
(España). Recuperado de: http://www.concejoeducativo.org/2015/escuela-pu-
blica-movimientos-sociales-y-educacion-transformadora-restricciones-y-des-
bordamientos/ [Fecha de consulta: 11 de marzo de 2021].

Ibáñez, L. (2014). Democracia, participación y negociación en el aula 
de música: una propuesta de investigación-acción [tesis de doctorado sin 
publicar]. Universidad de Granada (España). Recuperada de: https://hera.
ugr.es/tesisugr/24361434.pdf [Fecha de consulta: 11 de marzo de 2021].

Johnson, D. W. & Johnson, R. (2016). Cooperative Learning and Teaching 
Citizenship in Democracies. International Journal of Educational Research, 
76, 162–177.

Laguardia, A. y Pearl, A. (2005). Democratic education. En A. Pearl y C. 
R. Pryor (eds.), Democratic practices in education: Implications for teacher 
education (pp. 9-30). Landham: Rowman & Littlefield Education.

Las igualadas (2020, 30 de junio). La universidad que ignoró la denuncia 
pública de acoso sexual de 131 estudiantes. Video blog, recuperado de: 
https://www.youtube.com/watch?v=vG1alnTSq2Y&t=389s [Fecha de consulta: 
11 de marzo de 2021].

Maitles, H. y Gilchrist, I. (2005). “We’re Citizens Now!”: The Development 
of Positive Values Through a Democratic Approach to Learning. Journal for 
Critical Education Policy Studies, 3 (1), 85-111.



56

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Maturana, H. (1990). Biología del fenómeno social. Madrid: Talleres de 
Investigación en Desarrollo Humano (TIDEH).

Melnik, S. (2008). Libertad, prosperidad y la lucha por la democracia. 
Textos introductivos, México: FNST.

Mockus, A. (2002). Convivencia como armonización de ley, moral y cultura. 
Perspectivas, 32 (1), 19-37.

Monsalvo, E. (2007). El aula democrática. Normas de convivencia. Revista 
Iberoamericana de Educación, 41 (2), 1-12.

Moreno, M. y Mejía, A. (2016). ¿Cómo se siente ser un ciudadano? Ixtli: 
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 3 (5), 103-135.

Moreno, M. y Mejía, A. (2022). “Cuando no se logra nada, no le dejan a 
la comunidad otra salida” ¿Cómo llegan las y los estudiantes a tomarse su 
colegio? Revista Mexicana de Investigación Educativa, 27 (92), 47-76.

Mouffe, C. (1996). Democracy, Power, and the ‘Political’. En S. Benhabib 
(ed.). Democracy and Difference. Contesting the Boundaries of the Political 
(pp. 245-256). Princeton: Princeton University Press.

Mouffe, C. (2005). On the Political, Londres: Routledge.

Mouffe, C. (2007). Art and Democracy. Art as an Agonistic Intervention in 
Public Space. Open! Platform for Art, Culture & the Public Domain. Recupe-
rado de: www.onlineopen.org/art-and-democracy [Fecha de consulta: 11 de 
marzo de 2021].

Nussbaum, M. (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita 
de las humanidades. Buenos Aires: Katz.

Opp, K.-D. (1982). The Evolutionary Emergence of Norms. British Journal 
of Social Psychology, 21 (2), 139-149.

Perafán, B. (2014). Variaciones para una ciudadanía rococó. Revista de 
Docencia Universitaria, 12 (3), 335-363.

Posner, G. (2005). Análisis del Currículo. Bogotá: McGraw Hill.



57

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Power, F. C. y Higgins-D’Alessandro, A. (2008). The Just Community 
Approach to Moral Education and the Moral Atmosphere of the School. En L. 
Nucci y D. Narvaez (eds.), Handbook of Moral and Character Education (pp. 
230-247). Nueva York, Routledge.

Rancière, J. (2010). Dissensus: On Politics and Aesthetics. Nueva York: 
Continuum.

Rorty, R. (1989). Contingency, Irony and Solidarity. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Ruitenberg, C. (2015). The Practice of Equality. A Critical Understanding 
of Democratic Citizenship Education. Democracy & Education, 23 (1) 1-9.

Sánchez, M. T. (2018). Construyendo un aula democrática en educación 
infantil. Revista Interuniversitaria de Formación del Profesorado, 92 (32.2), 
55-67.

Sandel, M. (1996). Democracy’s Discontent. America in Search of a Public 
Philosophy. Chicago: Harvard University Press.

Santos, B. (2004). Democracia de alta intensidad: Apuntes para democ-
ratizar la democracia. La Paz: Corte Nacional Electoral.

Santos, B. y Avritzer, L. (2004). Democratizar la democracia. Los caminos 
de la democracia participativa. México: Fondo de Cultura Económica.

Santos, B. y Mendes, J. M. (eds.) (2017). Demodiversidad. Imaginar nue-
vas posibilidades democráticas. México: Akal / Epistemologías del Sur.

Singh, P. (2002). Pedagogising Knowledge: Bernstein’s Theory of the Ped-
agogic Device. British Journal of Sociology of Education, 23 (4), 571–582.

Shaw, M. E. (1981). Group dynamics (3rd ed.). Nueva York: McGraw-Hill.

Sorribas, P. M. & Garay, Z. (2014). La participación, entre la democracia 
participativa y la democracia directa. Aportes desde un enfoque psicosocial. 
Polis, 10 (2), 39-69.



58

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Tryggvason, Á. (2018). Democratic Education and Agonism. Exploring the 
Critique from Deliberative Theory. Democracy & Education, 26 (1), 1-9.

Urzúa, M. (2016). Una experiencia democrática en el aula [tesis de 
maestría sin publicar]. Universidad Austral de Chile (Chile). Recuperada de: 
http://cybertesis.uach.cl/tesis/uach/2016/egu.83e/doc/egu.83e.pdf [Fecha de 
consulta: 11 de marzo de 2021].

Young, I. M. (1996). Communication and the Other: Beyond Deliberative 
Democracy. En S. Benhabib (ed.), Democracy and Difference. Contesting 
the Boundaries of the Political (pp. 120-135). Princeton: Princeton University 
Press.


