
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Bioética para la educación 
del siglo XXI 

Autor(es): Vinicio Rodríguez, Jorge Enrique Linares Salgado 

Año de publicación / Ano de publicação: 2022 

DOI: 10.63314/ECUM8985 

 

Citación / Citação 

Rodríguez, V., & Linares Salgado, J. E. (2022). Bioética para la 
educación del siglo XXI. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 9(17), 11-28. https://doi.org/10.63314/ECUM8985 

 

https://doi.org/10.63314/ECUM8985


11

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Bioética para la educación del siglo XXI
Vinicio Rodríguez 

h.vinicio.rodriguez@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-4006-6907

Licenciado en derecho internacional por la Universidad de las Américas-Puebla; 
maestro en filosofía normativa: ética, política y derecho, por la Facultad de Filosofía 
y Letras de la UNAM; y candidato a doctor en el Programa de Posgrado en Bioética, 
en la Facultad de Medicina de la UNAM

Jorge Enrique Linares Salgado 
Universidad Nacional Autónoma de México 

lisjor@unam.mx 
https://orcid.org/0000-0003-1877-5675

Licenciado, maestro y doctor en Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM); profesor del Colegio de Filosofía 
de la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM y miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores. Líneas de investigación: ética de la ciencia y la tecnología, bioética 
y ética contemporánea.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 9 - Número 17 - 2022

pp. 11-28.

En este artículo se desarrolla una 
reflexión acerca de la importancia 
de la bioética en la educación del 
siglo XXI, para el desarrollo de 
acciones coordinadas, democrá-
ticas y con mayor participación 
en la consolidación de los com-
promisos sociales, orientados 
al cuidado del medioambiente y 
la biodiversidad. Partiendo del 
razonamiento de Imannuel Kant 
acerca de la relación entre el pro-
greso y la educación, se sostiene 
que son los bioeticistas quienes 
están llamados a proporcionar 
las herramientas necesarias para 
orientar los debates públicos con 
alto grado de complejidad, acerca 

Resumen - Resumo - Abstract

Este artigo apresenta uma reflexão 
sobre a importância da bioética na 
educação do século XXI, para o 
desenvolvimento de ações coorde-
nadas, democráticas e com maior 
participação na consolidação dos 
compromissos sociais, orientadas 
para o cuidado do meio ambiente 
e da biodiversidade. Com base 
no raciocínio de Imannuel Kant 
sobre a relação entre progresso 
e educação, argumenta-se que 
são os bioeticistas que são cha-
mados a fornecer as ferramentas 
necessárias para orientar deba-
tes públicos com alto grau de 
complexidade, sobre os riscos e 
benefícios implícitos nas diferen-

This article elaborates an as-
sessment concerning the relevan-
ce of bioethics for the 21st century 
education, on the improvement 
of coordinated and democratic 
actions with a major participation 
of society to consolidate compro-
mises oriented to the custody of 
the environment and biodiversity.  
Starting from the rationale of Im-
manuel Kant regarding the relation 
between progress and education, 
this article claims that bioethicists 
are called upon to provide the 
necessary tools for guiding public 
debates with high level of comple-
xity, about the risks and benefits 
implied in the different applications 



12

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Para citar este artículo:
Rodriguez, V & Linares Salgado, J (2022). Bioética para la educación del siglo XXI. 
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 9(17). 11-28.

Palabras Clave: bioética, derechos humanos, política, medioambiente, educación.
Palavras-chave: bioética, direitos humanos, política, meio ambiente, educação
Keywords: bioethics, human rights, politics, environment, education

Recibido: 	24/04/2021	 Aceptado: 24/05/2022

de los riesgos y los beneficios 
implícitos en las diferentes aplica-
ciones del desarrollo tecnológico-
científico. Sin embargo, se afirma 
a la vez que la bioética no es una 
disciplina exclusiva de los filóso-
fos expertos en materia moral ni 
que de ésta pueda esperarse la 
enseñanza necesaria para formar 
ciudadanos moralmente buenos 
o virtuosos; se trata más bien 
de una rama de la filosofía que 
abre espacios para el debate 
multidisciplinario y la acción 
intradisciplinaria. Asimismo, se 
ofrecen argumentos para mostrar 
que la enseñanza de la bioética 
no implica el abordaje de una 
dimensión exclusiva y aislada, 
es decir, como una disciplina 
estrictamente moral o jurídica; y 
que tampoco es posible desligar-
la de su naturaleza política. Sino 
que es precisamente esa triple 
dimensión normativa de la vida 
pública (ética-política-derecho) la 
que permite establecer un vínculo 
teórico-práctico para la consoli-
dación de la bioética, como una 
herramienta para guiar la búsque-
da de soluciones a los problemas 
ambientales del siglo XXI.

of technology and scientific deve-
lopments. Nevertheless, it also 
claims that bioethics is not a disci-
pline exclusively for philosophers 
with expertise in moral matters, 
nor it could be expected from it to 
teach citizens on how to become 
virtuous or morally good agents; 
it is more a branch of philosophy 
that opens spaces for multidiscipli-
nary debates and intradisciplinary 
actions. Also arguments are offe-
red to demonstrate that teaching 
bioethics does not imply an ap-
proach of a unique and isolated 
dimension, in other words, as a 
strictly moral or juridical discipline; 
nor it can be detached from its 
political nature. But it is precisely 
that triple dimension of public life 
(ethics-politics-law) that allows to 
consolidate the theoretical and 
practical founding of bioethics, as 
a search guide for solutions con-
cerning environmental problems 
of the 21st century.

tes aplicações do desenvolvimento 
científico-tecnológico. Entretanto, 
também se afirma que a bioética 
não é uma disciplina exclusiva de 
filósofos especialistas em assuntos 
morais, nem se pode esperar que 
ela forneça o ensino necessário 
para formar cidadãos moralmente 
bons ou virtuosos; é antes um ramo 
da filosofia que abre espaços para 
o debate multidisciplinar e a ação 
intradisciplinar. Da mesma forma, 
são apresentados argumentos para 
mostrar que o ensino da bioética 
não implica na abordagem de uma 
dimensão exclusiva e isolada, ou 
seja, uma disciplina estritamente 
moral ou jurídica; nem é possível 
dissociá-la de sua natureza política. 
Ao contrário, é justamente esta tripla 
dimensão normativa da vida pública 
(ética-política-lei) que permite esta-
belecer um elo teórico-prático para a 
consolidação da bioética como uma 
ferramenta para orientar a busca de 
soluções para os problemas ambien-
tais do século XXI.



Bioética para la educación del siglo XXI

I.

Cada época requiere un enfoque particular acerca de la educación, del 
conocimiento que es importante preservar por considerarlo valioso para ser 
transmitido a las siguientes generaciones. Con el paso de los siglos, vamos 
olvidando aquello que ya no es indispensable saber, lo que ya no se ajusta a 
las necesidades de una época particular. Fue indispensable, por ejemplo, para 
los antiguos navegantes, conocer la posición de los cuerpos celestes durante 
las diferentes temporadas del año para guiarse en las expediciones hacia 
nuevos territorios, pero con la invención de la brújula (primero la magnética 
y posteriormente la giroscópica), y más aún, actualmente con las tecnologías 
de geolocalización satelital, gradualmente se ha vuelto innecesario enseñar 
cómo guiarse en altamar por medio de las estrellas. De igual manera, formaron 
parte de un conocimiento vital para nuestros ancestros los tratamientos para 
curar las enfermedades infecciosas previas al año 1928, cuando Alexander 
Fleming descubrió la penicilina, y desde entonces, éstos han dejado de tener 
importancia para la enseñanza y el aprendizaje de la medicina. 

En ese sentido, la educación puede entenderse como un canal de comuni-
cación intergeneracional que se extiende a través del tiempo para garantizar 
nuestra supervivencia. Se educa para preservar la vida y para consolidar 
nuestras sociedades, es decir, se educa para saber cómo sostener nuestra 
propia existencia y también para desarrollar nuestro máximo potencial como 
seres sociales. 

Responder a la pregunta acerca del lugar que la filosofía ocupa en la edu-
cación ha de formularse en términos de los problemas que acontecen en 
este siglo XXI, que desde su inicio nos ha urgido a encontrar soluciones 
que nos enfrentan con paradigmas nunca alcanzados por la humanidad, 
concretamente, los problemas que ponen en riesgo el equilibrio ambiental y 
la pérdida de biodiversidad. ¿Qué se puede enseñar desde la filosofía, que 
contribuya a la educación de este siglo?; ¿a quién debería estar dirigida esa 
enseñanza?; ¿es la filosofía una vía para la educación de todas las personas, 
de todas las sociedades?

La idea de la educación asociada al progreso de la humanidad formó parte 
de las reflexiones y el debate filosófico de la Ilustración del siglo XVIII, época 



14

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

en la cual se consolidaron los fundamentos de las sociedades democráticas 
contemporáneas, inspiradas en los principios de libertad e igualdad. Uno de 
los principales exponentes de esa época fue Imannuel Kant. Él creía que 
los seres humanos estaban destinados a progresar, a depurar los errores 
del pasado ampliando los conocimientos relacionados con los temas más 
urgentes para una época. Por lo tanto, impedir a una generación llevar a 
cabo los cambios necesarios, obligándola a juramentar los compromisos 
del pasado sería:

Un crimen contra la naturaleza humana, cuyo destino original consiste, 
precisamente, en ese progresar. Por ende, la posteridad está en pleno 
derecho de rechazar todo acuerdo tomado de forma incompetente y 
ultrajante. (Kant, 2010, p.22)

Sin embargo, ese progreso depende necesariamente de una doble condición 
según la filosofía kantiana: la primera, implica que los ciudadanos salgan de 
la minoría de edad intelectual; y la segunda, que se garantice el espacio pú-
blico para la libre opinión y expresión ciudadanas. En términos de la primera 
condición, nos alienta a pensar por nosotros mismos, a tener el valor de usar 
nuestro propio entendimiento para salir de esa minoría de edad intelectual. 
Afirmaba que la pereza y la cobardía eran las causas principales que nos 
orillaban a permitir que otros se erigieran en nuestros tutores. 

Si puedo pagar, no tengo necesidad de pensar; otros se encargarán por 
mí de esa necesidad fastidiosa. (Kant, 2010, p.14)

Y en términos de la segunda condición, sostenía que: 

Cuando un pueblo entero quiere exponer sus reclamaciones (gravamen) 
no tiene sino el camino de la publicidad, a pesar de que la voz del filósofo 
se dirige confidencialmente al pueblo (que no se ocupa de eso y tiene po-
cas o ningunas noticias de sus escritos), debe dirigirse respetuosamente 
al Estado, implorándole que tome en consideración la necesidad popular 
del derecho. Por eso, la prohibición de la publicidad impide el progreso 
de un pueblo hacia lo mejor, aun en lo concerniente a sus exigencias 
mínimas, a saber, a su mero derecho natural. (Kant, 2004, p.161) 

Es decir, para el pensador alemán de la Ilustración, eran los filósofos quienes 
debían y podían llevar a cabo la enseñanza pública acerca de los deberes 
y los derechos de la ciudadanía frente al Estado. Lo anterior, debido a que 



15

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

se trataba de los derechos que se desprendían de la cualidad innata (na-
tural) de la humanidad: la libertad. Por lo tanto, era necesaria una reflexión 
racional rigurosa. Y sólo desde la filosofía se podía ejercer un razonamiento 
realmente libre.

En ese orden de ideas, y quizá de forma un tanto desesperanzadora, afir-
maba que:

Esperar que por medio de la formación de la juventud, primero en la 
educación familiar y luego en la escuela, desde la elemental a la superior; 
y mediante una cultura espiritual y moral fortalecida por la enseñanza 
religiosa, se llegue finalmente no sólo a lograr buenos ciudadanos sino el 
bien mismo, capaz de seguir progresando y de conservarse, constituye 
un plan que difícilmente llegará al resultado deseado.(Kant, 2004, p.164)

¿Qué podemos inferir de lo anterior, que nos sirva para responder a la pregun-
ta que motiva esta reflexión acerca del papel de la filosofía en la educación 
para el siglo XXI? Si bien es cierto que los problemas actuales relacionados 
con el deterioro y daño ambientales, así como la pérdida de la biodiversidad, 
no fueron considerados en el amplio espectro de la filosofía kantiana, es 
posible obtener algunas pautas de interpretación que nos orienten hacia la 
búsqueda de soluciones por la vía del progreso para las nuevas generaciones. 
Que nos sirvan para dilucidar cuáles son los compromisos que han resultado 
ultrajantes e incompetentes, obligándonos a proponer ideas y clarificar con-
ceptos en el debate y el espacio públicos a partir del marco normativo que 
establece nuestros deberes éticos y nuestros derechos como ciudadanía.

II.

La filosofía y la educación forman parte de un binomio indisoluble y nece-
sario, pero la relación entre éstas requiere de una nueva configuración para 
lograr resultados positivos para los problemas actuales. Los retos a los que 
se enfrenta la humanidad obligan a reformular algunas de las respuestas que 
se han ofrecido a las preguntas centrales que se plantean desde la filosofía 
y el surgimiento de la Modernidad. Ya sea que se busque la mejor manera 
para definir la ley justa de una sociedad, o que se intenten justificar las bases 
epistémicas de nuestros sistemas de creencias basadas en el conocimiento 
científico; la educación y la filosofía del siglo XXI deberán ceder un lugar 
primordial a la bioética, como una disciplina necesaria para la sobrevivencia 



16

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

y el progreso de la humanidad.  

El bios y el ethos son conceptos que durante siglos han guardado una dis-
tancia que ha parecido intransitable, por tratarse de ámbitos disímiles del 
conocimiento. El estudio de las diferentes formas de vida surge de un acer-
camiento netamente empírico al mundo que nos ofrece la naturaleza y sus 
diversas formas de vida, sus ecosistemas. En contraste con la tarea de la 
ética filosófica que busca la definición y la justificación de los conceptos que 
moldean el carácter de las personas y las sociedades. Nada podría resultar 
más diverso que la observación empírica de las diferentes formas de vida, 
por una parte, y la teorización y el análisis conceptual acerca de lo justo y lo 
injusto, por la otra parte.

Ahora bien, al igual que la filosofía, la educación implica amor y sabiduría: 
educar es uno de los mayores actos de humildad que pueda llevar a cabo 
el ser humano, es reconocer que no es posible saberlo todo, pero al mismo 
tiempo, alentar siempre a conocer más y comprender mejor. Educar desde el 
espacio académico implica formar estudiantes por medio de valores que les 
servirán para su desarrollo, es decir, se educa mostrando el lado más gentil 
posible de las relaciones humanas, pero al mismo tiempo, se les prepara 
para enfrentar la faceta más hostil de la vida en sociedad. 

La educación para las nuevas generaciones requiere que se incluyan, parti-
cularmente, la creatividad y la congruencia. La creatividad, para analizar los 
nuevos paradigmas que nos ha impuesto el aumento exponencial de nuestro 
poder de manipulación de la naturaleza mediante el avance tecnológico-
científico y proponer soluciones en consecuencia. Asimismo, es necesaria 
la congruencia para transmitir los conocimientos adquiridos hasta ahora de 
manera intergeneracional, basados en los valores sociales que resultan in-
eludibles para este siglo, pero a la vez llevándolos a la práctica mediante su 
confrontación con el desarrollo de la tecnología y la ciencia. 

En ese orden de ideas, resulta necesario definir programas de educación en 
perspectiva biocéntrica para modificar la relación entre los seres humanos 
y la naturaleza, que permitan introducir una cultura de la prevención de los 
riesgos y la asunción de responsabilidad desde la ciudadanía, el gobierno 
y las empresas. 

Al respecto, la pedagogía en perspectiva biocéntrica posibilita la reflexión 
acerca de la problemática ambiental como una crisis civilizatoria, de mane-
ra que La Naturaleza deje de ser entendida como un mero recurso natural 



17

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

susceptible de ser usado, aprovechado y explotado; para considerar otras 
cosmovisiones y marcos epistemológicos que integren el valor intrínseco de 
las especies no humanas, así como los diversos ecosistemas que conforman 
la vida en la Tierra. (Piazzi, 2021)

Algunos de los autores que han desarrollado propuestas teóricas compatibles 
con una pedagogía en perspectiva biocéntrica son Paulo Freire, pedagogo 
brasileño, y su educación libertaria de carácter colectivo y dialógico; Humber-
to Maturana y Francisco Varela, biólogos chilenos, con su explicación de la 
vida en términos de sistemas autopoiéticos; Ronaldo Toro, psicólogo chileno, 
y  su propuesta de educación vivencial para trascender de la metáfora del 
EGO a la del ECO; Fritjof Capra, físico austríaco, con la ecoalfabetización 
para recuperar principios básicos de la ecología para una nueva pedagogía. 
(Piazzi, 2021)

III.

El concepto de bioética fue introducido por primera vez en el ámbito académico 
del continente americano por Van Rensselaer Potter, en su artículo: Bioética: 
la ciencia de la supervivencia (1970) y posteriormente en el libro Bioética: el 
puente hacia el futuro (1971), definiéndola como la disciplina que busca una 
comprensión integral entre los sistemas vivos de la naturaleza y los sistemas 
de valores de los seres humanos. 

Fue precisamente en la década de 1970, cuando comenzaron a publicarse 
los primeros artículos científicos manifestando preocupación por la explosión 
demográfica mundial y el crecimiento acelerado de la industria que acapa-
raba cada vez más sectores productivos. Se afirmaba desde entonces que 
los cuestionamientos éticos acerca del uso y el aprovechamiento de la natu-
raleza estaban relacionados directamente con el crecimiento económico de 
los países con mayor desarrollo industrial. Estos cuestionamientos surgieron 
en el contexto del primer viaje a la luna, en 1969. Posteriormente, en 1972, 
el Instituto Tecnológico de Masachussets publicó el estudio Los Límites del 
Crecimiento, en el cual se incluía una serie de fotografías que mostraron por 
primera vez el planeta tierra visto desde el espacio exterior, lo cual contribuyó 
a consolidar una concepción diferente acerca de la Tierra, como una entidad 
que albergaba vida pero que disponía de recursos finitos y era vulnerable a 
las actividades humanas.(Brennan, Lo, 2020) Así mismo, fue en esa misma 
década cuando surgió el activismo ecologista a nivel internacional, con orga-



18

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

nizaciones no gubernamentales como Green Peace, fundada en el año 1971.

Previo a las preocupaciones ecologistas y el surgimiento del concepto bioética 
durante la segunda mitad del siglo XX, los orígenes del pensamiento que 
reflexiona éticamente acerca del valor de la naturaleza pueden rastrearse en 
la región interamericana, particularmente en los Estados Unidos de América, 
durante el siglo XIX y la primera mitad del siglo XX, con personajes como 
Henry David Thoreau, John Muir, Aldo Leopold y John James Audubon. Sin 
embargo, tanto Muir, como Leopold y Audubon, han sido criticados en años 
recientes desde el interior de las mismas fundaciones u organizaciones 
conservacionistas del país que han dado continuidad a sus investigaciones, 
como el Sierra Club y The National Audubon Society. Las críticas han esta-
do dirigidas a un problema de justicia social que ha estado presente en los 
EUA desde su constitución como Estado independiente, el problema de la 
discriminación racial. (Kashwan, 2020)

En un artículo publicado recientemente por la revista The Conversation, el 
Director del Programa de Investigación en Derechos Económicos y Sociales, 
de la Universidad de Connecticut, Prakash Kashwan (2020) publicó algunos 
de los datos más relevantes de su investigación acerca de las raíces racistas 
de los proyectos norteamericanos de conservación de la biodiversidad, los 
cuales han tenido influencia a nivel mundial debido al proceso globalizador 
del mercado de bienes y servicios relacionados con el aprovechamiento de 
los recursos naturales y la biodiversidad. 

Recientemente, en octubre del 2019, en Canadá se autorizó que las comu-
nidades indígenas del parque nacional ThaideneNené, en la Reserva Lutsel 
K’e Dene, puedan cazar, pescar y obtener ingresos como guardianes del 
territorio que han habitado durante generaciones. Es decir, por primera vez 
desde la colonización se les permitió obtener beneficios materiales por su 
labor ancestral de conservación y protección de la naturaleza. En general, 
afirma Kashwan (2020) que el movimiento conservacionista, en la región 
anglófona del continente americano, ha propiciado el desplazamiento de 
comunidades indígenas, obligándolas a abandonar sus tierras ancestrales; 
sus culturas han sido invisibilizadas y no han sido reconocidas sus valiosas 
aportaciones para la conservación de la biodiversidad en ese país.

Este problema de justicia social también ha estado presente en la región 
latinoamericana y ha formado parte de los debates contemporáneos de-
sarrollados en el marco del Sistema Interamericano de Protección de De-



19

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

rechos Humanos. En su informe del año 2002, la Secretaría General de la 
Organización de los Estados Americanos sobre Derechos Humanos y Medio 
Ambiente, reportó que los grupos más afectados por la falta de regulación 
ambiental han sido las comunidades originarias de la región latinoamericana. 
Las afectaciones:

Surgen del uso constante de las zonas forestales y de las zonas rurales 
en la búsqueda de materias primas, alimentos, agua, combustible y el uso 
de zonas de disposición de basura. (De Oliveira & De Faria, 2015, p.28) 

En consecuencia, la vinculación entre los problemas ambientales y las afec-
taciones a diferentes comunidades originarias de la región latinoamericana 
han dado lugar al surgimiento de un enfoque diferente. Por una parte, en 
relación con las implicaciones éticas en las regulaciones jurídicas para el 
aprovechamiento de los recursos que ofrece la naturaleza; y por la otra parte, 
acerca de la regulación de la propiedad de la tierra. La Corte Interamericana 
de Derechos Humanos, ha interpretado la tutela jurídica de la propiedad de 
la tierra y los recursos naturales desde un enfoque diferente al económico, 
que ha favorecido la protección del derecho individual al uso y goce de la 
propiedad privada, contrastándolo con el enfoque comunitario, que ha for-
mado parte de los usos y costumbres de las comunidades originarias. Los 
casos analizados por la Corte Interamericana han visibilizado la importancia 
de trascender la prioridad que han tenido los derechos que protegen los inte-
reses económicos privados, para consolidar una visión que también proteja 
el valor de los diferentes elementos bióticos y abióticos que sustenta la vida 
en el planeta. (Calderón, p.104)

IV.

La vinculación entre la (Méndez, 2015) bioética y el derecho, particularmente el 
bloque de derechos humanos conocido como DESCA (derechos económicos, 
sociales, culturales y ambientales) ha formado parte de un mismo desarrollo 
normativo internacional, que a partir de la década de 1990 ha propiciado la 
celebración de diferentes instrumentos jurídicos, ratificados por la mayoría 
de los Estados miembros de los sistemas universal e interamericano de pro-
tección de derechos humanos. En este desarrollo han participado de forma 
activa académicos de los campos científicos y filosóficos, representantes 
políticos y abogados, aportando así las bases para un debate multidiscipli-
nario internacional.



20

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Jorge Linares, investigador y profesor titular de la Facultad de Filosofía y Le-
tras de la Universidad Nacional Autónoma de México, afirma que la bioética 
surge como un proyecto teórico práctico anclado en una reflexión profunda 
desde el foro público internacional, orientado a “la reparación de las relaciones 
ambientales y nuestro puesto como seres humanos en el planeta” (Linares, 
2019). Por lo tanto, su objetivo principal implica una autocomprensión y un 
re-conocimiento de nuestra especie emparentada evolutivamente con todas 
las demás que cohabitan con nosotros en este planeta. Nuestra capacidad 
cerebral nos permite asumir responsabilidades y principios éticos, formula-
dos con base en los valores y las reglas que regulan la conducta humana, 
afirma Linares. Y es a partir de esta capacidad que se puede consolidar una 
comprensión del ser humano;

… ya no como una especie jerárquicamente superior o más valiosa, sino 
como una más en las complejas relaciones que se dan en la naturaleza 
y los ecosistemas.(Linares, 2019)

Víctor Méndez Baiges (2015), miembro del Observatorio de Bioética y 
Derecho de la Universidad de Barcelona, ha descrito a la bioética como la 
filosofía comprometida con los problemas de la época actual, afirmando que 
no se trata de conocimientos particulares definidos de manera exclusiva por 
expertos, sino un discurso común que se ha formado desde la cooperación 
multidisciplinaria. Los problemas contemporáneos que motivan este artículo 
(es decir, los problemas ambientales producidos por el avance tecnológico-
científico) exigen decisiones democráticas, mismas que requieren a su vez, 
y necesariamente, razones sustentadas en conceptos y argumentos que 
reflejen el valor de la idea de libertad que fundamenta la constitución de las 
sociedades democráticas.

Para Annabel Fossey (2015), investigadora de la Universidad Central de 
Tecnología de Sudáfrica, los cuestionamientos de la bioética abordan pre-
cisamente, el estudio de las conexiones entre los nuevos desarrollos de la 
tecnología, la biotecnología, la medicina, la biología y las ciencias ambien-
tales, por una parte; con las ciencias sociales y las humanidades, como el 
derecho, las políticas públicas y las teorías de la ética filosófica, por la otra 
parte1. Es decir, el espectro de la reflexión bioética implica a todas las formas 
de desarrollo y aplicación tecnológico-científica que tienen un impacto en las 
diferentes formas de vida y los ecosistemas del planeta; en conexión con las 

1 Fossey, Annabel, Bioethics in agricultural research and research management. In: 
G. Loebenstein G., Thottappilly G. (eds.), Agricultural Research Management, 2015, 
Springer, Dordecht, pp. 121-147. 



21

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

diferentes disciplinas normativas que rigen la conducta de las sociedades 
contemporáneas.   

María Casado, fundadora del Centro de Investigación del Observatorio de 
Bioética y Derecho de la Universidad de Barcelona, considera que:

La Bioética tiende al reconocimiento de la pluralidad de opciones morales 
presentes en las sociedades actuales, propugnando la necesidad de es-
tablecer mínimos acuerdos. Los procedimientos que permitan decisiones 
consensuales tienen una importancia fundamental. Si no hay acuerdo, 
el Derecho deberá establecer los límites de lo permitido; de ahí deriva 
la estrecha relación entre Bioética y Derecho, entendido como norma 
de conducta que emana de la voluntad de todos. Unir las nociones de 
Bioética y Derecho es importante, no para juridificar a la primera, sino 
para entender los valores constitucionales y los “principios generales de 
las naciones civilizadas” como acuerdo mínimo, a la luz de la Declaración 
de Derechos Humanos y de las demás declaraciones internacionales y 
convenios que forman parte de nuestro acervo común. (Casado, 2002)

En ese sentido, los derechos humanos funcionan como base jurídica, pero 
también como los mínimos éticos irrenunciables para establecer “pautas de 
conductas asumibles para todos, independientemente de la fundamentación 
de la que se parta” (Casado, 2016, p.178). Sin embargo, no es suficiente la 
certeza que la legitimación y el control del derecho nos provee, porque ni las 
leyes ni las convenciones o tratados internacionales, por sí mismas, pueden 
darnos todas las respuestas concretas para los diferentes problemas parti-
culares que el desarrollo tecnológico-científico plantea (Idem. p.180). Por lo 
tanto, afirma Casado, es necesaria la participación de la bioética en el debate 
democrático, como una reflexión ética previa a la consolidación de las normas 
comunes, pero posteriormente se requerirán decisiones de carácter jurídico y 
político, que aporten la eficacia necesaria para obtener los resultados o fines 
que se buscan a partir de ese debate público (Casado, 2002).

Ahora bien, en términos de los compromisos internacionales celebrados por 
medio de convenciones y tratados en el marco de la Organización de las 
Naciones Unidas, el debate para fundamentar la bioética se dio principal-
mente en torno a dos teorías contrapuestas: las teorías biocéntricas y las 
antropocéntricas. A partir de este debate, desde el biocentrismo se aportan 
diferentes justificaciones que afirman el valor de las diferentes formas de vida 
y los ecosistemas, independientemente de los fines e intereses de los seres 



22

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

humanos. Desde el antropocentrismo, se afirma que las especies vivas y los 
ecosistemas tienen un valor instrumental, porque el fin de la naturaleza es 
contribuir al bienestar de los seres humanos.

Esta colisión teórico-normativa encontró un espacio de conciliación e integra-
ción de argumentos durante las sesiones para la redacción del Convenio sobre 
la Diversidad Biológica, en el marco de la Conferencia de las Naciones Unidas 
sobre el Medio Ambiente y Desarrollo (también conocida como Cumbre de la 
Tierra o Cumbre de Río de Janeiro) en el año de 1992. En esta convención 
se definieron los compromisos globales acerca de temas relacionados con 
el medio ambiente, la salud, la biodiversidad y el desarrollo sostenible del 
planeta, así como el cambio climático. Con la participación de científicos y 
filósofos, se desarrollaron los conceptos y argumentos para definir el marco 
regulatorio internacional que reconoce el valor intrínseco de las diferentes 
formas de vida, pero al mismo tiempo, su utilidad instrumental para los fines 
de los seres humanos. Asimismo, se precisaron los diferentes tipos de valor 
que tienen la diversidad biológica y los diferentes ecosistemas, donde además 
del valor ecológico y el genético, también quedó establecido su valor social, 
económico, científico, educacional, cultural, recreacional y estético. 

V.

Son ya cinco décadas, desde que Van Ransealer Potter introdujo el concepto 
de bioética en el continente americano y desde que surgieron las primeras 
llamadas de alerta ambiental. Podemos afirmar que, en la actualidad, tanto 
los mínimos éticos como el marco jurídico para la protección de las diferentes 
formas de vida y los ecosistemas tienen ya un desarrollo suficiente, que se 
ha traducido en acuerdos y compromisos internacionales reconocidos por la 
mayoría de los países democráticos. Es decir, ya predomina en el foro público 
internacional el debate acerca de uno de los problemas particulares y más 
graves de este siglo XXI: el deterioro, daño y pérdida de los elementos bióticos 
y abióticos que sustentan la vida en el planeta, por causas antropogénicas. 
Sin embargo, los informes que anualmente se presentan en el marco de las 
cumbres y las convenciones de los sistemas universal de protección de de-
rechos humanos de la ONU e interamericano de la OEA, muestran que los 
objetivos establecidos desde las últimas tres décadas del siglo pasado no se 
han alcanzado aún, y el escenario que se pronostica para el futuro próximo 
es cada vez más preocupante.



23

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Recientemente, la Comisión Económica para América Latina y el Caribe 
(CEPAL) afirmó que se necesitan nuevos pactos entre sectores estratégicos 
para consolidar una transición posterior a la pandemia SARS-COV2, en tér-
minos de la cual se incluyan las aristas agroecológica, energética, cultural, 
ciudadana y de gobernanza. Esos pactos a su vez contribuirían a generar 
un círculo virtuoso de crecimiento económico, más empleos y el desarrollo 
de una matriz productiva de bajo carbono. De lo contrario, si se continúa 
con los sistemas de producción y consumo actuales, los daños ambientales 
profundizarán una crisis climática e hídrica con impactos más duraderos y 
severos que los que hasta ahora hemos experimentado. (IPS, 2020)

Esto último nos permite inferir lo mencionado anteriormente: no es suficiente 
con el diseño de normas generales y el pronunciamiento público de discursos 
con una profunda inspiración filosófica que introducen conceptos novedosos, 
que, si bien han servido para encontrar salidas institucionales a los nuevos 
retos que plantea el desarrollo tecnológico-científico, aún tenemos un pro-
blema serio de eficacia en el cumplimiento de los compromisos adquiridos 
internacionalmente. 

No es una tarea sencilla, la de materializar los deberes éticos mínimos y 
los derechos humanos relacionados con la materia ambiental y sus diferen-
tes aristas. Esto se debe en parte a su naturaleza colectiva y solidaria, en 
contraste con los deberes y derechos que se desprenden de las libertades 
individuales. Por ejemplo, para hacer exigible mi derecho a la libertad de 
expresión no necesito gestionar algún trámite administrativo que me permita 
ejercer ese derecho, es decir, no necesito tramitar un permiso o una licencia 
ante el Estado para dar mi opinión en público, simplemente puedo decidir 
publicar un artículo en algún periódico o revista, o predicar en alguna plaza 
o la vía pública acerca de mis creencias religiosas o filosóficas. Igualmente, 
puedo externar mis opiniones en materia política mediante las redes socio-
digitales. Por tratarse de una libertad que se ejerce de forma individual, la 
consumación de ese acto de libertad de expresión sólo tendría dos límites 
claros: respetar los derechos de los demás integrantes de la sociedad, la paz 
y el orden públicos, por una parte; así como mi voluntad y mi capacidad física 
y mental para llevar a cabo ese acto de expresión y opinión, por la otra parte. 

En contraste, los derechos colectivos se formulan de forma distinta. Por ejem-
plo, en relación con el derecho a la salud pública establecido en las diferentes 
constituciones latinoamericanas y los principales tratados internacionales de 
derechos humanos, todos tenemos el mismo derecho a exigir la atención 



24

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

médica de forma oportuna y eficaz ante la propagación de la pandemia por 
el SARS-COV2. Sin embargo, ante las necesidades que exige la atención 
de miles de casos de contagio en una región determinada, es necesario 
establecer procedimientos en el interior de las instituciones de salud pública 
para decidir a quién se debe atender prioritariamente entre todas las personas 
que presentan los síntomas relacionados con esa misma enfermedad viral. 

Pero, en los casos de los derechos colectivos que abarca la materia ambiental 
cabe preguntarnos ¿cómo nos hacemos acreedores o cómo podemos hacer 
exigibles los mínimos éticos que se instituyen en términos del derecho humano 
a un medio ambiente sano o adecuado? Es decir, ¿cómo podemos ejercer el 
derecho a verlos reflejados de manera positiva en nuestra vida diaria?, de tal 
manera que, ante la ausencia o menoscabo de las condiciones ambientales 
óptimas, se puedan argumentar y demandar afectaciones en nuestro perjuicio. 

Teresa Kwiatkowska (2001), profesora e investigadora del Departamento de 
Filosofía en la Universidad Autónoma Metropolitana en la Ciudad de México, 
expone la problemática que surge en torno a la exigencia y el cumplimiento 
de los deberes ambientales en las sociedades liberales. Afirma que en éstas 
solamente es posible conceder preeminencia a los deberes que impone la 
ética ambiental, al momento de definir las políticas públicas tendientes a la 
conservación, la administración y la regeneración de los recursos naturales, 
cuando se llega a situaciones límite que ponen en riesgo la sobrevivencia 
humana. Esto se debe a que el compromiso con la ideología liberal implica 
defender por igual los diferentes estilos de vida. Por lo tanto, resulta necesario 
que los diferentes intereses humanos se equilibren con acciones que generen 
bienestar en nuestro entorno natural. 

Sólo una estrategia abocada a alcanzar acuerdos sobre el supuesto 
de que la mente humana es capaz de intuir ciertos principios generales 
acerca de lo que es una decisión moralmente justa, puede aspirar al 
éxito en la promoción de la multiplicidad de los estilos de vida y en la 
conservación de la diversidad de los recursos biológicos que la sustentan. 
(Kwiatkowska, 2001)  

Es decir, la naturaleza colectiva y solidaria de la materia ambiental, antago-
niza con el individualismo de las libertades personales y los derechos que 
se desprenden de las mismas, los cuales están orientados a la protección de 
los intereses privados o particulares. Dado que los deberes y los derechos 



25

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

colectivos implican una participación activa y solidaria de la ciudadanía, el 
gobierno, así como el sector industrial y sus representantes empresariales, 
se requiere que se asuman compromisos diferenciados mediante distintos 
niveles de exigencias encaminados hacia el mismo objetivo. Esto último, de-
bido a que todos generamos un impacto en el ambiente y los ecosistemas con 
nuestras actividades diarias, pero no podemos imponer una idea de igualdad 
radical que se traduzca en inequidad. Son los países e industrias que más 
afectaciones causan a los elementos bióticos y abióticos que conforman los 
ecosistemas del planeta, quienes tienen una mayor carga de responsabilidad 
en materia de prevención de riesgos y de reparación de daños.

VI.

Volviendo a las reflexiones y las preguntas iniciales de este texto, se puede 
afirmar con lo expuesto hasta ahora que la reformulación de las respuestas 
que se dan en términos de la necesidad histórica de definir leyes justas para 
las sociedades se ha planteado desde hace aproximadamente cincuenta años, 
a partir de un debate exclusivo del siglo XXI a causa de los problemas que el 
desarrollo tecnológico-científico ha propiciado. Particularmente, la reformu-
lación de los derechos humanos como extensivos hacia las demás formas 
de vida y los ecosistemas que conforman la naturaleza se ha distanciado de 
las justificaciones ofrecidas desde la filosofía para fundamentar los deberes 
éticos y los derechos que se pueden prescribir a partir de los principios de 
libertad e igualdad, mismos que han conformado el núcleo fundamental para 
la constitución de los Estados democráticos contemporáneos. 

En ese orden de ideas, la bioética en la educación del siglo XXI contribuye 
al desarrollo de acciones coordinadas y democráticas, mediante una mayor 
participación ciudadana en la consolidación de los compromisos sociales 
orientados al cuidado del medioambiente y la biodiversidad. Dicha educación 
debe incluir el establecimiento de una cultura de anticipación y prevención de 
daños, el diseño de mejores estrategias de comunicación de los riesgos y la 
generación de capacidades de respuesta para evitar que las consecuencias 
producidas hasta ahora se extiendan por una deficiente respuesta ciudadana, 
gubernamental y empresarial. Para tal efecto, se requieren programas para 
una educación bioética y tecnológica comprensible, balanceada y transpa-
rente, buscando que cada individuo se convierta en agente de bioseguridad. 
(Arriaga, 2010)



26

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Siguiendo el razonamiento de Kant, acerca de la relación entre el progreso y la 
educación, podríamos afirmar que son los bioeticistas quienes están llamados 
a proporcionar las herramientas necesarias para orientar el debate público 
acerca de los riesgos y los beneficios implícitos en las diferentes aplicaciones 
del desarrollo tecnológico-científico que generan impactos en la naturaleza. 
Sin embargo, no es posible ni conveniente declarar a la bioética como un 
terreno exclusivo de los filósofos expertos en materia moral, ni esperar que a 
partir de su enseñanza se formen ciudadanos moralmente buenos o virtuosos. 

Debemos concentrarnos en el hecho que las tecnologías actuales tienen un 
alto grado de complejidad y muchos miembros de la sociedad no cuentan 
con una educación o formación científica, por lo tanto, se requiere de una 
capacitación adecuada que les permita comprender y utilizar la tecnología 
en forma responsable. (Arriaga, 2010) Pero, al mismo tiempo, la necesidad 
de justificar por qué debemos respetar, proteger y conservar los elementos 
bióticos y abióticos que conforman la naturaleza, exige una nueva perspectiva 
en clave biocéntrica para la educación de las nuevas generaciones. 

Asimismo, la enseñanza de la bioética no puede pensarse desde una di-
mensión exclusiva y aislada, es decir, o es moral o es jurídica, y tampoco es 
posible desligarla de su naturaleza política. Es precisamente la triple dimen-
sión normativa de la vida pública (ética, política y derecho) la que muestra 
la relevancia de la bioética como vínculo teórico-práctico para atender los 
problemas ambientales del siglo XXI. 

Aún nos falta mucho por entender acerca del sentido y las posibilidades de 
nuestra existencia biológica, por lo tanto, nuestro horizonte de conocimientos 
acerca de las diferentes ciencias de la vida continuará expandiéndose como 
parte de nuestra evolución (Linares, 2019). En ese transcurso, seguramen-
te, la bioética tendrá un mayor protagonismo, conforme los problemas que 
implica la crisis ambiental sean más críticos y urgentes de resolver. Porque, 
tal como la describió Van Rensselaer Potter, la bioética es la ciencia de la 
supervivencia que permitirá construir el puente hacia el futuro. 



27

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Referencias

Arriaga, A. E. (Marzo de 2010). Identificación de los elementos bioéticos 
mínimos a considerar para la evaluación del riesgo ambiental de liberación 
de plantas transgénicas en México. Tesis de Maestría. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México .

Bioeticawiki. (s.f.). (Creative Commons) Obtenido de : https://www.bioeti-
cawiki.com/Van_Rensselaer_Potter

Brennan, A., & Lo, Y.-S. (2020, Winter). The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. (E. N. Zalta, Editor) Retrieved from https://plato.stanford.edu/
archives/sum2020/entries/ethics-environmental

Calderón, G. J. (s.f.). Medio Ambiente Frente a la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos: Una Ventana de Protección. Obtenido de https://www.
corteidh.or.cr/tablas/r37170.pdf

Casado, G. M. (2002). ¿Por qué bioética y derecho? Acta Bioeth, 8(2), 
183-193. Obtenido de https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttex-
t&pid=S1726-569X2002000200003&lng=es&nrm=iso

Casado, G. M. (2016). Bioética y Derechos Humanos: sobre la bioética 
como herramienta para la democracia. Ius et Veritas(53), 172-180.

De Oliveira, M. V., & De Faria, M. T. (2015). Protección jurídica del medio 
ambiente en la jurisprudencia de la Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos. Revista Internacional de Derechos Humanos, 19-50.

Fossey, A. (2015). Bioethics in agricultural research and research manage-
ment. In L. G., & T. (. G., Agricultural research management (pp. 121-147). 
Dordecht: Springer.

Kant, I. (2004). Reiteración de la pregunta de si el género humano se halla 
en constante progreso hacia lo mejor. En I. Kant, Filosofía de la Historia. Qué 
es la ilustración (págs. 151-165). La Plata: Terramar.

Kant, I. (2010). ¿Qué es ser ilustrado? México: Universidad Nacional 
Autónoma de México .



28

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
9(17). 2022

Kashwan, P. (2020, September 2). American Environmentalism’s racist 
roots have shaped global thinking about conservation. The Conversation(51). 
Retrieved from https://theconversation.com/american-environmentalisms-rac-
ist-roots-have-shaped-global-thinking-about-conservation-143783?fbclid=I-
wAR2L_01L5QWBDaodZ47An7uMcH-ocnH0z3dmsjOE6Bz_pL_6rDlMzh-
jWqt4

Kwiatkowska, T. (2001). Ética ambiental, política y salud. En T. Kwiatkows-
ka, & J. Issa, Los caminos de la ética ambiental: Una antología de textos 
contemporáneos. México: Plaza y Valdés.

Linares, S. J. (1 de Junio de 2019). Una filosofía para el siglo XXI. Nexos. 
Obtenido de https://www.nexos.com.mx/?p=42660

Méndez, B. V. (2015). Las relaciones entre la bioética y el derecho. Revista 
de Bioética y Derecho de la Universidad de Barcelona(Extra), 183-188.

Piazzi, Carolina A. (2021). Educar para el cuidado de la Vida. Una pro-
puesta para abordar la educación ambiental desde el paradigma biocéntrico. 
Obtenido de https://www.academia.edu/50817971/Educar_para_el_cuida-
do_de_la_Vida_Una_propuesta_para_abordar_la_educaci%C3%B3n_am-
biental_desde_el_paradigma_bioc%C3%A9ntrico_1

Service, Inter Press (IPS);. (27 de Mayo de 2020). CEPAL propone una 
recuperación verde después de la pandemia. Obtenido de https://www.ipsno-
ticias.net/2020/05/cepal-propone-una-recuperacion-verde-despues-la-pan-
demia/


