Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Bioética para la educacion
del siglo XXI

Autor(es): Vinicio Rodriguez, Jorge Enrique Linares Salgado
Ao de publicacién / Ano de publicacdo: 2022
DOI: 10.63314/ECUM8985

Citacion / Citacao

Rodriguez, V., & Linares Salgado, J. E. (2022). Bioética para la
educacién del siglo XXI. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofia de la
Educacion, 9(17), 11-28. https://doi.org/10.63314/ECUM8985

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/ECUM8985

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion
Volumen 9 - NUmero 17 - 2022

pp. 11-28.

bt by

Bioética para la educacién del siglo XXI

Vinicio Rodriguez
h.vinicio.rodriguez@gmail.com
@ https://orcid.org/0000-0002-4006-6907

Licenciado en derecho internacional por la Universidad de las Américas-Puebla;
maestro en filosofia normativa: ética, politica y derecho, por la Facultad de Filosofia
y Letras de la UNAM; y candidato a doctor en el Programa de Posgrado en Bioética,
en la Facultad de Medicina de la UNAM

Jorge Enrique Linares Salgado
Universidad Nacional Auténoma de México
lisjor@unam.mx

(@® nttps://orcid.org/0000-0003-1877-5675

Licenciado, maestro y doctor en Filosofia por la Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM); profesor del Colegio de Filosofia
de la Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM y miembro del Sistema Nacional de
Investigadores. Lineas de investigacion: ética de la ciencia y la tecnologia, bioética

y ética contemporanea.

Resumen - Resumo - Abstract

En este articulo se desarrolla una
reflexion acerca de la importancia
de la bioética en la educacion del
siglo XXI, para el desarrollo de
acciones coordinadas, democra-
ticas y con mayor participaciéon
en la consolidacién de los com-
promisos sociales, orientados
al cuidado del medioambiente y
la biodiversidad. Partiendo del
razonamiento de Imannuel Kant
acerca de la relacion entre el pro-
greso y la educacién, se sostiene
que son los bioeticistas quienes
estan llamados a proporcionar
las herramientas necesarias para
orientar los debates publicos con
alto grado de complejidad, acerca

Este artigo apresenta uma reflexdo
sobre a importancia da bioética na
educacéo do século XXI, para o
desenvolvimento de a¢des coorde-
nadas, democraticas e com maior
participagdo na consolidagao dos
compromissos sociais, orientadas
para o cuidado do meio ambiente
e da biodiversidade. Com base
no raciocinio de Imannuel Kant
sobre a relacéo entre progresso
e educacado, argumenta-se que
sd@o os bioeticistas que séo cha-
mados a fornecer as ferramentas
necessarias para orientar deba-
tes publicos com alto grau de
complexidade, sobre os riscos e
beneficios implicitos nas diferen-

This article elaborates an as-
sessment concerning the relevan-
ce of bioethics for the 21st century
education, on the improvement
of coordinated and democratic
actions with a major participation
of society to consolidate compro-
mises oriented to the custody of
the environment and biodiversity.
Starting from the rationale of Im-
manuel Kant regarding the relation
between progress and education,
this article claims that bioethicists
are called upon to provide the
necessary tools for guiding public
debates with high level of comple-
xity, about the risks and benefits
implied in the different applications

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

11



12

de los riesgos y los beneficios
implicitos en las diferentes aplica-
ciones del desarrollo tecnolégico-
cientifico. Sin embargo, se afirma
alavez que la bioética no es una
disciplina exclusiva de los filéso-
fos expertos en materia moral ni
que de ésta pueda esperarse la
ensefianza necesaria para formar
ciudadanos moralmente buenos
o virtuosos; se trata mas bien
de una rama de la filosofia que
abre espacios para el debate
multidisciplinario y la accién
intradisciplinaria. Asimismo, se
ofrecen argumentos para mostrar
que la ensefianza de la bioética
no implica el abordaje de una
dimension exclusiva y aislada,
es decir, como una disciplina
estrictamente moral o juridica; y
que tampoco es posible desligar-
la de su naturaleza politica. Sino
que es precisamente esa triple
dimension normativa de la vida
publica (ética-politica-derecho) la
que permite establecer un vinculo
tedrico-practico para la consoli-
dacion de la bioética, como una
herramienta para guiar la busque-
da de soluciones a los problemas
ambientales del siglo XXI.

tes aplicagcdes do desenvolvimento
cientifico-tecnologico. Entretanto,
também se afirma que a bioética
ndo é uma disciplina exclusiva de
filosofos especialistas em assuntos
morais, nem se pode esperar que
ela fornega o ensino necessario
para formar cidadaos moralmente
bons ou virtuosos; é antes um ramo
da filosofia que abre espacgos para
o debate multidisciplinar e a acao
intradisciplinar. Da mesma forma,
séo apresentados argumentos para
mostrar que o ensino da bioética
nao implica na abordagem de uma
dimensao exclusiva e isolada, ou
seja, uma disciplina estritamente
moral ou juridica; nem é possivel
dissocia-la de sua natureza politica.
Ao contrario, é justamente esta tripla
dimensé&o normativa da vida publica
(ética-politica-lei) que permite esta-
belecer um elo tedrico-pratico para a
consolidagéo da bioética como uma
ferramenta para orientar a busca de
solugdes para os problemas ambien-
tais do século XXI.

of technology and scientific deve-
lopments. Nevertheless, it also
claims that bioethics is not a disci-
pline exclusively for philosophers
with expertise in moral matters,
nor it could be expected from it to
teach citizens on how to become
virtuous or morally good agents;
it is more a branch of philosophy
that opens spaces for multidiscipli-
nary debates and intradisciplinary
actions. Also arguments are offe-
red to demonstrate that teaching
bioethics does not imply an ap-
proach of a unique and isolated
dimension, in other words, as a
strictly moral or juridical discipline;
nor it can be detached from its
political nature. But it is precisely
that triple dimension of public life
(ethics-politics-law) that allows to
consolidate the theoretical and
practical founding of bioethics, as
a search guide for solutions con-
cerning environmental problems
of the 21st century.

Palabras Clave: bioética, derechos humanos, politica, medioambiente, educacion.

Palavras-chave: bioética, direitos humanos, politica, meio ambiente, educagéo

Keywords: bioethics, human rights, politics, environment, education

Recibido: 24/04/2021

Para citar este articulo:

Aceptado: 24/05/2022

Rodriguez, V & Linares Salgado, J (2022). Bioética para la educacion del siglo XXI.
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién. 9(17). 11-28.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751

9(17). 2022

@00



Bioética para la educacién del siglo XXI

Cada época requiere un enfoque particular acerca de la educacion, del
conocimiento que es importante preservar por considerarlo valioso para ser
transmitido a las siguientes generaciones. Con el paso de los siglos, vamos
olvidando aquello que ya no es indispensable saber, o que ya no se ajusta a
las necesidades de una época particular. Fue indispensable, por ejemplo, para
los antiguos navegantes, conocer la posicion de los cuerpos celestes durante
las diferentes temporadas del afio para guiarse en las expediciones hacia
nuevos territorios, pero con la invencion de la brdjula (primero la magnética
y posteriormente la giroscopica), y mas aun, actualmente con las tecnologias
de geolocalizacién satelital, gradualmente se ha vuelto innecesario ensefar
como guiarse en altamar por medio de las estrellas. De igual manera, formaron
parte de un conocimiento vital para nuestros ancestros los tratamientos para
curar las enfermedades infecciosas previas al afo 1928, cuando Alexander
Fleming descubri6 la penicilina, y desde entonces, éstos han dejado de tener
importancia para la ensefianza y el aprendizaje de la medicina.

En ese sentido, la educacion puede entenderse como un canal de comuni-
cacion intergeneracional que se extiende a través del tiempo para garantizar
nuestra supervivencia. Se educa para preservar la vida y para consolidar
nuestras sociedades, es decir, se educa para saber como sostener nuestra
propia existencia y también para desarrollar nuestro maximo potencial como
seres sociales.

Responder a la pregunta acerca del lugar que la filosofia ocupa en la edu-
cacion ha de formularse en términos de los problemas que acontecen en
este siglo XXI, que desde su inicio nos ha urgido a encontrar soluciones
que nos enfrentan con paradigmas nunca alcanzados por la humanidad,
concretamente, los problemas que ponen en riesgo el equilibrio ambiental y
la pérdida de biodiversidad. ¢ Qué se puede ensefar desde la filosofia, que
contribuya a la educacion de este siglo?; ;a quién deberia estar dirigida esa
ensefianza?; ; es la filosofia una via para la educacion de todas las personas,
de todas las sociedades?

La idea de la educacion asociada al progreso de la humanidad formo parte
de las reflexiones y el debate filoséfico de la llustracion del siglo XVIII, época



14

en la cual se consolidaron los fundamentos de las sociedades democraticas
contemporaneas, inspiradas en los principios de libertad e igualdad. Uno de
los principales exponentes de esa época fue Imannuel Kant. El creia que
los seres humanos estaban destinados a progresar, a depurar los errores
del pasado ampliando los conocimientos relacionados con los temas mas
urgentes para una época. Por lo tanto, impedir a una generacién llevar a
cabo los cambios necesarios, obligandola a juramentar los compromisos
del pasado seria:

Un crimen contra la naturaleza humana, cuyo destino original consiste,
precisamente, en ese progresar. Por ende, la posteridad esta en pleno
derecho de rechazar todo acuerdo tomado de forma incompetente y
ultrajante. (Kant, 2010, p.22)

Sin embargo, ese progreso depende necesariamente de una doble condicion
segun la filosofia kantiana: la primera, implica que los ciudadanos salgan de
la minoria de edad intelectual; y la segunda, que se garantice el espacio pu-
blico para la libre opinion y expresion ciudadanas. En términos de la primera
condicidn, nos alienta a pensar por nosotros mismos, a tener el valor de usar
nuestro propio entendimiento para salir de esa minoria de edad intelectual.
Afirmaba que la pereza y la cobardia eran las causas principales que nos
orillaban a permitir que otros se erigieran en nuestros tutores.

Si puedo pagar, no tengo necesidad de pensar; otros se encargaran por
mi de esa necesidad fastidiosa. (Kant, 2010, p.14)

Y en términos de la segunda condicién, sostenia que:

Cuando un pueblo entero quiere exponer sus reclamaciones (gravamen)
no tiene sino el camino de la publicidad, a pesar de que la voz del fildsofo
se dirige confidencialmente al pueblo (que no se ocupa de eso y tiene po-
cas o ningunas noticias de sus escritos), debe dirigirse respetuosamente
al Estado, implorandole que tome en consideracién la necesidad popular
del derecho. Por eso, la prohibicion de la publicidad impide el progreso
de un pueblo hacia lo mejor, aun en lo concerniente a sus exigencias
minimas, a saber, a su mero derecho natural. (Kant, 2004, p.161)

Es decir, para el pensador aleman de la llustracion, eran los filésofos quienes
debian y podian llevar a cabo la ensefianza publica acerca de los deberes
y los derechos de la ciudadania frente al Estado. Lo anterior, debido a que

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 (@Ol



se trataba de los derechos que se desprendian de la cualidad innata (na-
tural) de la humanidad: la libertad. Por lo tanto, era necesaria una reflexiéon
racional rigurosa. Y solo desde la filosofia se podia ejercer un razonamiento
realmente libre.

En ese orden de ideas, y quiza de forma un tanto desesperanzadora, afir-
maba que:

Esperar que por medio de la formacion de la juventud, primero en la
educacion familiar y luego en la escuela, desde la elemental a la superior;
y mediante una cultura espiritual y moral fortalecida por la ensefianza
religiosa, se llegue finalmente no sélo a lograr buenos ciudadanos sino el
bien mismo, capaz de seguir progresando y de conservarse, constituye
un plan que dificilmente llegara al resultado deseado.(Kant, 2004, p.164)

¢, Qué podemos inferir de lo anterior, que nos sirva para responder a la pregun-
ta que motiva esta reflexion acerca del papel de la filosofia en la educacién
para el siglo XXI? Si bien es cierto que los problemas actuales relacionados
con el deterioro y dafio ambientales, asi como la pérdida de la biodiversidad,
no fueron considerados en el amplio espectro de la filosofia kantiana, es
posible obtener algunas pautas de interpretacion que nos orienten hacia la
busqueda de soluciones por la via del progreso para las nuevas generaciones.
Que nos sirvan para dilucidar cuales son los compromisos que han resultado
ultrajantes e incompetentes, obligandonos a proponer ideas y clarificar con-
ceptos en el debate y el espacio publicos a partir del marco normativo que
establece nuestros deberes éticos y nuestros derechos como ciudadania.

La filosofia y la educacién forman parte de un binomio indisoluble y nece-
sario, pero la relacién entre éstas requiere de una nueva configuracién para
lograr resultados positivos para los problemas actuales. Los retos a los que
se enfrenta la humanidad obligan a reformular algunas de las respuestas que
se han ofrecido a las preguntas centrales que se plantean desde la filosofia
y el surgimiento de la Modernidad. Ya sea que se busque la mejor manera
para definir la ley justa de una sociedad, o que se intenten justificar las bases
epistémicas de nuestros sistemas de creencias basadas en el conocimiento
cientifico; la educacion vy la filosofia del siglo XXI deberan ceder un lugar
primordial a la bioética, como una disciplina necesaria para la sobrevivencia

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

15



16

y el progreso de la humanidad.

El bios y el ethos son conceptos que durante siglos han guardado una dis-
tancia que ha parecido intransitable, por tratarse de ambitos disimiles del
conocimiento. El estudio de las diferentes formas de vida surge de un acer-
camiento netamente empirico al mundo que nos ofrece la naturaleza y sus
diversas formas de vida, sus ecosistemas. En contraste con la tarea de la
ética filosofica que busca la definicion y la justificacion de los conceptos que
moldean el caracter de las personas y las sociedades. Nada podria resultar
mas diverso que la observacion empirica de las diferentes formas de vida,
por una parte, y la teorizacion y el analisis conceptual acerca de lo justo y lo
injusto, por la otra parte.

Ahora bien, al igual que la filosofia, la educacién implica amor y sabiduria:
educar es uno de los mayores actos de humildad que pueda llevar a cabo
el ser humano, es reconocer que no es posible saberlo todo, pero al mismo
tiempo, alentar siempre a conocer mas y comprender mejor. Educar desde el
espacio académico implica formar estudiantes por medio de valores que les
serviran para su desarrollo, es decir, se educa mostrando el lado mas gentil
posible de las relaciones humanas, pero al mismo tiempo, se les prepara
para enfrentar la faceta mas hostil de la vida en sociedad.

La educacion para las nuevas generaciones requiere que se incluyan, parti-
cularmente, la creatividad y la congruencia. La creatividad, para analizar los
nuevos paradigmas que nos ha impuesto el aumento exponencial de nuestro
poder de manipulacion de la naturaleza mediante el avance tecnologico-
cientifico y proponer soluciones en consecuencia. Asimismo, es necesaria
la congruencia para transmitir los conocimientos adquiridos hasta ahora de
manera intergeneracional, basados en los valores sociales que resultan in-
eludibles para este siglo, pero a la vez llevandolos a la practica mediante su
confrontacion con el desarrollo de la tecnologia y la ciencia.

En ese orden de ideas, resulta necesario definir programas de educacion en
perspectiva biocéntrica para modificar la relacién entre los seres humanos
y la naturaleza, que permitan introducir una cultura de la prevencion de los
riesgos y la asuncién de responsabilidad desde la ciudadania, el gobierno
y las empresas.

Al respecto, la pedagogia en perspectiva biocéntrica posibilita la reflexion
acerca de la problematica ambiental como una crisis civilizatoria, de mane-
ra que La Naturaleza deje de ser entendida como un mero recurso natural

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 m



susceptible de ser usado, aprovechado y explotado; para considerar otras
cosmovisiones y marcos epistemologicos que integren el valor intrinseco de
las especies no humanas, asi como los diversos ecosistemas que conforman
la vida en la Tierra. (Piazzi, 2021)

Algunos de los autores que han desarrollado propuestas tedricas compatibles
con una pedagogia en perspectiva biocéntrica son Paulo Freire, pedagogo
brasilefio, y su educacién libertaria de caracter colectivo y dialégico; Humber-
to Maturana y Francisco Varela, bidlogos chilenos, con su explicacion de la
vida en términos de sistemas autopoiéticos; Ronaldo Toro, psicélogo chileno,
y su propuesta de educacion vivencial para trascender de la metafora del
EGO a la del ECO; Fritjof Capra, fisico austriaco, con la ecoalfabetizacion
para recuperar principios basicos de la ecologia para una nueva pedagogia.
(Piazzi, 2021)

El concepto de bioética fue introducido por primera vez en el ambito académico
del continente americano por Van Rensselaer Potter, en su articulo: Bioética:
la ciencia de la supervivencia (1970) y posteriormente en el libro Bioética: el
puente hacia el futuro (1971), definiéndola como la disciplina que busca una
comprension integral entre los sistemas vivos de la naturaleza y los sistemas
de valores de los seres humanos.

Fue precisamente en la década de 1970, cuando comenzaron a publicarse
los primeros articulos cientificos manifestando preocupacién por la explosion
demografica mundial y el crecimiento acelerado de la industria que acapa-
raba cada vez mas sectores productivos. Se afirmaba desde entonces que
los cuestionamientos éticos acerca del uso y el aprovechamiento de la natu-
raleza estaban relacionados directamente con el crecimiento econémico de
los paises con mayor desarrollo industrial. Estos cuestionamientos surgieron
en el contexto del primer viaje a la luna, en 1969. Posteriormente, en 1972,
el Instituto Tecnoldgico de Masachussets publicé el estudio Los Limites del
Crecimiento, en el cual se incluia una serie de fotografias que mostraron por
primera vez el planeta tierra visto desde el espacio exterior, lo cual contribuyé
a consolidar una concepcion diferente acerca de la Tierra, como una entidad
que albergaba vida pero que disponia de recursos finitos y era vulnerable a
las actividades humanas.(Brennan, Lo, 2020) Asi mismo, fue en esa misma
década cuando surgi6 el activismo ecologista a nivel internacional, con orga-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

17



18

nizaciones no gubernamentales como Green Peace, fundada en el afio 1971.

Previo a las preocupaciones ecologistas y el surgimiento del concepto bioética
durante la segunda mitad del siglo XX, los origenes del pensamiento que
reflexiona éticamente acerca del valor de la naturaleza pueden rastrearse en
la region interamericana, particularmente en los Estados Unidos de América,
durante el siglo XIX y la primera mitad del siglo XX, con personajes como
Henry David Thoreau, John Muir, Aldo Leopold y John James Audubon. Sin
embargo, tanto Muir, como Leopold y Audubon, han sido criticados en afios
recientes desde el interior de las mismas fundaciones u organizaciones
conservacionistas del pais que han dado continuidad a sus investigaciones,
como el Sierra Club 'y The National Audubon Society. Las criticas han esta-
do dirigidas a un problema de justicia social que ha estado presente en los
EUA desde su constitucion como Estado independiente, el problema de la
discriminacion racial. (Kashwan, 2020)

En un articulo publicado recientemente por la revista The Conversation, el
Director del Programa de Investigacién en Derechos Econémicos y Sociales,
de la Universidad de Connecticut, Prakash Kashwan (2020) publicé algunos
de los datos mas relevantes de su investigacion acerca de las raices racistas
de los proyectos norteamericanos de conservacion de la biodiversidad, los
cuales han tenido influencia a nivel mundial debido al proceso globalizador
del mercado de bienes y servicios relacionados con el aprovechamiento de
los recursos naturales y la biodiversidad.

Recientemente, en octubre del 2019, en Canada se autorizé que las comu-
nidades indigenas del parque nacional ThaideneNené, en la Reserva Lutsel
K’'e Dene, puedan cazar, pescar y obtener ingresos como guardianes del
territorio que han habitado durante generaciones. Es decir, por primera vez
desde la colonizacién se les permitié obtener beneficios materiales por su
labor ancestral de conservacion y proteccion de la naturaleza. En general,
afirma Kashwan (2020) que el movimiento conservacionista, en la region
angléfona del continente americano, ha propiciado el desplazamiento de
comunidades indigenas, obligandolas a abandonar sus tierras ancestrales;
sus culturas han sido invisibilizadas y no han sido reconocidas sus valiosas
aportaciones para la conservacion de la biodiversidad en ese pais.

Este problema de justicia social también ha estado presente en la regién
latinoamericana y ha formado parte de los debates contemporaneos de-
sarrollados en el marco del Sistema Interamericano de Proteccion de De-

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 m



rechos Humanos. En su informe del afio 2002, la Secretaria General de la
Organizacion de los Estados Americanos sobre Derechos Humanos y Medio
Ambiente, reportd que los grupos mas afectados por la falta de regulacién
ambiental han sido las comunidades originarias de la region latinoamericana.
Las afectaciones:

Surgen del uso constante de las zonas forestales y de las zonas rurales
en la busqueda de materias primas, alimentos, agua, combustible y el uso
de zonas de disposicion de basura. (De Oliveira & De Faria, 2015, p.28)

En consecuencia, la vinculacion entre los problemas ambientales y las afec-
taciones a diferentes comunidades originarias de la region latinoamericana
han dado lugar al surgimiento de un enfoque diferente. Por una parte, en
relaciéon con las implicaciones éticas en las regulaciones juridicas para el
aprovechamiento de los recursos que ofrece la naturaleza; y por la otra parte,
acerca de la regulacion de la propiedad de la tierra. La Corte Interamericana
de Derechos Humanos, ha interpretado la tutela juridica de la propiedad de
la tierra y los recursos naturales desde un enfoque diferente al econémico,
que ha favorecido la proteccién del derecho individual al uso y goce de la
propiedad privada, contrastandolo con el enfoque comunitario, que ha for-
mado parte de los usos y costumbres de las comunidades originarias. Los
casos analizados por la Corte Interamericana han visibilizado la importancia
de trascender la prioridad que han tenido los derechos que protegen los inte-
reses economicos privados, para consolidar una vision que también proteja
el valor de los diferentes elementos bidticos y abidticos que sustenta la vida
en el planeta. (Calderén, p.104)

Iv.

Lavinculacion entre la (Méndez, 2015) bioética y el derecho, particularmente el
bloque de derechos humanos conocido como DESCA (derechos econdémicos,
sociales, culturales y ambientales) ha formado parte de un mismo desarrollo
normativo internacional, que a partir de la década de 1990 ha propiciado la
celebracion de diferentes instrumentos juridicos, ratificados por la mayoria
de los Estados miembros de los sistemas universal e interamericano de pro-
teccién de derechos humanos. En este desarrollo han participado de forma
activa académicos de los campos cientificos y filosoficos, representantes
politicos y abogados, aportando asi las bases para un debate multidiscipli-
nario internacional.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

19



20

Jorge Linares, investigador y profesor titular de la Facultad de Filosofia y Le-
tras de la Universidad Nacional Auténoma de México, afirma que la bioética
surge como un proyecto tedrico practico anclado en una reflexién profunda
desde el foro publico internacional, orientado a “la reparacion de las relaciones
ambientales y nuestro puesto como seres humanos en el planeta” (Linares,
2019). Por lo tanto, su objetivo principal implica una autocomprension y un
re-conocimiento de nuestra especie emparentada evolutivamente con todas
las demas que cohabitan con nosotros en este planeta. Nuestra capacidad
cerebral nos permite asumir responsabilidades y principios éticos, formula-
dos con base en los valores y las reglas que regulan la conducta humana,
afirma Linares. Y es a partir de esta capacidad que se puede consolidar una
comprension del ser humano;

... ya no como una especie jerarquicamente superior o mas valiosa, sino
como una mas en las complejas relaciones que se dan en la naturaleza
y los ecosistemas.(Linares, 2019)

Victor Méndez Baiges (2015), miembro del Observatorio de Bioética y
Derecho de la Universidad de Barcelona, ha descrito a la bioética como la
filosofia comprometida con los problemas de la época actual, afirmando que
no se trata de conocimientos particulares definidos de manera exclusiva por
expertos, sino un discurso comun que se ha formado desde la cooperacion
multidisciplinaria. Los problemas contemporaneos que motivan este articulo
(es decir, los problemas ambientales producidos por el avance tecnolégico-
cientifico) exigen decisiones democraticas, mismas que requieren a su vez,
y necesariamente, razones sustentadas en conceptos y argumentos que
reflejen el valor de la idea de libertad que fundamenta la constitucién de las
sociedades democraticas.

Para Annabel Fossey (2015), investigadora de la Universidad Central de
Tecnologia de Sudafrica, los cuestionamientos de la bioética abordan pre-
cisamente, el estudio de las conexiones entre los nuevos desarrollos de la
tecnologia, la biotecnologia, la medicina, la biologia y las ciencias ambien-
tales, por una parte; con las ciencias sociales y las humanidades, como el
derecho, las politicas publicas y las teorias de la ética filosdfica, por la otra
parte'. Es decir, el espectro de la reflexion bioética implica a todas las formas
de desarrollo y aplicacién tecnolégico-cientifica que tienen un impacto en las
diferentes formas de vida y los ecosistemas del planeta; en conexion con las

1 Fossey, Annabel, Bioethics in agricultural research and research management. In:
G. Loebenstein G., Thottappilly G. (eds.), Agricultural Research Management, 2015,
Springer, Dordecht, pp. 121-147.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 m



diferentes disciplinas normativas que rigen la conducta de las sociedades
contemporaneas.

Maria Casado, fundadora del Centro de Investigacién del Observatorio de
Bioética y Derecho de la Universidad de Barcelona, considera que:

La Bioética tiende al reconocimiento de la pluralidad de opciones morales
presentes en las sociedades actuales, propugnando la necesidad de es-
tablecer minimos acuerdos. Los procedimientos que permitan decisiones
consensuales tienen una importancia fundamental. Si no hay acuerdo,
el Derecho debera establecer los limites de lo permitido; de ahi deriva
la estrecha relacion entre Bioética y Derecho, entendido como norma
de conducta que emana de la voluntad de todos. Unir las nociones de
Bioética y Derecho es importante, no para juridificar a la primera, sino
para entender los valores constitucionales y los “principios generales de
las naciones civilizadas” como acuerdo minimo, a la luz de la Declaracion
de Derechos Humanos y de las demas declaraciones internacionales y
convenios que forman parte de nuestro acervo comun. (Casado, 2002)

En ese sentido, los derechos humanos funcionan como base juridica, pero
también como los minimos éticos irrenunciables para establecer “pautas de
conductas asumibles para todos, independientemente de la fundamentacion
de la que se parta” (Casado, 2016, p.178). Sin embargo, no es suficiente la
certeza que la legitimacion y el control del derecho nos provee, porque ni las
leyes ni las convenciones o tratados internacionales, por si mismas, pueden
darnos todas las respuestas concretas para los diferentes problemas parti-
culares que el desarrollo tecnolégico-cientifico plantea (Idem. p.180). Por lo
tanto, afirma Casado, es necesaria la participacion de la bioética en el debate
democratico, como una reflexion ética previa a la consolidacion de las normas
comunes, pero posteriormente se requeriran decisiones de caracter juridico y
politico, que aporten la eficacia necesaria para obtener los resultados o fines
que se buscan a partir de ese debate publico (Casado, 2002).

Ahora bien, en términos de los compromisos internacionales celebrados por
medio de convenciones y tratados en el marco de la Organizacion de las
Naciones Unidas, el debate para fundamentar la bioética se dio principal-
mente en torno a dos teorias contrapuestas: las teorias biocéntricas y las
antropocéntricas. A partir de este debate, desde el biocentrismo se aportan
diferentes justificaciones que afirman el valor de las diferentes formas de vida
y los ecosistemas, independientemente de los fines e intereses de los seres

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

21



22

humanos. Desde el antropocentrismo, se afirma que las especies vivas y los
ecosistemas tienen un valor instrumental, porque el fin de la naturaleza es
contribuir al bienestar de los seres humanos.

Esta colision teérico-normativa encontré un espacio de conciliacion e integra-
cién de argumentos durante las sesiones para la redaccion del Convenio sobre
la Diversidad Bioldgica, en el marco de la Conferencia de las Naciones Unidas
sobre el Medio Ambiente y Desarrollo (también conocida como Cumbre de la
Tierra o Cumbre de Rio de Janeiro) en el afio de 1992. En esta convencion
se definieron los compromisos globales acerca de temas relacionados con
el medio ambiente, la salud, la biodiversidad y el desarrollo sostenible del
planeta, asi como el cambio climatico. Con la participaciéon de cientificos y
fildsofos, se desarrollaron los conceptos y argumentos para definir el marco
regulatorio internacional que reconoce el valor intrinseco de las diferentes
formas de vida, pero al mismo tiempo, su utilidad instrumental para los fines
de los seres humanos. Asimismo, se precisaron los diferentes tipos de valor
que tienen la diversidad bioldgica y los diferentes ecosistemas, donde ademas
del valor ecolégico y el genético, también quedd establecido su valor social,
econdmico, cientifico, educacional, cultural, recreacional y estético.

V.

Son ya cinco décadas, desde que Van Ransealer Potter introdujo el concepto
de bioética en el continente americano y desde que surgieron las primeras
llamadas de alerta ambiental. Podemos afirmar que, en la actualidad, tanto
los minimos éticos como el marco juridico para la proteccion de las diferentes
formas de vida y los ecosistemas tienen ya un desarrollo suficiente, que se
ha traducido en acuerdos y compromisos internacionales reconocidos por la
mayoria de los paises democraticos. Es decir, ya predomina en el foro publico
internacional el debate acerca de uno de los problemas particulares y mas
graves de este siglo XXI: el deterioro, dafio y pérdida de los elementos bidticos
y abioticos que sustentan la vida en el planeta, por causas antropogénicas.
Sin embargo, los informes que anualmente se presentan en el marco de las
cumbres y las convenciones de los sistemas universal de proteccion de de-
rechos humanos de la ONU e interamericano de la OEA, muestran que los
objetivos establecidos desde las ultimas tres décadas del siglo pasado no se
han alcanzado aun, y el escenario que se pronostica para el futuro proximo
es cada vez mas preocupante.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 m



Recientemente, la Comisiéon Econdmica para América Latina y el Caribe
(CEPAL) afirmé que se necesitan nuevos pactos entre sectores estratégicos
para consolidar una transicion posterior a la pandemia SARS-COV2, en tér-
minos de la cual se incluyan las aristas agroecoldgica, energética, cultural,
ciudadana y de gobernanza. Esos pactos a su vez contribuirian a generar
un circulo virtuoso de crecimiento econémico, mas empleos y el desarrollo
de una matriz productiva de bajo carbono. De lo contrario, si se continua
con los sistemas de produccion y consumo actuales, los dafos ambientales
profundizaran una crisis climatica e hidrica con impactos mas duraderos y
severos que los que hasta ahora hemos experimentado. (IPS, 2020)

Esto ultimo nos permite inferir lo mencionado anteriormente: no es suficiente
con el disefio de normas generales y el pronunciamiento publico de discursos
con una profunda inspiracion filoséfica que introducen conceptos novedosos,
que, si bien han servido para encontrar salidas institucionales a los nuevos
retos que plantea el desarrollo tecnoldgico-cientifico, aun tenemos un pro-
blema serio de eficacia en el cumplimiento de los compromisos adquiridos
internacionalmente.

No es una tarea sencilla, la de materializar los deberes éticos minimos y
los derechos humanos relacionados con la materia ambiental y sus diferen-
tes aristas. Esto se debe en parte a su naturaleza colectiva y solidaria, en
contraste con los deberes y derechos que se desprenden de las libertades
individuales. Por ejemplo, para hacer exigible mi derecho a la libertad de
expresion no necesito gestionar algun tramite administrativo que me permita
ejercer ese derecho, es decir, no necesito tramitar un permiso o una licencia
ante el Estado para dar mi opinién en publico, simplemente puedo decidir
publicar un articulo en algun periddico o revista, o predicar en alguna plaza
o la via publica acerca de mis creencias religiosas o filoséficas. Igualmente,
puedo externar mis opiniones en materia politica mediante las redes socio-
digitales. Por tratarse de una libertad que se ejerce de forma individual, la
consumacion de ese acto de libertad de expresion sdélo tendria dos limites
claros: respetar los derechos de los demas integrantes de la sociedad, la paz
y el orden publicos, por una parte; asi como mi voluntad y mi capacidad fisica
y mental para llevar a cabo ese acto de expresién y opinion, por la otra parte.

En contraste, los derechos colectivos se formulan de forma distinta. Por ejem-
plo, en relacién con el derecho a la salud publica establecido en las diferentes
constituciones latinoamericanas y los principales tratados internacionales de
derechos humanos, todos tenemos el mismo derecho a exigir la atencién

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

23



24

médica de forma oportuna y eficaz ante la propagacion de la pandemia por
el SARS-COV2. Sin embargo, ante las necesidades que exige la atencion
de miles de casos de contagio en una region determinada, es necesario
establecer procedimientos en el interior de las instituciones de salud publica
para decidir a quién se debe atender prioritariamente entre todas las personas
que presentan los sintomas relacionados con esa misma enfermedad viral.

Pero, en los casos de los derechos colectivos que abarca la materia ambiental
cabe preguntarnos ¢cémo nos hacemos acreedores o como podemos hacer
exigibles los minimos éticos que se instituyen en términos del derecho humano
a un medio ambiente sano o adecuado? Es decir, ; cdmo podemos ejercer el
derecho a verlos reflejados de manera positiva en nuestra vida diaria?, de tal
manera que, ante la ausencia o menoscabo de las condiciones ambientales
6ptimas, se puedan argumentar y demandar afectaciones en nuestro perjuicio.

Teresa Kwiatkowska (2001), profesora e investigadora del Departamento de
Filosofia en la Universidad Autbnoma Metropolitana en la Ciudad de México,
expone la problematica que surge en torno a la exigencia y el cumplimiento
de los deberes ambientales en las sociedades liberales. Afirma que en éstas
solamente es posible conceder preeminencia a los deberes que impone la
ética ambiental, al momento de definir las politicas publicas tendientes a la
conservacion, la administracion y la regeneracion de los recursos naturales,
cuando se llega a situaciones limite que ponen en riesgo la sobrevivencia
humana. Esto se debe a que el compromiso con la ideologia liberal implica
defender por igual los diferentes estilos de vida. Por lo tanto, resulta necesario
que los diferentes intereses humanos se equilibren con acciones que generen
bienestar en nuestro entorno natural.

Sdlo una estrategia abocada a alcanzar acuerdos sobre el supuesto
de que la mente humana es capaz de intuir ciertos principios generales
acerca de lo que es una decision moralmente justa, puede aspirar al
éxito en la promocion de la multiplicidad de los estilos de vida y en la
conservacion de la diversidad de los recursos bioldgicos que la sustentan.
(Kwiatkowska, 2001)

Es decir, la naturaleza colectiva y solidaria de la materia ambiental, antago-
niza con el individualismo de las libertades personales y los derechos que
se desprenden de las mismas, los cuales estan orientados a la proteccion de
los intereses privados o particulares. Dado que los deberes y los derechos

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 m



colectivos implican una participacion activa y solidaria de la ciudadania, el
gobierno, asi como el sector industrial y sus representantes empresariales,
se requiere que se asuman compromisos diferenciados mediante distintos
niveles de exigencias encaminados hacia el mismo objetivo. Esto ultimo, de-
bido a que todos generamos un impacto en el ambiente y los ecosistemas con
nuestras actividades diarias, pero no podemos imponer una idea de igualdad
radical que se traduzca en inequidad. Son los paises e industrias que mas
afectaciones causan a los elementos bidticos y abiéticos que conforman los
ecosistemas del planeta, quienes tienen una mayor carga de responsabilidad
en materia de prevencion de riesgos y de reparacion de dafios.

VL.

Volviendo a las reflexiones y las preguntas iniciales de este texto, se puede
afirmar con lo expuesto hasta ahora que la reformulacién de las respuestas
que se dan en términos de la necesidad histérica de definir leyes justas para
las sociedades se ha planteado desde hace aproximadamente cincuenta afos,
a partir de un debate exclusivo del siglo XXI a causa de los problemas que el
desarrollo tecnolégico-cientifico ha propiciado. Particularmente, la reformu-
lacion de los derechos humanos como extensivos hacia las demas formas
de vida y los ecosistemas que conforman la naturaleza se ha distanciado de
las justificaciones ofrecidas desde la filosofia para fundamentar los deberes
éticos y los derechos que se pueden prescribir a partir de los principios de
libertad e igualdad, mismos que han conformado el nucleo fundamental para
la constitucion de los Estados democraticos contemporaneos.

En ese orden de ideas, la bioética en la educacion del siglo XXI contribuye
al desarrollo de acciones coordinadas y democraticas, mediante una mayor
participacion ciudadana en la consolidacion de los compromisos sociales
orientados al cuidado del medioambiente y la biodiversidad. Dicha educacién
debe incluir el establecimiento de una cultura de anticipacion y prevencién de
danos, el disefio de mejores estrategias de comunicacion de los riesgos y la
generacion de capacidades de respuesta para evitar que las consecuencias
producidas hasta ahora se extiendan por una deficiente respuesta ciudadana,
gubernamental y empresarial. Para tal efecto, se requieren programas para
una educacion bioética y tecnolégica comprensible, balanceada y transpa-
rente, buscando que cada individuo se convierta en agente de bioseguridad.
(Arriaga, 2010)

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

25



26

Siguiendo el razonamiento de Kant, acerca de la relacion entre el progresoy la
educacién, podriamos afirmar que son los bioeticistas quienes estan llamados
a proporcionar las herramientas necesarias para orientar el debate publico
acerca de los riesgos y los beneficios implicitos en las diferentes aplicaciones
del desarrollo tecnoldgico-cientifico que generan impactos en la naturaleza.
Sin embargo, no es posible ni conveniente declarar a la bioética como un
terreno exclusivo de los filésofos expertos en materia moral, ni esperar que a
partir de su ensefianza se formen ciudadanos moralmente buenos o virtuosos.

Debemos concentrarnos en el hecho que las tecnologias actuales tienen un
alto grado de complejidad y muchos miembros de la sociedad no cuentan
con una educacion o formacién cientifica, por lo tanto, se requiere de una
capacitacién adecuada que les permita comprender y utilizar la tecnologia
en forma responsable. (Arriaga, 2010) Pero, al mismo tiempo, la necesidad
de justificar por qué debemos respetar, proteger y conservar los elementos
biéticos y abidticos que conforman la naturaleza, exige una nueva perspectiva
en clave biocéntrica para la educacion de las nuevas generaciones.

Asimismo, la ensefianza de la bioética no puede pensarse desde una di-
mension exclusiva y aislada, es decir, 0 es moral o es juridica, y tampoco es
posible desligarla de su naturaleza politica. Es precisamente la triple dimen-
sion normativa de la vida publica (ética, politica y derecho) la que muestra
la relevancia de la bioética como vinculo teérico-practico para atender los
problemas ambientales del siglo XXI.

AuUn nos falta mucho por entender acerca del sentido y las posibilidades de
nuestra existencia bioldgica, por lo tanto, nuestro horizonte de conocimientos
acerca de las diferentes ciencias de la vida continuara expandiéndose como
parte de nuestra evolucion (Linares, 2019). En ese transcurso, seguramen-
te, la bioética tendra un mayor protagonismo, conforme los problemas que
implica la crisis ambiental sean mas criticos y urgentes de resolver. Porque,
tal como la describié Van Rensselaer Potter, la bioética es la ciencia de la
supervivencia que permitira construir el puente hacia el futuro.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 Q0
9(17). 2022 m



Referencias

Arriaga, A. E. (Marzo de 2010). Identificacién de los elementos bioéticos
minimos a considerar para la evaluacion del riesgo ambiental de liberacion
de plantas transgénicas en México. Tesis de Maestria. México: Universidad
Nacional Autbnoma de México .

Bioeticawiki. (s.f.). (Creative Commons) Obtenido de : https://www.bioeti-
cawiki.com/Van_Rensselaer_Potter

Brennan, A., & Lo, Y.-S. (2020, Winter). The Stanford Encyclopedia of
Philosophy. (E. N. Zalta, Editor) Retrieved from https://plato.stanford.edu/
archives/sum2020/entries/ethics-environmental

Calderon, G. J. (s.f.). Medio Ambiente Frente a la Corte Interamericana de
Derechos Humanos: Una Ventana de Proteccion. Obtenido de https://www.
corteidh.or.cr/tablas/r37170.pdf

Casado, G. M. (2002). ¢ Por qué bioética y derecho? Acta Bioeth, 8(2),
183-193. Obtenido de https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttex-
t&pid=S1726-569X2002000200003&Ing=es&nrm=iso

Casado, G. M. (2016). Bioética y Derechos Humanos: sobre la bioética
como herramienta para la democracia. lus et Veritas(53), 172-180.

De QOliveira, M. V., & De Faria, M. T. (2015). Proteccién juridica del medio
ambiente en la jurisprudencia de la Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos. Revista Internacional de Derechos Humanos, 19-50.

Fossey, A. (2015). Bioethics in agricultural research and research manage-
ment. In L. G., & T. (. G., Agricultural research management (pp. 121-147).
Dordecht: Springer.

Kant, I. (2004). Reiteracién de la pregunta de si el género humano se halla
en constante progreso hacia lo mejor. En |. Kant, Filosofia de la Historia. Qué
es la ilustracién (pags. 151-165). La Plata: Terramar.

Kant, I. (2010). ¢;Qué es ser ilustrado? México: Universidad Nacional

Autéonoma de México .

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

27



28

Kashwan, P. (2020, September 2). American Environmentalism’s racist
roots have shaped global thinking about conservation. The Conversation(51).
Retrieved from https://theconversation.com/american-environmentalisms-rac-
ist-roots-have-shaped-global-thinking-about-conservation-143783?fbclid=I-
wWAR2L_01L5QWBDaodZ47An7uMcH-ocnH0z3dmsjOE6Bz_pL_6rDIMzh-
jWqt4

Kwiatkowska, T. (2001). Etica ambiental, politica y salud. En T. Kwiatkows-
ka, & J. Issa, Los caminos de la ética ambiental: Una antologia de textos
contemporaneos. México: Plaza y Valdés.

Linares, S. J. (1 de Junio de 2019). Una filosofia para el siglo XXI. Nexos.
Obtenido de https://www.nexos.com.mx/?p=42660

Méndez, B. V. (2015). Las relaciones entre la bioética y el derecho. Revista
de Bioética y Derecho de la Universidad de Barcelona(Extra), 183-188.

Piazzi, Carolina A. (2021). Educar para el cuidado de la Vida. Una pro-
puesta para abordar la educacion ambiental desde el paradigma bioceéntrico.
Obtenido de https://www.academia.edu/50817971/Educar_para_el_cuida-
do_de_la_Vida_Una_propuesta_para_abordar_la_educaci%C3%B3n_am-
biental_desde_el_paradigma_bioc%C3%A9ntrico_1

Service, Inter Press (IPS);. (27 de Mayo de 2020). CEPAL propone una
recuperacion verde después de la pandemia. Obtenido de https://www.ipsno-
ticias.net/2020/05/cepal-propone-una-recuperacion-verde-despues-la-pan-
demia/

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
9(17). 2022



