Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: ;No te olvides de formarte!
Una aproximacion al concepto de Bildung en el siglo XVIII

Autor(es): Luis Miguel Hernandez Pérez
Ano de publicacién / Ano de publicacdo: 2021

DOI: 10.63314/QLVR2884

Citacion / Citacao
Herndndez Pérez, L. M. (2021). ;{No te olvides de formarte! Una
aproximacion al concepto de Bildung en el siglo XVIII. Ixtli: Revista

Latinoamericana de Filosofia de la Educacidn, 8(16), 243-266.
https://doi.org/10.63314/QLVR2884

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/QLVR2884

bt by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Volumen 8 - Numero 16 - 2021

pp. 243- 266

iNo te olvides de formarte!

Una aproximacion al concepto de Bildung en el

siglo XVIII

Luis Miguel Hernandez Pérez

Universidad Nacional Auténoma de México
luis.miguelhp@hotmail.com

@ https://orcid.org/0000-0002-2872-8883

Licenciatura y maestria en Pedagogia por la Facultad de Filosofia y Letras, Universi-
dad Nacional Auténoma de México. Actualmente, candidato a doctor en Pedagogia

por la misma institucion.

Resumen - Resumo - Abstract

El propésito del articulo es in-
dagar, a través de la literatura,
en el desarrollo y la impor-
tancia del concepto Bildung
(formacion) en el siglo XVIII;
especialmente entre aquellos
poetas que representaron sus
vivencias formativas y sus
ideales de autoperfecciona-
miento, con los cuales se dio
forma a un nuevo hombre y
a una nueva educacion en la
cultura alemana.

O proposito deste artigo é in-
vestigar, por meio da literatura,
em desenvolvimento e a im-
portancia do conceito Bildung
do século XVIII, especialmen-
te entre aqueles poetas que
representaram suas experién-
cias formativas e seus ideais
de auto-perfeigpamento com
as quais moldaram um novo
homem e uma nova educacao
na cultura alema.

This article aims to inquire,
through the literature, in the
development and relevance
of the concept Bildung (Self-
cultivation) in the 18th century,
especially among those poets
who represented their formati-
ve experiences lived and their
ideals of self-perfection where,
with a new man was shaped,
therefore, a new education into
the German culture.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

243



244

Palabras Clave: Bildung, teatro, literatura, juventud, Lessing, Schiller y Goethe.
Palavras-chave: Bildung, teatro, literature, juventude, Lessing, Schiller e Goethe.
Keywords: Self-cultivation, Theater, Literature, Youth, Lessing, Schiller and Goethe.

Recibido: 01/04/2021 Aceptado: 14/07/2021

Para citar este articulo:

Hernandez Pérez, L. (2021). jNo te olvides de formarte! Una aproximacion al con-
cepto de Bildung en el siglo XVIII. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la
Educacion. 8(16). 243-266.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
8(16). 2021



iNo te olvides de formarte!
Una aproximacién al concepto de Bildung en el
siglo XVl

Este trabajo, que dedico a la memoria de mi padre, forma parte
de la investigacion doctoral “Bildung y Erziehung en el romantici-
simo aleman. Una aproximacion a la Bildungsroman de Johann
Wolfgang von Goethe” que estoy terminando en la UNAM.

Verba volant, scripta manent

Rosa Sala Rose (2010) hace notar en su magnifico estudio, EI misterioso
caso aleman. Un intento de comprender Alemania a través de sus letras,
que: el “culto a la Bildung inventd todo un género literario para (...) guiar a
los hombres en su camino de autoperfeccionamiento individual” (p. 209). A
partir de esta afirmacion podemos plantearnos algunas preguntas, a fin de
comprender con mayor detalle laimportancia de que el Zeitgeist se desplegara
a la luz de la intima relacién entre la literatura, la pedagogia y la filosofia a
finales del siglo XVIII en lo que hoy llamamos Alemania, tanto en la historia
de las letras germanas, como en el devenir de la educacion de ese pais. Vale
la pena entonces, comenzar por preguntarnos: ;qué quiere decir que el culto
a la Bildung —concepto central de nuestra exposicion y que explicaremos con
detalle— impulsé la invencion de un género literario afin a la juventud y la
cultura alemana? O ¢ cémo fue posible que el Dichtkunst (arte poético) repre-
sentase y narrase el proceso de perfeccionamiento individual en una novela?

Las razones de ello nos remiten a quienes practicaron el arte poético, para dar
luz a un modo en que el lenguaje deleitase a los pensamientos e instruyese a
la imaginacién, respecto del propio proceso de formacién interior y social. De
tal modo que conviene iniciar este escrito con una breve aclaracion: quienes
aportaron al desarrollo de la Bildung en aquella época también fueron los
poetas o los artistas, no solo los educadores y filésofos.

Puede ser que algunos de nuestros juicios sobre el pasado sean superficiales

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

245



246

0, en su defecto, que intenten dar cuenta de tradiciones que, en el fondo,
no conocemos a profundidad. Por esta razén, es probable que muchos de
nuestros juicios —o prejuicios— actuales nos hagan partir de una diferencia
entre las disciplinas, empero, debemos hacer referencia a lo que aquellos
autores alemanes escribieron, tanto en sus novelas como en su correspon-
dencia y, en algunos casos, en sus autobiografias, a fin de hacer valer mas
sus palabras y no nuestras precomprensiones. Para nosotros, ser poeta o ser
fildsofo son cosas distintas, pero en el siglo XVIIl aleman era comun que un
mismo individuo ejerciera ambos oficios; tales fueron los casos, por nombrar
algunos, de Johann Herder, Friedrich Schiller, Friedrich Holderlin, Friedrich
Schlegel, Friedrich von Hardenberg “Novalis”, o el prometeico genio aleman,
quien intenté abarcar todo: Johann Wolfgang von Goethe.

Ahora bien, lo primero que hay que tener en consideracion para el plantea-
miento de esta aproximacion es la siguiente frase de Maxima y reflexion
de Johann Wolfgang von Goethe: “lo que se diga de viva voz deberé estar
dedicado al presente, al instante; lo que se escriba hay que dedicarlo a lo
lejano, a la posteridad” (Goethe, 1993, p. 201). De acuerdo con el poeta
aleman, es posible advertir que un asunto es la formacion del individuo (del
que —se— escribe) y otro la formacién del hombre (para quienes se escribe).

En efecto, la concepcion del tiempo ha sido problematica para el ser humano
desde la antigtiedad, particularmente, en relacion con sus expectativas. No
pasa asi en la literatura, porque en ella el hombre se erige como el auténtico
creador y habita dicha representacion. El ser humano es quien, a través de su
palabra, animay da forma a los personajes, a las acciones, a los sentimientos
y a los pensamientos. En suma, el hombre hace con la literatura una imagen
de si mismo, al igual que una representacion de la vida —a veces un tanto
utdpica y otras tantas distopica— y de su momento en un modo ideal, histérico,
realista y simbdlico; aunque también es cierto que el hombre ha hecho de la
literatura una terapia, tal y como lo fue la escritura de Werther por Goethe.

Un posible caso “original” desde donde podemos arraigar esta forma de
presentar a la realidad novelada es la obra de Aristoteles. Pero entre el filo-
sofo estagirita y los autores germanos del siglo XVIII sobresalié también un
nombre: William Shakespeare, pues con su obra el genio inglés reformuld
lo que hasta entonces era considerado como necesario para la literatura
dramatica y el teatro. En virtud de ello, se obedecia a una prescriptiva —de
corte aristotélico— para la creaciéon y puesta en escena de las tragedias que
llegaron al teatro. Después de Shakespeare, un cambio fue manifiesto, el

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



contenido de las obras dramaticas seria la exploracion del alma humana.
Esta transformacién del tema central en la literatura y el teatro dio origen en
buena medida a la discusion moderna, por llamarla de algun modo, entre
dos elementos muy importantes para el desarrollo de la Bildung, a saber:
Schicksal (destino) y Charackter (caracter).

Destino y caracter, son un par de elementos que configuraron al individuo ale-
man en la llustracion, pero también a lo largo del periodo del Romanticismo e
Idealismo; un periodo que luego algunos germanistas denominaron Goethezeit
(1770 -1830), pero que antes ya habia sido bien caracterizado por Heinrich
Heine como Kunstperiode. La premisa fundamental puede formularse asi:
si el individuo se realiza a si mismo en el uso de la libertad, en consecuen-
cia, es responsable de su propia formacion. A partir de esta idea, se puede
comprender el motivo que “ilumind” a un nuevo modo literario, pero también
estético, ético y politico. A la luz de esta idea, si el hombre esta en busca de
darse forma a si mismo y al mundo en el que vive, éste sera capaz de inven-
tarse una realidad que emerja directamente de su Einbildungskraft (fuerza
creadora o imaginacién), en donde su Yo sea proyectado y se despliegue
plenamente. Este es el principio mediante el cual se va a poner en marcha el
género literario que hizo énfasis en la Bildung; se trataba fundamentalmente
del conocimiento de si (Erkenne dich selbst). Un tépico que, curiosamente,
en aquella “Alemania” adquirié un sentido particular y definido a partir de la
religién, mas precisamente a través de una de sus practicas: la confesion.

Rosa Sala Rose ejemplifica la importancia de la confesién mediante un frag-
mento de un didlogo entre Karl y su madre en la novela que data de 1799 y
titulada Der Hyperboreische Esel, oder Die heutige Bildung (El burro hiper-
boreo o La cultura actual), obra del autor August von Kotzebue:

Madre: jDios mio! jPero qué dices! Karl, ¢ tienes todavia religion?

Karl: Generalmente, la religion no es mas que un suplemento o incluso
un sustitutivo de la cultura [Bildung].

Madre: ; Nada méas?

Karl: En el sentido estricto del término, no hay nada religioso que no sea
un producto de la libertad.

Madre: No sé discutir contigo de eso. Ademas, yo sélo quiero que me

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

247



248

tranquilices. Me han contado cosas inquietantes sobre todos esos siste-
mas que ahora estan de moda. (La madre le pone la mano en el hombro;
su voz denota temor.) jKarl! Tu todavia crees en Dios, ¢ verdad?

Karl: Yo mismo soy Dios.

Madre: jPobre de mi! jSe ha vuelto como el pobre Wenzel, el loco de
Sondershausen! (Kotzebue, 1799, como se cité en Sala, 2010, p. 78)

De la cita anterior podemos conjeturar que Karl, el joven formado, no es
reconocido por la cultura que posee su madre, a quien los sistemas o, mejor
dicho, las ideas y los valores “actuales” la inquietan, le causan temor. El te-
mor podria ser el primer signo del vinculo entre Bildung y literatura, debido
a que anteriormente la funcion que tenia este efecto (o afecto), tanto en el
teatro como en las novelas o los cuentos, era llegar a provocar la compasion
(Mitleid) y, eventualmente, la catarsis y la deliberacion de los espectadores
o lectores’. Sin embargo, en la primera mitad del siglo XVIII surgié una polé-
mica en torno a la lectura e interpretacion de la Poética de Aristoteles entre
algunos autores alemanes. El resultado de aquella querella fue la ruptura
entre Johann Gottsched, el primer maestro del arte poético y su discipulo
Gotthold Ephraim Lessing.

Gottsched y Lessing partian de su conocimiento de la poética aristotélica para
la creacion de los dramas y, particularmente, de sus tragedias. Sin embargo,
un elemento que provoco la separacion entre sus propias trayectorias fue
precisamente la traduccion e interpretacion de la palabra griega «@éfog»
en el contexto particular de la tragedia. Asi, para Gottsched la traduccioén
y el sentido aleman de dicho vocablo griego debia ser Schrecken (terror),
mientras que para Lessing el término que mejor reflejaba la nocién griega
era Fucht (temor). Por otra parte, el primero apelé al afrancesamiento como
modelo de imitacion para el deleite de los altos estamentos alemanes, con
lo cual Lessing diferia radicalmente.

En esta discusién, no debe soslayarse que Lessing realizé su lectura de
Aristételes a través del poeta latino Horacio?. Como el filésofo estagirita,
el poeta latino escribié una ars poetica, en la cual afirmé que la funcion de
la obra literaria seria prodesse et delectare, deleitar e instruir. Esta frase
devino en un verdadero precepto para este autor aleman. De esta manera,
la literatura ya no tendria para su época una funcién menor ni un publico de
segunda mano —por estar relegada al ocio y a las mujeres—, sino que desde

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



ese momento haria germinar la juventud como si fuese la odisea de un nuevo
héroe por venir, pues a través de esta forma el espiritu aleman se re-conoceria
en una nueva naturaleza, como una nueva clase, con una nueva educacion.

Veamos las implicaciones de esta nueva odisea. En primer lugar, considere-
mos los dos conceptos centrales del género literario que estamos estudian-
do, los cuales son muy utilizados por los autores alemanes de este periodo:
Erziehung (educacion) y Bildung (formacion). Este par de palabras conviene
tenerlas en alta consideracion, debido a que, a partir de ellas, la cultura ale-
mana se despliega en todo este siglo y durante el siglo XIX. Ciertamente, los
diferentes autores, pedagogos, poetas y filésofos, las emplearon para dar luz
al arte de la educacioén o al arte de educarse a si mismo, tanto en sus apor-
taciones como en sus criticas. Al respecto, Maria de los Angeles Rodriguez
Fontela (1996) afirmé:

El término Bildung que traducimos por ‘formacion’ significa no sdélo la
actividad —energeia— por la que el individuo obtiene unos determinados
productos culturales, sino también esos mismos productos culturales —
ergon—. Pero aun hay algo mas: sobre este ultimo sema, queda implicado
otro que es particularmente relevante en nuestro estudio: /a reflexion o
la capacidad formativa del mismo objeto cultural, obtenido en el proceso
de formacién, sobre el sujeto, que, de ese modo, ‘se forma’. Por ello,
mas que de formacidn, seria preferible hablar de ‘autoformacion’. (p. 30)

El sentido activo y reflexivo que tiene este concepto en aleman lo hallamos
reflejado en la concepcion filoséfica de Hegel, de cuya Fenomenologia del
Espiritu se ha dicho que es un equivalente filoséfico del Bildungsroman.
Veamos. La dialéctica hegeliana Espiritu =< Objeto =< Retorno a
si encierra un sentido progresivo y reflexivo -ciclico, en fin- del concepto de
formacion individual, pues Hegel considera que ‘el individuo singular tiene
que recorrer, en cuanto a su contenido, las fases de formacion del espiritu
universal’. De este modo, los conceptos de ‘formacién’ o ‘aprendizaje’ hay
que entenderlos como la apropiacion progresiva que el Sujeto realiza del
Objeto (Naturaleza, habitos sociales, etc.), Objeto que, conformado por el
Sujeto, vuelve a él y lo constituye. Asi encontramos, traducido en un sistema
filosofico, el caracter autorreflexivo de la raiz terminolégica del Bildungsroman.

En la Filosofia de Hegel apreciamos también un nuevo valor semantico
de ‘formacion’, particularmente significativo en el Bildungsroman. En
Hegel, el Espiritu, desarrollandose en el Objeto que se le enfrenta en

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

249



250

una fase determinada, alcanza, por la conciencia, un sentido de si. Ha-
biamos propuesto antes la denominacién de ‘autoformacion’. Tendriamos
que sugerir ahora, con este nuevo planteamiento, otra denominacion:
‘autoconocimiento’, ‘autoidentificacion’ o la que el mismo Hegel emplea:
‘autoconciencia’. (p. 30-31)

Dichos conceptos dan cuenta de la potencia del talante de la Bildung a través
de la literatura, e incluso, no en menor grado, también desde la filosofia. Razén
por la cual, se puede sugerir que la literatura represento las reflexiones que
atanian a la filosofia practica de una manera mas comprensiva y articulada.
En este sentido, la Bildunsgroman ejemplifica o representaba la vida mientras
desarrollando el proceso de autorrealizaciéon del individuo, dando cuenta de
la formacion del caracter, asi como de las consecuencias que tendran sus
acciones en sociedad. Por tanto, el objetivo de este género literario ha sido
reflejar y narrar cdmo un joven se convierte en hombre, definiendo su sery
su pensamiento en su caracter, al encontrar su lugar en el mundo, a través
de sus “Lehrjahre (afios de aprendizaje)” que han sido el efecto de sus des-
aventuras.

En segundo lugar, consideremos a algunos de los autores fundamentales del
género que, en mi opinion, dio pie a la formacioén estética del Yo. Ephraim
Lessing es fundamental por las siguientes tres aportaciones: por justificar a la
literatura como una profesion seria e independiente de los deseos y el gusto
de los altos estamentos; porque como dramaturgo fue el autor que planted
un modo afin a lo aleman de representar tragedias* y, finalmente, porque fue
el primer autor en la Nacién alemana que derivd un sentido ético desde la
estética en sus dramas, sus fabulas y sus obras puestas en escena. Gracias
a esta nueva perspectiva, fue posible que se originara un fundamento literario
en el proceso de formacion del caracter de los individuos, de un pueblo y de
una nacion.

Lessing empled dos formas para exponer un problema antropolégico narra-
tivo, a saber: la comedia y la tragedia, las fabulas y el género que él mismo
invento: la tragedia burguesa. Mas alla de dar cuenta de los detalles de am-
bos asuntos, conviene hacer énfasis en la razén por la cual él habia elegido
tanto la fabula como la tragedia, como modos afines a la cultura alemana
de su tiempo.

En el primer caso, la palabra fabula es la adaptacién del término griego
«M0Bog» (mito), que tiene a los animales como los protagonistas de estas

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



historias. Cada uno de los animales posee y representa un caracter bien de-
finido, a través del cual es posible conseguir un reconocimiento por parte de
quienes escuchan y se identifican con los personajes de cada relato. Desde
luego, no se busca la identificacién con el animal, sino con el rasgo de caracter
que proyecta cada uno, para lo cual se apela a la imaginacion del espectador
o del lector. En cuanto a la tragedia burguesa, las y los protagonistas creados
por Lessing para este nuevo género literario son las mujeres, los jévenes
eruditos o los judios. Estos personajes antes eran secundarios, carecian de
expresion propia o eran motivo de satiras y prejuicios socioculturales, ademas
de que su compleja naturaleza no era analizada. Algunas de sus principales
novelas que ilustran los fines de este pequeno texto pueden ser: Miss Sara
Sampson (1755), Emilia Galotti (1772) o Nathan der Weise (1779). Aunque
no es necesario explicar a detalle la trama de cada una de estas novelas
en estas lineas, es importante dejar en claro que Lessing puso en juego la
naturaleza de la virtud de la mujer con las intrigas y en el entramado de su
sociedad y de su época, tanto en Miss Sara como en Emilia Galotti, es decir,
en sus dos tragedias burguesas.

El cambio en la actitud social que emergia en la literatura alemana a la luz
de lo que Lessing escribid, fue un elemento que permitié profundizar en la
forma en que las y los individuos sentian y reflexionaban sobre sus propias
vidas, a propésito del desarrollo de sus dramas personales. La catarsis —re-
ferida anteriormente—, constituy6 un aspecto importante en las novelas y en
el teatro, obras que surgieron de las propias confesiones de las personas,
quienes, mostrando su genio, les hablarian a todos®. La justificacion de este
fendmeno reside en que, si el arte era capaz de imitar la vida, entonces la
literatura daria voz a las emociones y a los pensamientos de cada uno de
los personajes, que eran al final de cuentas, personas reales. En las letras
—y con el teatro—comenzaban a expresar lo que alguna vez habian sentido,
contemplado y experimentado, aquello que serian capaz de pensar y vivir.
Asi pues, podemos resumir que el propdésito que Lessing reivindicéd y legd
con la literatura y el concepto de formacién no fue otro que el de hacer del
teatro una Escuela del mundo moral (Schule der moralischen Welt).

Al germen que Gottsched y Lessing habian comenzado a cultivar a partir de las
primeras décadas del siglo XVIII para una literatura genuinamente alemana,
y que también prosperaba hacia el origen de un teatro nacional, debemos
incluir la labor de Johann Herder por una nueva literatura. Es importante
reiterar que la “reforma” a la formacion alemana, como imagen del espiritu
de la época, estaba siendo orientada por la literatura y la filosofia, de modo

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

251



252

tal que la nueva educacion, que ya comenzaba a tener lugar alli, aspiraba a
realizar un equilibrio entre las fuerzas y facultades que hay en la naturaleza
humana. Con las pasiones y los pensamientos equilibrados en el caracter
del hombre, el individuo puede aspirar a alcanzar su mas alta perfeccion vy,
es por ello que, en este transito, se puede apreciar y representar como el Yo,
asi como el caracter y la vocacion devienen del propio proceso de formacion
y de madurez de cada ser.

El proyecto Herderiano sobre la lengua y la cultura alemana incluyé la co-
laboracion del viejo Lessing y al joven Goethe. El papel del Volk dentro de
la historia, de acuerdo con Herder, es de suma importancia, puesto que, los
pueblos pueden llegar a compartir, entre otras cosas, ideales, costumbres,
empero no el mismo caracter (Charakter) ni el mismo destino (Schicksal).
Pues el espiritu (Geist) que habla a través de ellos constituye la raiz de los
cuentos (Mérchen), de las canciones (Lieder), de la poesia, o, dicho de otro
modo: es el espiritu el que anima el arte en su devenir. La educacién, no es
la excepcion, ella tampoco puede ser una mera imitacion de lo hecho por
otros pueblos, sean contemporaneos o no; puesto que, cada pueblo debe
buscar en sus propias raices aquello que fomente su evolucién, su progreso.

Si se procede asi no sucedera lo que, segun Herder, estaba ocurriendo
con el latin y la cultura romana, que estaban maniatando la educacion
alemana. Al adoptar el latin como lengua académica, se estaba desde-
Aando la cultura popular, la lengua viva, y cuando se intentaba darle rango
académico, se hacia con canones latinos en vez de enriquecerla con la
propia tradicién. Sin animo de hurtar al latin su caracter de vehiculo de
comunicacioén universal, Herder insiste en que si en la poesia se hallan
unidos palabra y sensacion, pensamiento y expresion, es necesario que
el poeta escriba en su lengua materna. (Herder, 2015, p. XXII)

Herder tuvo la firme convicciéon de no ver a la antigua Grecia como el ideal
del futuro para el pueblo germano, sino de apreciar como los ideales en la
historia alguna vez acontecieron y dejaron palabra de ello. Palabras que al
contarse, cantarse o escribirse pareciera que se les otorga nuevamente vida,
en tanto que nos hacen sentir esos ideales, pensarlos, volver a hablar de ellos.
Empero, esta potencia de la palabra no nos lleva a imitar, sino a formarnos
como lo que en verdad somos; de ahi la importancia por conocerse a si mismo
(Erkenne dich selbst). En clave Herderiana, este autoconocimiento implica-
ba tener conciencia de si mismo y que, desde ese momento, el individuo
comenzara a expresarse vivamente a través de su propio lenguaje, actos y

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



pensamientos populares y nacionales; esto es, partiendo de la cultura como
principio poético de la humanidad.

A la luz de su comprensién organica del concepto de Bildung, Herder pro-
movié indirectamente una reforma en la cultura germana, donde la fuerza de
su concepcion residia en un proceso de desarrollo personal “vivo”, sensible
y no teorético, que impulsaba a lograr la unidad interna en el individuo y la
armonia en el pueblo o la comunidad. Un rasgo muy caracteristico de cada
pueblo en la historia debia ser su lengua, al respecto, Herder escribioé que:
“tan pronto como alguien se atrevid a pensar en su propia lengua, el entendi-
miento sano no se dejé dominar; deseché las envolturas de palabras extrafias
reconociendo sus conceptos dentro de su lengua” (Herder, 2015, p. 347).5

Pensar y expresarse en la propia lengua exhortaba a los jévenes alemanes
a cultivar y desarrollar su propio proceso de formacion, incluso sin importar
quién fuese su maestro. Era el siglo de la llustracion y querian atreverse a
lograr su autonomia, por lo que la educacién representaba, esencialmente, el
camino hacia su propia identificacion, asi como la generacion de su caracter
y el perfeccionamiento de sus propias facultades, de su ingenio. Esta nueva
educacion configuraba un desarrollo individual, originaba un sendero que cada
uno debia recorrer y que, en un sentido subjetivo muy fuerte —y no menos
paraddjico—, no intentaria andar bajo la sombra de alguien mas, mucho me-
nos producir un modelo de hombre a seguir, sino que, mas bien, se buscaria
educar/formar de acuerdo a lo que cada uno era, a fin de llegar a ser el que
se es. Un ejemplo de ello fueron los jovenes artistas del periodo del Sturm
und Drang (tormenta e impetu), los cuales se rebelaron frente a cualquier
preceptiva y apelaron impulsivamente al genio, elogiando su fuerza creadora.

Entre los jovenes participantes del Sturm und Drang, podemos mencionar a
dos grandes figuras de la literatura alemana, Friedrich Schiller y a Johann W.
Goethe. Ambos autores emergieron del proyecto de la dramaturgia lessingnia-
na. No obstante, cada autor desarrollé de manera individual aspectos de este
proyecto que vincula a la formacion con la literatura. A continuacion, explicaré
grosso modo algunos de los elementos del itinerario de cada autor, porque
éstos nos permitiran comprender mejor su aportacion al proyecto antes dicho.

Un punto de partida fue una leccion de Pedro Calderdn de la Barca expuesta
en su magistral obra La vida es suefio, a saber, que la vida es teatro, el teatro
es vida. Si observamos con detalle lo que nos aporta a nuestra discusion esta
premisa fundamental es que el arte da vitalidad a la creacién (poiesis) de este

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

253



254

proceso de Bildung. Si esto es asi, conviene revisitar algunas implicaciones
y las posibilidades que Schiller encontré en el teatro visto como institucion
moral (moralische Anstalt).

El teatro, entendido como “juego dramatico” (dramatische Spiele) en términos
de Schiller, permite llevar a cabo dos aspectos cruciales del proyecto: por un
lado, la conduccién del alma hacia la moralidad y, por otro lado, la identificacién
del publico con el espiritu de su tiempo, lo cual posibilita animar el drama,
en tanto que la accién se prolonga mas alla del teatro’. Desde un punto de
vista pedagdgico, nuestra reflexion se centra en el papel de Schiller como
dramaturgo, historiador y filésofo, tres oficios vinculados intimamente y que
subrayan tres aspectos esenciales de su pensamiento, a saber: la historia,
la estética y la ética. Estas disciplinas se unen para dar un nuevo sentido y
fortalecer el concepto de Bildung hacia finales del siglo XVIII.

La posibilidad del teatro para mostrar y desplegar la Bildung estética, que
permitiria formar a la humanidad, recupera y refleja la influencia de Friedrich
Klopstock y Lessing® en el poeta-fildsofo que ahora nos atafie. Otra de sus
influencias, que es necesario tener presente, es la filosofia de Fichte, sin la
cual resulta imposible sostener que la experiencia estética es una via de au-
toconocimiento y no solo de gusto. En efecto, la contemplacién de la belleza
permite conocer la verdad y la bondad de la humanidad, si el hombre hace
este ejercicio, desarrollara su ser estéticamente. Asi pues, en la medida en
que se es un hombre estético se ennoblece la sensibilidad y se llega a ser
un hombre ético. La Bildung estética que asi se despliega a través de las
expresiones de las bellas artes, las cuales innegablemente son reflejo del
tiempo en el que se vive, fue presentada por Schiller en el teatro entendido
como: “la institucion en que el deleite esta emparejado con la ensefianza,
la tranquilidad con el esfuerzo, el entretenimiento con la formacion; en que
ninguna facultad del alma actda en perjuicio de las otras, ni ningun deleite
se disfruta a costa del todo” (Schiller, 2005, p. 97).

Las posibilidades pedagogicas que tenia el teatro en el siglo XVIII aleman
para moralizar a la humanidad residen en dos aspectos: 1) la estetizaciéon de
la historia —sugerida por Schiller®; 2) sensibilizar la filosofia kantiana, que es
tedrica y abstracta, a fin de instruir en el presente. Por lo que si los ideales
de justicia, moralidad, etcétera, pueden representarse en dramas, el espec-
tador no comprenderia a la justicia, por ejemplo, como idealidad ni como un
mero concepto abstracto y ajeno a su propia realidad, sino que la vera como
algo realizable o verdaderamente existente en el mundo. Es decir, quien

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
8(16). 2021



presencia una representacion de este tipo, al identificarse con el personaje
y la “historia” siente empatia y entusiasmo al contemplar a un hombre justo
y virtuoso. Lo mismo pasaria entonces con la moralidad, cuando se ponen
en escena “hechos nobles”, en los cuales los individuos espontaneamente
eligen unir armonicamente su querer y su deber, para que los espectadores
de los dramas se encaminen hacia el despertar de su autoconciencia. En un
escenario como éste, el publico se da cuenta de las acciones del personaje,
y, al mismo tiempo, se diferencia de él, decidiendo por si mismo™. Asi, el
espectador forja su propio caracter, se crea y se forma a si mismo. Por esta
razon, el teatro —considerado como uno de los aspectos de la Bildung esté-
tica— resulto vital en el desarrollo del proyecto, debido a su gran capacidad
pedagogica de formar la moralidad y desarrollar la subjetividad en la sociedad
alemana de aquel siglo.

El teatro fue considerado como el escenario donde se representaron los ca-
racteres y circunstancias de figuras sobresalientes que transformaron Europa
a partir de la verosimilitud (Wahrscheinlichkeit). Su premisa fundamental fue
la idea aristotélica que concibe a la poesia desde su condicion historica. En
virtud de lo cual, Schiller quiso emplear el potencial del pasado, visto a través
de ciertas personalidades que han pervivido en la historia, con la intencion de
perfeccionar al hombre de su tiempo. En este sentido, se puede considerar al
teatro como un espacio de Bildung, como una institucion de formacién moral
para el pueblo', debido a que es precisamente el escenario apropiado para la
construccion del caracter moral, en tanto que desarrolla el uso practico de la
razén del espectador, a través del animo provocado en este juego dramatico.
Por todo ello, Schiller habia arraigado su pensamiento filoséfico-educativo en
el teatro, casi diez afios previo a la publicacion de Briefe (liber die asthetische
Erziehung des Menschen [Cartas sobre la educacion estética del hombre]*2.

El entusiasmo en torno a “la gran y fundamental influencia del teatro para la
formacién de una nacién y de la humanidad” (Goethe, 2013, p.63), no era
solo schilleriano, sino de la época, pues también Goethe mostré un interés en
ello en su obra Wilhelm Meisters theatralische Sendung (La mision teatral de
Wilhelm Meister), escrita entre 1777-1785. Esta fue la primera version de la
obra que ahora conocemos como Wilhelm Meisters Lehrjahre (Los afios de
aprendizaje de Wilhelm Meister); la novela que va a inaugurar la Bildungsro-
man (novela de formacién) como (sub)género literario.

La Bildungsroman como (sub)género literario —en relacion con los clasicos
(épica, tragedia y comedia)- comienza con Goethe y no, por mencionar

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

255



256

algunas novelas, con Parzival de Wolfram von Eschenbach (del siglo XIlI),
Geschichte des Agathon de Christoph Martin Wieland (1794) o Anton Reiser
de Karl Phillip Moritz (1790). Si bien éstas son historias en donde la Bildung
esta presente en la trama, ella no es el tema principal ni los protagonistas
son personajes estrictamente alemanes, como lo es Wilhelm en la novela
Goetheana. A la luz de esta diferencia esencial con las novelas anteriores
a la obra de Goethe, puede comprenderse porqué se considera la primera
novela de formacion dentro de los manuales de historia de la literatura. Por
otra parte, es de suma importancia afiadir, primero, que “el Bildungsroman
se asienta sobre modelos ya existentes y de los cuales toma diversos ele-
mentos: la autobiografia, la novela de viajes y la novela social” (Hernandez
& Maldonado, 2003, p.86). Y segundo, que hay tres verbos que dieron fruto a
otros subgéneros literarios, a saber: erziehen, bilden, entwickeln, que luego,
al ser novelados, los encontraremos como Erziehungsroman, Bildungsroman
y Entwicklungsroman. |sabel Hernandez, nos dice en este sentido que:

La novela (Wilhelm Meister Lehrjahre) presenta todas las premisas que
se han definido como necesarias para que una obra pueda considerar-
se propia de este género, a diferencia de las caracteristicas propias de
géneros similares como el Erziehungsroman, donde lo que prima es el
caracter pedagadgico y el proceso de aprendizaje entendido como proceso
de adquisicion de conocimientos, o el Entwicklungsroman, donde lo que
prima es el desarrollo del individuo a nivel personal, sin tener en cuenta
el proceso de adquisicion de conocimientos. El Bildungsroman, sin em-
bargo, es la suma de ambas: la formacién de un individuo en aras a su
integracion como un miembro activo dentro del conjunto de la sociedad
ha de tener en cuenta ambas facetas, y solo gracias a ello el individuo
conseguira adquirir una formacioén plena. La primera parte se logra en
el seno de la casa paterna, en la infancia y los primeros afios de la ado-
lescencia; después, y por lo general, un conflicto con esta casa paterna
hara al joven salir de ella y enfrentarse al mundo, donde adquirira la se-
gunda parte de su formacion, a través de toda una serie de experiencia
positivas y negativas que le vendran dadas por su conocimiento de las
mas variadas personas y por la vivencia de las mas variadas situaciones.
Una vez que ambos procesos estén concluidos, se habra completado
el proceso de formacion y el individuo habra encontrado su lugar en el
entramado social (Hernandez & Maldonado, 2003, pp. 103,104).

Ahora bien, Goethe con su Ur-Meister —.como también se le conoce a la pri-
mera version de Wilhelm Meister— apunta a la formacion de la individualidad,

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



y emplea al teatro como un escenario para llegar a ser el que se es (Werde
was du bist!). A través de esta estrategia, el autor permite que Wilhelm, el
protagonista de la novela, despliegue libremente su vocacion artistica y, sobre
todo, que forje su caracter moral. En este sentido, el caso de Goethe es un
poco diferente al de Schiller, aunque también comenzé justamente en el teatro.
El entonces joven Goethe creyo que en el teatro hallaria su destino, ya que él
habia formado, esencialmente, su caracter afin a esta misién (Sendung). Asi,
en esta primera version de su Bildungsroman, habia quedado de manifiesto
la voluntad de formar con la que el prometeico Goethe intenté guiar en su
“papel” a cada hombre, sintiéndose capaz de ensefarle a descubrir a cada
uno su lugar en el mundo, a conocerse a si mismo, para convertirse en el
ser, el que se es.

Fue entonces que su vocacion artistica, ese impulso por construir su propio
destino, como alguna vez cantase Homero pero que no pudo cumplir Aqui-
les™, la que precisamente alejo a Goethe de una vida dedicada a la abogacia,
como habia sido la profesién y el deseo de su padre. Fue la potencia de la
poesia la que le permiti6 a Goethe devenir con la fuerza para la invencién
(Erdichtung) de la verdad de su propia vida.

Si el lenguaje fuese un péndulo que va y viene entre los poetas antiguos y
modernos, entonces el sentido que tendria el héroe griego ahora se trans-
formaba en la Alemania del Kunstperiode para ser encarnado por el joven
gebildet Goethe, quien es justamente un nuevo joven burgués, que asume su
mision de formarse —o cultivarse— a si mismo tanto al explorar la naturaleza
(Natur) y la ciencia (Wissenschaft) como por intentar restituir la unidad de la
vida. El no divide la verdad, sino que busca expresarla en armonia, y asi es
como describié poéticamente su vivencia formativa, sus afios de aprendizaje
(Lehrjahre) de una manera verosimil. Por esta razén, en la novela de forma-
cion Goetheana encontramos la siguiente confesion de Wilhelm: “el objetivo
unico de todos mis proyectos, ha sido vagamente, desde mi nifiez, formarme
(auszubilden) tal y como yo soy” (Goethe, 2008, Vol. 3, p. 366).

Al respecto, Hans Gerd Roetzer y Marisa Siguan (2014) aprecian lo siguiente:

la formacion individual se ha convertido en un tema de reflexién impor-
tante en los afios de creacion del Meister, y presupone una concepcion
moderna y reflexiva de la individualidad. El sujeto se ha convertido en
algo unico, en algo capaz de desarrollarse en el tiempo, de formarse,
de realizarse. Esto no sélo supone la adquisicion de aptitudes, sino tam-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

257



258

bién una formacién integral que implica entre otras cosas disciplinar la
propia individualidad, implica la obligacién de perfeccionamiento, pues
la formacién individual lleva consigo la formacion y el perfeccionamiento
de la humanidad. La formacién tiene asi un componente utdpico, pues
su meta es el perfeccionamiento del género humano. Este concepto
utopico de la formacién como capacidad de desarrollo de la subjetividad
hacia la armonia es también una respuesta a una experiencia social de
alienacién, de fragmentacion del sujeto y del mundo (p. 152).

En efecto, Goethe aprehendi6 la Bildung como un pretexto literario a fin de
aportar a la pedagogia de su época su propio y personal proceso de auto-
perfeccionamiento, mediante el cual expuso cémo se construye el caracter
del Yo (ético-politico) frente a las circunstancias del mundo. De acuerdo con
Goethe, unicamente la formacion —o incluso, aun mas fuerte, la autoforma-
cion— permite desplegar libremente la totalidad del individuo, puesto que, al
volcar la mirada sobre si mismo, el individuo refleja en su caracter la imagen
(Bild) que va conformando de si, como resultado de sus vivencias, circuns-
tancias y desventuras. Para demostrar este punto, el autor empleé el arte
como via de expresién y encarnacién de los ideales.

En las Bildungsromane™ se representa como un joven forma su caracter
e identidad frente al caos ineludible de la vida y la inherente contingencia
del mundo. Un mundo que es creado y recreado por la literatura y que, a
su vez, despierta estéticamente reflexiones éticas desde el autor hasta el
lector, gracias a su capacidad de formacion (Bildsamkeit)’®. En estos relatos,
los cuestionamientos giran en torno a la libertad, la voluntad, la ética de la
renuncia y la pretension de progreso; si bien no de la humanidad, al menos
si del individuo. No fue casualidad, por ello, que la novela de formacién
Goetheana Wilhelm Meisters Lehrjahre fuese una de las tres tendencias, de
acuerdo con los miembros del Friithromantik'®, que darian forma a la nueva
cultura alemana; las otras dos eran la Revolucién Francesa y una obra de la
filosofia fichteana: Wissenschaftslehre (Doctrina de la Ciencia). Estas tres
tendencias llaman la atencién, fundamentalmente, porque se tratan de una
novela que expone la confesién del proceso de con-formacién de si mismo
del joven aleman porvenir —o bien, del hombre aleman que se podia o debia
llegar a ser—, el hecho politico que rompié radicalmente con el Ancien Régime
y la nueva filosofia alemana, cuyo punto de partida era la libertad.

Goethe nos presenta tanto la construccion del Yo como la descripcion de
dicho proceso en la novela de formacién. No se debe pasar por alto que el

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



autor no lo hizo a través de cartas (como en Die Leiden des jungen Werther),
tampoco con su diario (Tagebuch der Italienischen Reise), ni de su autobio-
grafia (Dichtung und Wahrheit). Esto quiere decir que la novela de formacion
Goetheana es diferente en cuanto al contenido y a la forma de narracion que
hasta ese momento existian, ya que se trata de la novela que comienza a
desarrollar la propia alma del individuo. A mi juicio, es menester enfatizar que
el intento de Goethe por desplegar plenamente la subjetividad de forma esté-
tica llegé a ser comprendido, interpretado y categorizado por los romanticos
como algo ideal. Esto derivo en que “desarrollar todas las fuerzas humanas
e individuales, darles forma en un todo singular, [es] crear una obra de arte.
De ahi que Schlegel, Tieck y Novalis quisieran decir que el individuo debia
convertir su vida en una novela” (Beiser, 2018, p. 57). Este ideal romantico
de Bildung puede ser dicho asi en un fragmento: “enthalt jeder Mensch, der
gebildet ist, und sich bildet, in seinem Innern einen Roman (todo hombre
que esta formado y se forma contiene en su interior una novela)” (Schlegel,
1797, p. 78)."7

Goethe escribio para encontrarse y reencontrarse, para aceptar la vida y sus
circunstancias, para formarse y aprovechar su lenguaje poético, y asi dar
forma cultural a la juventud alemana porvenir. Tanto él como Wilhelm Meister
se identifican porque ambos desarrollan un proceso de formacién en y de
su propia vida, a partir de un viaje que les ha permitido vivenciar, conocer,
aprender, sufrir y autoafirmarse como el hombre que se es. He aqui el germen
para escribir, para formar y educarse. Y es justo en el tiempo de la autoafir-
macién de su ser que va labrando su caracter para integrarse a su sociedad
y aceptar sus responsabilidades, renuncia a sus deseos, y como en un acto
de confesion y de reflexion, despliega los afios de aprendizaje de su vida a
través de un lenguaje que recrea la forma de una novela. Asi, su alma y su
potencia poética forman y transforman su realidad, impulsando e inspirando
a otros a que también sean parte de esta nueva configuracion del mundo
que se origina en la conciencia de la responsabilidad, al vivir intensamente
la transicion de la juventud a la adultez.

Como se puede apreciar, la pedagogia Goetheana es el proyecto de elabo-
racion de la propia experiencia como una novela, pues Goethe solo puede
ser él mismo, pero los lectores —como los jovenes protagonistas de estas
novelas de formacion— deben llegar a ser quienes tengan que ser. La vida
no es repetible, por ello, en el devenir de cada uno de los seres que habitan
el mundo, los individuos libremente se recrean, asi como los pueblos, las
naciones y la cultura, puesto que cada uno es lo que hace y llega a hacer

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

259



260

lo que es. Intentar superar los limites inherentes a nuestro propio ser nos
condenara como a Fausto; aunque lograr la mesura hara germinar una armo-
niosa, bella y verdadera forma. Esta es la finalidad de la formacion estética
que Goethe vivencio y que lo impulsé a representar, a narrar y a novelar para
la posteridad su/el proceso de perfeccionamiento individual.

Esta manera de observarse a si mismo, a través de la elaboracién de sus ex-
periencias, le permitié curar sus enfermedades y malestares en los momentos
de crisis (de su juventud y frente a la vida), para luego, formarse a través del
arte. Ala luz de dicha autoformacioén que erigié a Goethe como un “olimpico y
clasico contemplando serenamente los horizontes desde el mirador aureo de
Weimar” distinto claramente del “joven y arrebatado, participe de los excesos
sentimentales del Sturm und Drang’, le dio la pauta para “intentar tender un
puente estético sobre el vacio de la existencia” (Argullol, 1990, p. 26), y, con
esto, configurar su realidad y su vida, segun sus expectativas poéticas. Asi, él
podia narrarle a los lectores el mundo y las circunstancias que habia vivido,
al mismo tiempo que les permitia, en cierto modo, ser él, sentir como él habia
sentido, vivir como habia vivido, disponer su deseo, condenarse y salvarse
como €l habia llegado a hacerlo. Pero su vida real siempre debia ser suya.
Nadie podria ser capaz de imitarle, ni de ser creacion suya, por el contrario,
como artista-formador, él deseé que cada uno hiciera de si mismo lo que su
destino le tenia marcado. De tal modo que Goethe, con su poesia y verdad,
Nos anuncia como personas que estan siendo gebildet, ya que nos impulsa
al viaje, a vivir las pruebas y andar por el propio camino a través del que él
relata. Goethe representa y recrea este proceso de formacién en el que cada
uno se forma su ser, su caracter y, con todo, su vida.

Asi, el yo poético de Goethe germina en sus canciones, poemas, novelas,
a través de las cuales da forma a la vida e inventa el caracter libre de los
individuos. En efecto, él es el artifice de si mismo y también de todo aquello
que produce. La comprension de la obra Goetheana es una invitacion a su
vida, a su identidad, a sus crisis, lo mismo que a sus estados de animo, al
encuentro consigo mismo, con su sociedad y su destino, por lo que cada una
de las vivencias formativas de su destino pueden llegar a constituirse como la
fuerza poética capaz de configurar a la humanidad. Goethe, entonces, lejos
de ser un educador (Erzieher), es esencialmente el narrador (Erzéhler) del
fendmeno literario-educativo aleman con su Bildungsroman; alguien capaz
de componer y transmitir sus vivencias formativas como hilo conductor para
crear o, por lo menos, potencializar la realidad educativa de otros, sin caer
en las oposiciones medievales y modernas entre la vocacion y la profesion,

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



el individuo y la sociedad.

Teniendo en cuenta lo que se ha presentado, es claro que el sentido de la Bil-
dung consiste fundamentalmente en un crecimiento de adentro hacia afuera.
Como también lo refiere Rosa Sala Rose (2010) cuando escribe:

Una abstraccion subyacente a la idea de individuo que presenta el Bil-
dungsroman es la del hombre como semilla que crece y da sus frutos. La
metéafora es idonea en la medida en que incluye tanto lo genéticamente
predeterminado —la semilla de un roble s6lo podra generar otro roble, y no
un fresno— como la influencia del entorno —ese roble podra crecer ancho
y sano si ha germinado en un buen suelo y el clima le es propicio, pero
pequefio y retorcido si la tierra es pobre, o la luz, insuficiente— (p. 210).

Si aceptamos entonces la metafora del hombre como semilla, podemos para-
frasear el lema que Goethe escribié en su Bildungsroman —cuando Wilhelm
se encuentra en la Sala del pasado—, como jNo te olvides de formarte! A fin
de concluir este pequefio texto, se puede afirmar que la Bildung, dentro de
la literatura de esta época, es, en esencia, una vivencia que juega con el
pasado, el presente y el porvenir del individuo; en tanto que intenta describir
narrativamente la forma(cion) en la que el ser esta siendo el que es —como
autorreconocimiento y autorrealizacion—, desenvolviendo el ser que se esta
llegando a ser —como proyeccion intersubjetiva—. Cuya finalidad es erigir un
imperativo y, tal vez, también un nuevo simbolo en la juventud, que la exhorte
a vivir su propia formacion y la guie a través de sus palabras escritas en el
constante proceso de formaciéon humana de la generacién por-venir.

NOTAS:

" Quizas un ejemplo de ello seria la interpretacion de las narraciones reco-
piladas en los Kinder-und Hausmérchen de los Hermanos Grimm, en donde
la posible moralizacién de los “nifios” dependeria del temor.

2 Horacio es clave en el entusiasmo grecolatino de los pensadores alema-
nes del siglo XVIII; Lessing, Kant, Schiller y Goethe hicieron referencia a
su arte poético. Asimismo, parece haber sido el mediador en los estudios

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

261



262

hechos en torno a la poesia de Pindaro.

3 Afos después, Novalis, apunté: “los afios de aprendizaje son para el
discipulo poético — los afios académicos, para el filoséfico. La academia
debiera ser una institucién completamente filoséfica — una unica facultad
— la entera institucion organizada con el fin de excitar y ejercitar de forma
eficaz la facultad de pensar. [4] Los afios de aprendizaje en un sentido su-
perior son los afios de aprendizaje del arte de vivir. Mediante experimentos
metddicos y ordenados se llegan a conocer sus proposiciones basicas y
se alcanza la habilidad de actuar segun las mismas a voluntad” (Novalis,
2007, p. 200). Dejando claro que un poeta para aprender necesita vivir,
mientras que el filosofo necesita la academia para excitar su pensamiento.
Esto remarca, por otra parte, una diferencia entre lernen y studieren, segun
la cual, la formacién del joven no requiere de un espacio especifico ni para
aprender y estudiar, ni de alguien o de algo, sino precisamente de un
tiempo de vida para llegar a ser.

4 Ephraim Lessing (1759) eché en cara a su maestro Gottsched, entre otras
cosas, que iniciara con tal proyecto “ohne zu untersuchen, ob dieses franz6-
sierende Theater der deutschen Denkungsart angemessen sei, oder nicht”
[sin indagar si ese teatro afrancesado es apropiado o no a la mentalidad
alemana] (16-feb-1759 [17]). Y enseguida afirm6 que los alemanes: dal
wir mehr in den Geschmack der Englénder, als der Franzosen einschlagen;
dal3 wir in unsern Trauerspielen mehr sehen und denken wollen, als uns
das furchtsame franzésische Trauerspiel zu sehen und zu denken gibt; dal
das GroR3e, das Schreckliche, das Melancholische, besser auf uns wirkt als
das Artige, das Zértliche, das Verliebte; dal3 uns die zu gro3e Einfalt mehr
ermlide, als die zu gro3e Verwickelung etc. [nos avenimos mejor al gusto de
los ingleses que al de los franceses; que, en nuestras tragedias, queremos
ver y pensar mas que lo que nos da para ver y pensar la temible tragedia
francesa; que lo grandioso, lo terrible, lo melancolico ejerce un efecto me-
jor sobre nosotros que lo formal, lo delicado, lo amoroso; que demasiada
simplicidad nos fatiga mas que el excesivo enredo, etc.] (Lessing, 1759).
Lessing volvid a los antiguos y también realiz6 una critica a sus coeta-
neos, pues, a su “gusto” —muy distinto al de Gottsched— existia una mejor
afinidad entre los ingleses y los germanos que entre los franceses y los
alemanes. Asi, Lesing opto por inaugurar la tragedia moderna con William
Shakespeare, quien luego fue apreciado como un genio en la exploracion
del alma humana debido a su dramaturgia y teatro, tanto por Johann Herder
como por Goethe.Y es que, luego de que Lessing mird hacia a Inglaterra y
apreciara con sumo detalle a Shakespeare, Herder indagé entonces en el
Volkgeist a fin de comprender el espiritu y la fuerza estética inherentes a
las diferentes expresiones poéticas de los pueblos de distintas naciones y
tiempos, con la intencién de ya no juzgar como unico valor estético de los
modernos la capacidad de imitacion de los griegos ni en apreciarlos como
el unico principio poético de la humanidad en la historia.

SEjemplo de esto son los inicios de Les Confessions de Jean-Jacques Rous-
seau y Die Leiden des jungen Werther de Johann Wolfgang von Goethe.

5 Por otra parte, hay que mencionar que a través de Herder se puede
apreciar la influencia de un par de autores muy importantes para el desa-

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 OO0

8(16). 2021



rrollo de la formacion estética-ética del Yo en la cultura alemana, a saber,
Jean- Jacques Rousseau y Johann Hamann. De hecho, fue este ultimo
quien provoco un cambio radical en el proyecto de literatura alemana. Al
respecto, Cinta Canterla (2013) nos dice que: “la estrategia de Hamann
a responder publicamente a Mendelssohn a propésito de La Nueva Eloisa
era mas compleja de la que a primera vista se dejaba conocer. No se
trataba de una mera identificacion ingenua con Rousseau que le llevase a
proyectarse en él y tomarse a pecho las descalificaciones como si se las
hiciesen a si mismo: era un recurso para llevar las cosas a su terreno, esto
es, educar a los alemanes en otros criterios estéticos” (p. 269).

” Recordemos que drama etimolégicamente viene del griego drao, que
significa accion.

8 Friedrich Klopstock fue una gran inspiraciéon para el joven Schiller, me-
diante su lirica y poemas. Lessing, como se explicd, fue quien comenzo a
reconocer las consecuencias éticas a partir de la literatura y el teatro en
Alemania.

9 De aqui nacieron sus dos grandes historias como poeta-filésofo: Geschi-
chte des Abfalls der vereinigten Niederlande [Historia de la independencia
de los Paises Bajos] y Geschichte des Dreiligjahrigen Krieges [Historia
de la guerra de los Treinta Afos]. Y también su modo tedrico, es decir, su
leccion inaugural en la Universidad de Jena, que llevé por titulo: Was heil3t
und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte? [; Qué significa
y con qué fin se estudia la historia universal?]. Por ultimo, es importante
agregar que fue precisamente en Jena en donde Schiller profundizé en
la filosofia kantiana, de manera individual y también con la tutela de Karl
Reinhold —el principal kantiano de aquel momento en Jena—, a quien suce-
dié Johann Fichte. Tal vez alli, como estudiante y eventual profesor, estan
los momentos mas fuertes de encuentro con el proyecto kantiano,
con la critica a la llustraciéon y también su vinculo con el circulo de Jena
o el primer movimiento romantico (con los hermanos Schlegel, Novalis,
Haolderlin, por mencionar algunos).

©Un ejemplo de ello son las siguientes palabras de Schiller: “todo el reino
de la fantasia y de la historia, pasado y presente, se pone a su disposicion
alamenor sefal. Delincuentes atrevidos, que ya hace tiempo se pudren en
el polvo, son emplazados ahora a la omnipotente llamada del arte poético
y reproducen una vida desvergonzada para que sirva de estremecedora
instruccion de la posteridad” (Schiller, 2005, p. 88).

" Al respecto, se puede consultar: Schiller, Friedrich. Was kann eine gute
stehende Schaublihne eigentlich wirken? [¢;Qué influencia puede tener
verdaderamente un buen teatro permanente?], aunque es mas conocido
con el titulo de Die Schaublihne als eine moralische Anstalt betrachtet [El
escenario teatral considerado como institucién moral].

2En donde Schiller ya no habla del vinculo entre Bildung y teatro, sino
ahora aborda el impulso de formacién (Bildungstrieb) en la belleza y el
juego, o como impulso de juego (Spieltrieb), puesto que: “el hombre sélo
debe jugar con la belleza, y debe jugar sélo con la belleza. Para decirlo

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

263



264

de una vez por todas, el hombre sélo juega cuando es hombre en el pleno
sentido de la palabra, y sélo es enteramente hombre cuando juega” (Schiller,
1990, p. 241[XV, 8-9]). El juego es entonces un instinto espontaneo en un
tiempo desinteresado, que abre el tiempo de la formacion humana. He aqui
el ideal de belleza y libertad que no sélo comprende al hombre, sino a la
humanidad: el Estado estético; cuyo impulso de formacién origina la fuerza
en la cual nos re-creamos, nos re-formamos dignamente a la luz de una
vida que estéa por venir, cada vez mas arménica, mas alta, mas perfecta.

3 Al respecto, se puede consultar: Garcia Gual, Carlos (2016). Aquiles, en
Carlos Garcia Gual. La muerte de los héroes (pp. 81, 91). Turner. Coincido
en la clave hermenéutica de este gran fildlogo helenista, en tanto que en el
poema homérico lliada se nos presenta “la coléra de Aquiles” y no el relato
de su vida. Otra cuestion fundamental tiene que ver con la advertencia o “el
presentimiento”, que, a decir de Garcia Gual, es una técnica caracteristica
de la narrativa épica homérica; la cual puede ejemplificarse en lliada, canto
XXI, versos 278-97, cuando el joven héroe recuerda: “Ella [es decir, su
madre Tetis] me dijo que al pie de los muros de los guerreros troyanos yo
pereceria bajo las veloces flechas de Apolo”. Finalmente, el asunto sobre
la conciencia del destino y el valor de la existencia en el joven héroe se
traslada a la Odisea, cuando, en el canto XI, versos 488-91, el protagonista
escucha decir al alma de Aquiles en el Hades: “No pretendas, Ulises pre-
claro, buscarme consuelos de la muerte, que yo mas querria ser siervo en
el campo de cualquier labrador sin caudal y de corta despensa que reinar
sobre todos los muertos que alla fenecieron”. Lo cual, da la impresion de
que (la psique de) Aquiles es patéticamente consciente de que alcanzé su
destino, aunque no acepta que su misién gloriosa haya sido la de “morir
glorioso y joven, en un combate guerrero”. En cambio, el joven Goethe se
siente impulsado a hacer lo opuesto: él desea vivir con todas sus fuerzas
el presente, construir y enaltecer dignamente su Yo, a través de su poesia
y no sucumbir ante el obscuro suefio de la muerte. Su misién/destino es
ser la luz de su tiempo con su vida y de otros tiempos con sus palabras.

“Vale la pena sefalar que la forma en la que se nos expone el proceso de
formacion durante los afios de aprendizaje de un joven que ha de llegar a
ser un hombre dentro de su sociedad, no puede juzgarse como una mera
obra literaria, ya que —a decir de algunos comentaristas, entre ellos, Jean
Hyppolite y, como ya vimos, Maria de los Angeles Rodriguez—la estructura
de la Fenomenologia del espiritu de Hegel es la de una Bildungsroman,
no de un individuo sino de la propia conciencia. Sea como fuere, es en la
Bildungsroman de Goethe en donde vamos a encontrar, en buena medida,
su manera de presentarnos su “teoria de la formacién”, en la que, considero,
concatena pedagogia, literatura y filosofia.

'® Este concepto es vital para la pedagogia alemana de aquella época y fue
empleado por Friedrich Schiller (la carta es parte de su correspondencia
con Goethe, con fecha el 28 de noviembre de 1796), Friedrich Holderlin
(en su poema In lieblicher Blédue, posterior a 1806) y Johann Herbart (en su
obra Umrriss péddagogischer Vorlesungen, de 1841), por mencionar algunos.

'6 Al respecto, puede verse el fragmento 216 del Athenaeum.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 OO0

8(16). 2021



7 No importa que solo algunos por su formacion la escriban, y otros las
publiquen, en cualquier caso, ya todos habran formado su vida de un modo
genial, pues saben quienes son y han encontrado su lugar en la vida.

Referencias

Argullol, R. (19994). Paradojas del joven Goethe, trayectos, escrituras,
metamorfosis (La idea de formacion en la novela). Barcelona: PPU.

Beiser, F. (2018). El imperativo romantico. El primer romanticismo aleman.
Madrid: Sequitur.

Canterla, C. (2013) Rousseau en la obra de Johann Georg Hamann: el
texto Chimérische Einfélle a propdsito de Julie, ou la Nouvelle Héloise y otros
comentarios. Murcia: Universidad de Murcia.

Garcia, C. (2016). La muerte de los héroes. Madrid: Turner.
Goethe, J. (1993). Maximas y reflexiones. Barcelona: Edhasa.

Goethe, J. (2008). Los afios de aprendizaje de Wilhelm Meister. Madrid:
Céatedra.

Goethe, J. (2013). La mision teatral de Wilhelm Meister. Buenos Aires:
Gorla.

Herder, J. (2015). Ensayo sobre el origen del lenguaje. Otra filosofia de
la historia para la educacion de la humanidad. Ideas para la filosofia de la
historia de la humanidad (Seleccién). Una metacritica de la «Critica de la
razén puray. Madrid: Gredos.

Hernandez, |., & Maldonado, M. (2003). Literatura alemana. Epocas y
movimientos desde los origenes hasta nuestros dias. Madrid: Alianza.

Homero. (1982). Odisea. Trad. J. M. Pabon. Madrid: Gredos.
Homero. (1991). lliada. Madrid: Gredos.

265
Lessing, G. (1759) Briefe, die neueste Literatur betreffend. [recopilacion].

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion



266

Zeno.org. Recuperado de: http://www.zeno.org/Literatur/M/Lessing,+Got-
thold+Ephraim/Asthetische+Schriften/Briefe, +die+neueste+Literatur+betref-
fend/Erster+Teil [22, dic, 2020].

Novalis. (2007). Estudios sobre Fichte y otros escritos.Madrid: Akal.

Rodriguez. M. (1996). La novela de autoformacién. Una aproximacion
tedrica e histdrica al «Bildungsroman» desde la narrativa espanola. Kassel:
Universidad de Oviedo.

Roetzer, H. & Siguan, M. (2014). Historia de la literatura en lengua alemana.
Desde los inicios hasta la actualidad. Barcelona: Publicacions i Edicions de
la Universitat de Barcelona.

Sala, R. (2010). El misterioso caso aleman. Un intento de comprender
Alemania a través de sus letras. Barcelona: Alba.

Schiller, F. (1990). Cartas sobre la educacioén estética del hombre. Bar-
celona: Anthropos.

Schiller. F. (2005). Seis poemas “filoséficos” y Cuatro textos sobre la dra-
maturgia y la tragedia. Valéncia: MuVIM.

Schlegel, F. (1797). Kritische Fragmente. [Lyceums-Fragmente]. Zeno.
org. Recuperado de: http://www.zeno.org/Literatur/M/Schlegel,+Friedrich/
Fragmentensammlungen/Kritische+Fragmente [27, dic, 2020].

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
8(16). 2021



