
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: El aula en el vilo de la 
mirada fenomenológica 

Autor(es): Carlos Valerio Echavarría Grajales, José Hoover 
Vanegas-García, Lizeth Lorena González-Meléndez 

Año de publicación / Ano de publicação: 2021 

DOI: 10.63314/QWPE9497 

 

Citación / Citação 

Echavarría Grajales, C. V. Vanegas-García, J. H. & González-Meléndez, 
L. L. (2021). El aula en el vilo de la mirada fenomenológica. Ixtli: 
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 8(16), 217-241 
https://doi.org/10.63314/QWPE9497 

 

https://doi.org/10.63314/QWPE9497


217

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

El aula en el vilo de la mirada fenomenológica
Carlos Valerio Echavarría Grajales 

Universidad de la Salle, Bogotá 
caechavarria@unisalle.edu.co 

https://orcid.org/0000-0002-7824-6567

Licenciado en educación con énfasis en ciencias religiosas de la Universidad Católica 
de Manizales; Magister en Desarrollo Educativo y Social del CINDE y Universidad 
de Manizales; Postdoctor en Ciencias Sociales, Niñez y Juventud. Actualmente es 
profesor asociado y Director del doctorado en Educación y Sociedad de la Universidad 
de la Salle.  Le interesa reflexionar sobre la educación, la escuela y el maestro como 
posibilidades de transformación social y cultural; la educación rural y la construcción 
de la paz.

José Hoover Vanegas-García 
Universidad Autónoma de Manizales 

hovg@autonoma.edu.co 
http://orcid.org/0000-0002-1424-7990

Licenciado en Filosofía y Letras y Magister en Filosofía de la Universidad de Caldas; 
Doctor en Filosofía de la Universidad Pontificia Bolivariana; investigador de grupos 
avalados por el Ministerio de Ciencia, Tecnología e Innovación en Colombia, tales 
como: ética y política y cuerpo y movimiento. Actualmente es docente titular y director 
de la línea de desarrollo de la conciencia del Doctorado en Ciencias Cognitivas de 
la Universidad Autónoma de Manizales. Le interesa reflexionar la fenomenología de 
la experiencia.

Lizeth Lorena González-Meléndez 
Universidad de la Salle, Bogotá 

ligonzalez58@unisalle.edu.co 
http://orcid.org/0000-0002-0950-0314

Profesional en Ciencias Políticas, Gobierno y Relaciones Internacionales –Universidad 
Autónoma de Manizales; estudiante de maestría en planificación y Gestión del Terri-
torio – Universidad de La Salle; actualmente es investigadora del grupo avalado por 
el Ministerio de Ciencia, Tecnología e Innovación en Colombia: educación ciudadana, 
ética y política para la construcción de paz. Le interesa reflexionar la educación y la 
formación docente en los territorios rurales.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 8 - Número 16 - 2021

pp. 217-241



218

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

La observación es consustan-
cial a la educación. Esta actitud 
investigativa, atenta y vigilante 
del acontecimiento pedagógico 
permite que los maestros y las 
maestras de contextos rurales 
reflexionen, sistemática y situada-
mente, el sentido de su quehacer 
en un aula. En consecuencia, 
este artículo reflexiona sobre los 
fundamentos epistemológicos de 
la observación en el aula. Desmar-
cándola de la dicotomía –presen-
cial-virtual– para comprenderla 
mejor como espacio relacional 
itinerante, de humanización y poé-
tica. La motivación final es brindar 
claves para la formación docente 
en temas relevantes como la ética, 
la política y la construcción de paz 
a propósito de animar el análisis 
de la realidad para poder apren-
der situarse en ella. Se concluye 
con la necesidad de adoptar una 
“mirada fenomenológica” como 
posibilidad de comprender la ob-
servación en el aula más allá de la 
mera función del cuerpo orgánico, 
como el acto de impresionarse por 
la condición humana. Entre tanto, 
se arriesga una pedagogía de la 
mirada en la cual enseñar a mirar 
sea equivalente a enseñar a pen-
sar, imaginar y transformar otras 
formas de existencia posibles.

A observação é inerente à edu-
cação. Esta atitude investigativa, 
atenta e vigilante do aconteci-
mento pedagógico permite aos 
professores de contextos rurais 
refletir, de forma sistemática 
e situacional, o significado do 
seu trabalho em sala de aula. 
Consequentemente, este artigo 
reflete sobre os fundamentos 
epistemológicos da observação 
de sala de aula. Desmarcando-o 
da dicotomia –presencial-virtual– 
para melhor compreendê-lo como 
um espaço relacional itinerante, 
de humanização e poética. A mo-
tivação final é fornecer subsídios 
para a formação de professores 
em temas relevantes como ética, 
política e construção da paz, a fim 
de estimular a análise da realidade 
para aprender a se posicionar 
nela. Conclui com a necessidade 
de se adotar um “olhar fenome-
nológico” como possibilidade de 
compreender a observação em 
sala de aula para além da mera 
função do corpo orgânico, como 
o ato de ser impressionado pela 
condição humana. Enquanto isso, 
corre-se o risco de uma pedagogia 
do olhar em que ensinar a olhar 
equivale a ensinar a pensar, ima-
ginar e transformar outras formas 
possíveis de existência.

Observation is inherent to educa-
tion. This investigative, attentive, 
and vigilant attitude of the peda-
gogical event allows teachers from 
rural contexts to reflect, systemati-
cally and situationally, the meaning 
of their work in a classroom. Con-
sequently, this article reflects on 
the epistemological foundations of 
classroom observation. Unmarking 
it from the dichotomy –presence-
virtual– to better understand it as 
an itinerant relational space, of 
humanization and poetics. The fi-
nal motivation is to provide keys for 
teacher training in relevant topics 
such as ethics, politics, and peace 
building to encourage the analysis 
of reality to learn to position oneself 
in it. It concludes with the need to 
adopt a “phenomenological gaze” 
as a possibility of understanding 
classroom observation beyond 
the mere function of the organic 
body, such as the act of being 
impressed by the human condition. 
Meanwhile, a pedagogy of the 
gaze is at risk in which teaching 
to look is equivalent to teaching to 
think, imagine and transform other 
possible forms of existence.

Resumen - Resumo - Abstract

Para citar este artículo:
Echavarría Grajales, C., Vanegas-García, J. & González-Meléndez, L. (2021). El aula 
en el vilo de la mirada fenomenológica. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de 
la Educación. 8(16). 217-241.

Palabras Clave: Educación, pedagogía, fenomenología, observación, aula, formación docente.
Palavras-chave: Educação, pedagogia, fenomenologia, observação, sala de aula, formação de 
professores.
Keywords: Education, pedagogy, phenomenology, observation, classroom, teacher training.

Recibido: 24/04/2021 	 Aceptado: 24/08/2021



219

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

El aula en el vilo de la mirada fenomenológica

Horizonte de reflexión 

Para reflexionar el aula1 en vilo de la mirada fenomenológica2 vale la pena 
exponer primero lo que se está comprendiendo por “aula”. Esta se retoma 
como un espacio social y culturalmente construido en el que media una re-
lación de enseñanza, y más que eso, en el que transcurre la existencia de 
aquellos que tienen el deseo de formarse. Sobre este aspecto vale la pena 
traer a Lefebvre (1991, como se citó en Nespor, 1994) cuando subraya el 
espacio como producto social en el que se moviliza el poder, pero también 
el pensamiento crítico y la acción transformadora. Bajo esta trayectoria, pue-
de argumentarse que el aula no son cuatro paredes bien pintadas, sino la 
intención ética y política de los sujetos –capaces de significado, de producir 
sentidos del ser y la libertad, de forma situada y contextualizada. Para algunos 
autores el aula es el espacio y dentro de este “el lugar educativo en el que 
las categorías humanas se interrelacionan” (Echavarría, Vanegas, González 
& Bernal, 2020, p.26). 

El aula es aula en tanto intención de querer saber y aprender de la mirada 
humana. Ahora bien, habría que reconocer que si bien la pandemia por Co-
vid-19 puso sobre la mesa la tensión entre el aula presencial y el aula virtual, 
cuestionó sobre todo el significado ético y político de la práctica pedagógica. El 
quehacer docente, en tiempos de excepcionalidad, empezó con el debate de 
los medios educativos para cubrir el servicio público en diversas poblaciones; 
no obstante, terminó cuestionándose los auténticos fines de la educación en 
territorios desiguales e inequitativos. Así, mientras la gran mayoría de los 
maestros y de maestras urbanos se conectaban por internet para dictar clase, 
un buen número de ellos, en territorios rurales, caminaba largos senderos 
para entregar guías puerta a puerta. Ejemplo del que necesariamente subyace 
una idea de aula itinerante, dinámica, polifónica y hasta poética. 

1  Las referencias al aula en este trabajo, hacen referencia al escenario 
presencial de encuentro entre aprendices y maestros, pensar en el aula 
virtual significa pensar en otras maneras de compartir otras formas de aula.
2 Cuando pensamos en la mirada desde una postura fenomenológica, 
estamos pensando en general en todas las maneras que tienen los seres 
humanos de acceder a la información del mundo, no solo por los ojos, sino 
por todos los sentidos.



220

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

Sea como sea, el aula como espacio construido y hasta producido siempre 
es observada. La afinación de los sentidos, la detección de la mirada son 
elementos fundantes de la esencia de la educación. El diseño del aula es 
para ser visto, mejor dicho: para que estudiantes y profesores se desdoblen 
en lo visto, se instalen en ella, moren y la habiten. La observación implica que 
quien observa salga de sí mismo y se instale en lo observado. Algo así como 
invisibilizarse para ser en lo otro; de cierta forma en el aula, en lo observado: 
“la visión no es cierto modo de pensamiento o presencia a sí mismo: es el 
medio que me es dado para estar ausente de mi mismo, asistir desde adentro 
a la fisión del Ser” (Merleau-Ponty, 1964, p. 60-61). El tablero, las carteleras, 
el cuaderno, el lápiz, la silla, la pantalla, la mesa, el zapato buscan la mirada 
en el aula. La silla encierra el cuerpo de los y las estudiantes, cuando no 
del profesor, la danza del movimiento en el aula está acompañada con la 
observación. 

Metafóricamente, abrir los ojos es quitar el velo del mundo, cerrarlos es 
aniquilar lo visto, guillotinar la realidad para la subjetividad. El mundo, de 
alguna manera, se cincela en la mirada como expresión de los órganos vi-
suales, si bien es cierto, ellos no dicen nada a la conciencia humana, habitan 
silenciosos, como testigos mudos al espectáculo que le presenta el sujeto 
cuando abre los ojos. “Mediante el movimiento de mis ojos me apodero de 
todas las cosas y, ya solo con abrirlos, un espectáculo visual se manifiesta 
ante mí” (Henry, 2007, p. 122) ¡Abra los ojos! Es una expresión de la vida 
cotidiana que resuena en la persona que no ve lo que otro. Esto significa 
que no todos ven lo mismo. No es gratuito, etimológicamente hablando, que 
el término mirar, en latín mirari este asociado a los términos miror, miraris, 
miratus que se traduce al español como asombro, admiración, maravilla o 
miráculum –que además se entiende como milagro. 

La sensación de abrirse al mundo no es solo una actividad mecánica en 
el pensamiento por medio de la mirada, también son las sensaciones que 
ellos producen en la subjetividad. Lo visto activa de una manera directa las 
afecciones, sensaciones y en general los pensamientos, especialmente so-
bre eso que se hace presente a la conciencia humana. En consecuencia, no 
es posible el ver carente de pensamiento, como afirma Merleau-Ponty: “No 
hay visión sin pensamiento; pero no basta pensar para ver: la visión es un 
pensamiento condicionado, nace “en ocasión” de lo que sucede en el cuerpo, 
es excitada a pensar por él” (1964, p. 39). 

En griego clásico también hay unas pistas que enriquecen la noción de mirar, 



221

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

no como simplificación limitada del acto de observar, sino como síntesis me-
tafórica del acto de conocer. Expresiones como teoreo que viene del verbo 
teorein y theoros que traduce espectador y theoteros que tiene la misma raíz 
que teoreo, el cual significa para los griegos algo divino, propio de los dioses. 
De esta misma raíz vine la palabra teoría. Su significado así lo revela, puesto 
que para mirar hay que tomar distancia, hay que alejarse de lo mirado. La 
cercanía obstaculiza el acto de mirar, pues se necesita la distancia, para 
poder teorizar. “Las ideas son también en Platón “morfe”, forma. El término 
“teoría” viene del verbo “theorein”, la forma suprema, contemplar (Zambrano, 
2007, p. 56). 

Por otro lado, el término latino videre, que se traduce como ver, también tiene 
en sus raíces en el verbo indoeuropeo weid que se traduce como eidos. Este 
término es, precisamente, el que se traduce al español como idea, como la 
apariencia o la anatomía del mundo transpuesta en el pensamiento o, si se 
quiere, fainomenon –el fenómeno: “En el ver se exterioriza un pensamiento, 
el ver no es ingenuo, solo vemos lo que queremos ver, lo que de alguna forma 
se ha anclado en el ser” (Vanegas, 2005, p. 78). Así las cosas, la manera de 
construir las formas del mundo para la intersubjetividad. Esto es: la manera 
de ver y de mirar en el aula de clase, sobre todo en la ruralidad, es el tema 
que nos ocupa en las páginas que siguen, divididas en cinco momentos. 

La mirada individualiza 

Las cosas se instalan en los sujetos, después de las sensaciones, en forma 
de impresiones. De algún modo la forma del mundo se duplica, por lo que 
está fuera de los sentidos y lo que se atrapa con ellos; los seres humanos 
viven con lo segundo, así lo primero deje de existir o deje de ser percibido. 
Ahora bien, este registro de imágenes tiene varias características. Primero, 
se da por esbozos o escorzos como se dice en fenomenología: “Ya la simple 
forma espacial de la cosa física solo puede darse, en principio, en meros “es-
corzos” visibles por un solo lado” (Husserl, 1949, p. 21). Esto significa que no 
es posible acceder a la totalidad de la realidad con una sensación. El mundo 
aparece a la sensación por partes, fragmentado. Es solo en el pensamiento 
o en la conciencia donde cobra forma lo visto; es en la conciencia en donde 
se vuelven a armar las imágenes del mundo. Esta es precisamente una de 
las labores de la conciencia: darle forma al mundo y, por tanto, darle sentido: 
“La conciencia es conciencia de este acto que es un adelantamiento de la 
realidad” (Vanegas, 2001, p. 22). Bajo este panorama, en un aula de clase no 



222

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

hay una sola mirada, hay muchas miradas, pues cada estudiante construye 
su imagen del mundo; lo mismo que el profesor, “la geografía emocional de 
la distancia política pone en riesgo el entendimiento emocional dentro del 
aula…” (Henao, Vanegas & Marín, 2017, p. 461). Bajo este encuadre, el aula 
es un escenario de controversia en donde los acuerdos o las imposiciones de 
poder son emergentes y necesarias. El aula de clase es un escenario político 
y ético, ya que es fuente de fuerzas encontradas, miradas y pensamientos 
diferentes. 

Segundo, es cierto que el mundo se brinda a la mirada por partes y el sujeto 
sabe de la totalidad de las formas del mundo, entonces cada esbozo que 
llega a la conciencia es un indicio de otros escorzos. Lo visible lanza al ser 
humano a lo invisible, existente y escondido detrás de lo visible. Esta forma 
que tiene la mirada de pre-ver de un esbozo a otro y de este a otro y así ́
sucesivamente, es algo que se le llama horizonte. Tal y como lo defiende 
Husserl (1991): “Todo “fundamento” alcanzado remite de hecho de nuevo a 
otro fundamento, todo horizonte abierto despierta nuevos horizontes, y, sin 
embargo, el todo infinito en su infinitud de fluyente movimiento está orienta-
do a la unidad de sentido” (p. 179). Precisamente el mundo no está hecho 
solamente de la materia que perciben los sentidos, sino, y con mucha fuerza, 
la materia que se intuye detrás de la materia perceptiva. El mundo no son 
los objetos, sino aquellas significaciones y sentidos a que ellos lanzan a los 
sujetos. Esta es la tercera característica de la observación fenomenológica, 
el mundo existe dado a los seres humanos, pero no como escenario directo 
de la observación, sino como campo o mejor como fondo de lo mirado; el 
mundo es previo a cualquier mirada, a cualquier acción. 

Esto significa que el mundo no se ve, se prevé, en tanto que no solo se tiene 
al frente de la mirada, sino que se presupone en términos de una remitencia, 
este “enviar a”, “dirigirse a”. Se trata del movimiento al que están expues-
tos los sujetos observadores de realidades. Se mira un objeto siempre “en 
relación con” porque “si miramos una cosa la miramos necesariamente en 
algún respecto. Estamos dirigidos a una “nota” que viene especialmente a la 
captación como momento particular del sentido” (Husserl, 1997, p. 49). Ahora 
bien, estar “dirigido a”, es estar consciente de que lo mirado arroja al sujeto 
que mira a horizontes infinitos y esto solo se puede dar en forma de reflexión; 
esta es la cuarta característica. Una cosa es ver y otra es pensar en lo visto o 
pensar en el ver, como lo afirma Husserl (1982) “ver un fenómeno de rojo (…) 
puedo meramente hablar de él sin verlo, así también puedo hablar sobre el 
ver el rojo y puedo ver el rojo y (…) captar visualmente el propio ver el rojo” (p. 



223

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

75). Esta característica humana es uno de los fundamentos de la educación, 
puesto que su papel es enseñar a pensar y a reflexionar. Si fuera por traer 
al presente la imagen de un objeto, los seres humanos serían iguales a un 
ordenador; en contraste, en la educación se supone que los seres humanos: 
niños, niñas, adolescentes, jóvenes, adultos, tienen la potencia de ver o de 
tener cualquier otra sensación, pero en todo caso de pensar y reflexionar lo 
que ven. En este sentido, “la realidad humana es educación. El hombre, en 
tanto que ser biológicamente carente o no terminado, es una “tarea para sí 
mismo” (Mèlich, 1993, p. 52). Esto significa que los seres humanos no nacen 
siendo lo que van a ser, por el contrario, se nace con la posibilidad de ser 
siempre otro, siempre en perspectiva; si no fuera así, la educación no tendría 
sentido, tal como afirma Zambrano: 

La educación, el que haya de haberla que el hombre es un ser nacido en 
modo inacabado, imperfecto, más necesitado de ir logrando una cierta 
perfección y capaz desde luego de lograrlo, aunque sea con la relatividad 
propia de todas las cosas humanas. Pues que si el hombre naciese como 
los demás seres vivientes que con el que comparten este planeta, siendo 
ya lo que tiene que ser sin más que ir creciendo, desarrollándose por 
obra y gracia de la madre naturaleza, la educación no sería ni necesaria 
ni posible (Zambrano, 2007, p. 150). 

Bajo estas circunstancias, la observación es una de las maneras que tienen 
los seres humanos de acceder a la realidad, de asomarse a lo otro, de po-
der ver el lado de allá́ de la subjetividad. “Frente al cambio de posición de 
la mirada y la seducción del lenguaje, se trata de hacer justicia a las cosas 
mismas. La resistencia, que con esto se debe superar, provino y proviene 
hasta hoy desde diferentes direcciones” (Waldenfels, 2017, p. 411). Saber 
de lo otro, de la realidad física que atormenta a los seres humanos y que se 
hace mundo en la donación de ella misma a los sentidos. 

Quinto, la naturaleza de los seres vivos los ha despedazado, los ha despresa-
do. Quizás como consecuencia de la separación –entre la vida y su condición 
natural–. Pareciera que por medio de los sentidos los seres vivos buscan la 
completud y la integración con su origen. Debido a esto buscan atrapar lo 
que existe por medio de las sensaciones, de la información que brindan los 
sentidos. En el caso de los seres humanos, ellos siempre están al acecho 
de lo que le falta para ser. En la naturaleza humana está la incompletud. Lo 
que explica porqué la educación cobra tanto valor, en función de que es la 
estrategia para llenar, para complementar a los seres humanos de lo que les 



224

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

hace falta para ser. Estos horizontes se traducen en pensamiento y reflexión. 
Es decir, “esfuerzo sublime del «logos» en el hombre para elevar una vida 
contingente, aparentemente abandonada a la fatalidad y entregada al aniqui-
lamiento, la sublime condición de una vida soberana que coincide totalmente 
con lo que ocupa el centro de la manifestación” (Ladrière, 1977, p. 27). 

Después de todo, el pensamiento que resuena en la conciencia humana no 
se queda solo aquí. Se eleva a las máximas categorías cognitivas que se 
despojan de lo individual y planean por lo abstracto, por lo universal, por las 
esencias. Esta es la sexta característica. Estamos hablando específicamen-
te de matemáticas, geometría, entre otras, las cuales trabajan con objetos 
abstractos. Uno de los temas complejos es pensar en la sensación o los 
sentidos que nos posibilitan observar el juicio 3+2=5, o defender la existencia 
en el mundo físico de un triángulo rectángulo. Tanto la matemática como la 
geometría están determinados por objetos abstractos y por ende universa-
les. Heidegger hace una interpretación en el libro “La pregunta por la cosa”, 
en donde relaciona etimológicamente la matemática con la enseñanza y el 
aprendizaje. Lo que se aprende es lo que determina la cosa, y esto se llama 
para los griegos matemáta, que se traduce como lo que se puede aprender; 
pero Heidegger también des-oculta el termino griego mantanen que se tra-
duce como lo que se puede enseñar, y de aquí surge el concepto matesis 
que entendemos como la enseñanza. En este sentido, la matemática (no los 
números que es la forma como nosotros expresamos la matemática, sino lo 
que está, por decirlo de alguna forma, detrás de la numeración –la numerosi-
dad) determina los aspectos de las cosas. Es lo determinable del mundo que 
en sentido estricto no está en el mundo sino en pensamientos, como objetos 
universales, abstractos, como determinantes de las cosas, como esencias. 

De la mirada a los horizontes, de estos a las teorías y de estas a las esencias. 
En blanco y negro, de las características empíricas de una mesa roja a las 
teorías del material y del color y de esto a la reflexión sobre la meseidad y la 
rojez. El proceso de aprendizaje ratifica lo aprendido en el acto de enseñar: 
“El verdadero maestro se diferencia del alumno únicamente porque puede 
aprender mejor, y porque quiere aprender con más propiedad. En todo ense-
ñar quien más aprende es el que enseña” (Heidegger, 1964, p. 74). Enseñar 
siempre implica que el maestro o la maestra dan, es un donar sin interés, 
pues en últimas lo que se brinda en el acto de dar ya está impreso en quien lo 
aprende. Mejor lo dice Heidegger (1964) “Enseñar es un dar, un ofrecer; pero 
en el enseñar no se ofrece lo aprendible, sino que se da al alumno solamente 
la indicación de tomar para sí lo que ya tiene” (p. 74). 



225

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La mirada: luz natural del aula 

El aula es la reconstrucción en miniatura del mundo. La epifanía que brota 
de la impotencia de los seres humanos frente a la amplitud del universo; 
frente a la infinitud de los horizontes, frente la imposibilidad de dominar el 
territorio abierto a la mirada. Por eso se construyen límites que estén bajo 
el control de los maestros, bajo su dominio y bajo su poder. No en vano, las 
tarimas tradicionales desde donde una persona demostraba todo su esplendor 
corporal como manifestación de su fuerza y control del aula. La mirada del 
maestro y de la maestra se supone que debía abarcar la totalidad del aula. 
“Así como la mano, los ojos representan otra dimensión del actuar corporal y 
de la experiencia educativa, ya no como una visión universal, sino como una 
mirada que se detiene para responder ante el sufrimiento del otro” (Jaramillo & 
Restrepo 2018, p. 33). La palabra se silencia para que la mirada comunique. 
La mirada dice en sí misma, la mirada al mirar vigila lo mirado, cubre de un 
manto de misterio lo observado. El aula es tal porque es mirada, la mirada 
es un ingrediente decisivo en la noción de aula. 

La mirada del aula es especial, humaniza y hasta politiza el espacio. Es una 
mirada que crea el aula con sus connotaciones gnoseológicas y axiológicas. 
No solamente no es un sitio cualquiera, sino que amerita crearse. “Una 
creación que es parte de la creación propiamente humana que antes que en 
obras de arte y de pensamiento consiste en una sociedad donde tales obras 
puedan nacer y vivir. Un espacio pues, diríamos, poético” (Zambrano, 2007, 
p. 69). Lo estético es lo más próximo al corazón de los sujetos que significan 
el aula, puesto que el ser no media con meros lenguajes lógicos o explica-
tivos, sino con experiencias directas de la vida: el dolor, alegría, la tristeza, 
la angustia, el sufrimiento, hacen del aula, un lugar de poíesis. Un lugar en 
donde la producción brota del alma, como esfuerzo del corazón y no de la 
manipulación, por ello el espacio no determina el aula, ésta está troquelada 
por la dedicación y el esfuerzo humano: 

Los grandes genios de la Ciencia —y no sólo de las Físico Matemáticas 
sino de todas las demás— las legiones de sabios, de estudiosos, de in-
vestigadores, de maestros que las transmiten a las nuevas generaciones 
sirven también desinteresadamente: es la pasión de conocer la realidad 
lo que les ha movido. Y así es fácil concluir que no dispondríamos de la 
energía eléctrica, por ejemplo, si muchos seres no hubieran consumido 
su vida en un aula o en algo que hacía sus veces y que ha podido ser, 
que ha sido en ocasiones una buhardilla, una habitación húmeda y fría 



226

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

donde su extraño habitante pasaba el tiempo sin hacer nada (Zambrano, 
2007, p. 173). 

Lo que denominamos aula como espacio social construido es el centro de la 
vida de los aprendices educativos. Por eso es que el paso del hogar al aula 
–abierta y socializadora– lleva impreso un desprendimiento, pero también una 
novedad. Es una mirada de pavor, pero también de maravilla. “Así,́ más allá́ 
de todos los valores positivos de protección, en la casa natal se establecen 
valores de sueño, últimos valores que permanecen cuando la casa ya no 
existe” (Bachelard, 2000, p. 37). La llegada al aula tiene muchas miradas, 
entre placenteras y desagradables, y no solo estas, los seres humanos no 
tienen un lugar natural, el sitio original traslada su mirada cada vez a nuevos 
lugares. El aula es un centro que tatúa la piel del alma, sobre todo de los 
estudiantes, como lo afirma Zambrano (2007), en relación con el vacío del 
aula: “Muchos de los que por ellas han pasado tal vez no adquirieron tantos 
conocimientos como fuera menester. Pero les sucedió algo en la frecuenta-
ción de las aulas; algo esencial para ser hombre, se les enseñó en ellas” (p. 
173). De ahí que observar el aula no sea neutro. 

La observación como manera de tener experiencias en el aula, ya es una 
valoración de la misma. Como resultante, el aula trasciende las condiciones 
topológicas, aproximándose mejor a las de habitabilidad. En esta línea, el 
espacio “es en sí”. “Cada punto del espacio es y es pensado ahí ́donde está, 
uno aquí y otro allí,́ el espacio es la evidencia del dónde” (Merleau-Ponty 
1964, p. 36). Mirar es de alguna manera habitar lo mirado, en lo mirado está 
el que mira, el que mira se deja ver en lo mirado, resplandece en lo mirado, 
“El sujeto que es el otro siempre se revela como aquel que me mira, y nunca 
de otra manera” (Luypen, 1967, p. 190). El aula está impregnada de miradas 
que construyen y cuidan, que hacen del aula un lugar habitable, en el sentido 
que Heidegger defiende este concepto: “Ser hombre quiere decir: ser como 
mortal sobre la Tierra, quiere decir: habitar. La vieja palabra bauen dice que 
el hombre es en cuanto habita; pero esta palabra significa al mismo tiempo: 
cuidar y cultivar”. (Heidegger, 1997, p. 202). 

La mirada se enfrenta al espacio para transformarlo en aula. En esta acti-
vidad de observar aparecen otros elementos mirados como tableros, sillas, 
carteleras, pantallas, emoticones y entre esta multitud de objetos aparece el 
otro. Cuando lo mirado es otra persona, un estudiante para el caso que nos 
convoca, las miradas que se cruzan: se dicen, se advierten, se amenazan y 
en algunos casos se seducen. Las miradas se apagan, se cortan, se desco-



227

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

nectan. Entre tanto, cabe anotar que el encuentro con la mirada del otro tiene 
varias implicaciones. La mirada parece ser neutra cuando está dirigida a un 
objeto o a una persona que no mira a quien lo mira, pero cuando alguien lo 
sorprende mirándolo y las miradas se cruzan, algo las transforma, algo nuevo 
aparece; la mirada ya no es neutra, ahora está atravesada por sentimientos, 
por emociones. Ver, viéndose con otro no es tan cómodo, menos cuando la 
mirada es permanente. Diferente a ver los objetos: “Nuestro cuerpo tiene las 
mismas propiedades sensibles que otros objetos: color, forma, textura, etc. 
Accedemos a estas propiedades mediante experiencias perceptuales, como 
en el caso de los demás objetos físicos” (Murillo, 2018, p. 133). Al recono-
cimiento humano accedemos vía intuición, no vía inducción ni deducción. 
Intuitivamente el otro o la otra son mi analogón. Ahora bien, el ser humano 
puede, en la medida en que ve a otro, analogizarlo, inicialmente con su propia 
existencia corporal. Para Johnson (2017), “la corporalidad humana, como 
se advierte, sería una que pertenece ante todo a aquella relación existencial 
primaria que abre mundo, siendo esta última el horizonte en el cual aquella 
puede acaecer” (p. 314). Esto es, todos estamos hechos de la misma materia 
perceptiva que el ser humano que nos mira. Habitamos en un sistema social. 
“Toda resistencia carnal queda reconducida a la condición de cuerpo flotante 
en el espacio terráqueo de la geopolítica económico-gestional” (Mosquera, 
2000, p. 539).  

El que mira a otro o a otra que no es él, siente, sufre, se alegra, conoce, va-
lora, etc. “La presencia del otro en el recuerdo cobra valor como presencia de 
ausencia, la oscuridad, la noche del otro aparece en su ausencia del instante 
de la presencia, aparece como sombra, sacrificamos la carne del otro para 
ganar su sombra” (Vanegas, 2018, p. 256). La humanidad, no solo aparece 
en la mirada, el otro se intuye como ser humano, lo diferenciamos de las 
cosas, de los objetos y aún de los animales en el sentido en que particulariza 
la mirada. Hace de la mirada una manera auténtica de mirar: “La mirada no 
surge de enfocar un punto del espacio, “nace de mi costado, como una espe-
cie de brote o desdoblamiento, como el primer otro, que, según el Génesis, 
fue hecho con un pedazo del cuerpo de Adán” (Merleau-Ponty, 2010, p. 62). 

La escolaridad entre miradas 

Ser mirado es existir. En la mirada se transmite el testimonio de existencia, cuando 
lo miran silenciosamente ¡usted existe!, lo incluyen en el mundo. La mirada 
es inclusiva, con ella los seres humanos se reconocen en el mundo visible: 



228

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

“Sumergido en lo visible por su cuerpo, siendo él mismo visible, el vidente 
no se apropia de lo que ve: solo se acerca por la mirada, se abre al mundo” 
(Merleau-Ponty, 1964 p. 16). Además, quien es visto puede ver; el sujeto es 
vidente visible, pues así como es mirado, él también puede mirar y, al mirar, 
puede mirar que lo miran. Entonces no solo le reconoce al otro ser humano 
su existencia, sino que se reconoce a sí mismo existiendo; el sujeto se sabe 
viendo, pues como argumenta Honorato (2018) “ver algo es, en el mismo 
acto, verse a sí mismo viéndolo. Ver verde es, a la vez, verme viendo el 
verde. En otras palabras, percibir y apercibirse constituirían un mismo acto 
(numéricamente el mismo)” (p. 38); sin embargo, a pesar de las bondades 
del reconocimiento del otro ser humano, a través de la mirada, también en 
ella se hace objeto mirado a quien se mira, es decir, con la mirada también se 
despoja de la condición de ser humano y se deja solo como un objeto mirado. 

La mirada objetiva lo mirado. Esta tesis la defiende Sartre (1993) cuando 
dice que “mi mirada pone de manifiesto una relación en medio del mundo 
entre el objeto-yo y el objeto mirado, algo a sí como la atracción mutua de 
dos masas a distancia” (p. 294). Al mirar al otro ser humano, este se vuelve 
pasivo, o por lo menos, eso es lo que parece, ya que la actividad la está 
realizando el que mira. Por algo es que quien mira a otra persona no puede, 
por ejemplo, contemplar la belleza de los ojos, como afirma el mismo filósofo 
francés: “Nunca encontramos bellos o feos unos ojos ni nos fijamos en su 
color mientras nos miran. La mirada del otro enmascara sus ojos, parece ir por 
delante de ellos” (Sartre, 1993, p. 286). Objetivar como una entidad mirada, 
implica no mirar al otro humano como un igual, sino como un elemento más 
en la naturaleza. Amerita sacar al mirado del mundo, verlo solo como objeto. 
Léase un ejemplo: “dientes son los barrotes del tragaluz de la prisión. El alma 
se escapa por la boca en palabras. Pero las palabras son todavía efluvios 
del cuerpo, emanaciones, pliegues ligeros del aire salido de los pulmones y 
calentado por el cuerpo” (Nancy, 2007, p. 11).  

Esta relación emerge de la vida cotidiana y en el aula con mucha fuerza. 
García (2012) invita a reflexionar con este pensamiento: “Yo, en este sentido, 
no soy mi cuerpo, el cual es un objeto expuesto a las miradas de los otros 
como cualquier otro objeto y que además me incomoda emitiendo señales 
que no controlo” (p. 122). Piénsese que los estudiantes fueran supervisados 
y vigilados constantemente por la mirada del maestro o la maestra. En este 
escenario como en muchos otros, la mirada también puede ser una amena-
za, es un peligro, así lo declara Ortega y Gasset (1964) en relación con el 
otro como un desconocido: “Me obliga en mi aproximación a él a ponerme 



229

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

en lo peor, a anticipar su posible reacción hostil y feroz. Esto, expresado con 
otras palabras, equivale a decir que el otro es formalmente, constitutivamente 
peligroso” (p. 188); no obstante, el peligro acá no siempre es malo, es solo 
perspectiva, es solo indescifrabilidad. La mirada implica saber de la presencia 
del otro, pero no de las actitudes, de las intenciones, de los conocimientos 
o sus prácticas. Esto porque la sutilidad de la vista es diferente a la de los 
demás sentidos “No puede, sin embargo, percibir la sabiduría porque sería 
increíble nuestro amor por ella, si su imagen y las imágenes de las otras 
esencias, dignas de nuestro amor, se ofreciesen a nuestra vista, tan distintas 
y tan vivas como son” (Zambrano, 1996, p. 35-36). 

Hay cosas que no se dejan ver en la mirada, o por lo menos no de una manera 
directa “y nadie dudaría de que vemos las cosas y el mundo es aquello que 
vemos; aunque cuando nos preguntamos qué es ver, qué es cosa o mundo, 
entramos en un laberinto de dificultades y contradicciones” (Buceta, 2017, 
p. 256). En este contexto, el alumno se puede sentir amenazado frente a la 
mirada, ya que en ella no está todo lo que existe, pues hay misterio.  En suma, 
el peligro se descifra en la mirada. La sensación de inseguridad precede la 
palabra; por esto muchas veces empezar hablar es una obligación ética del 
maestro. Él es el que procura empezar, romper el silencio, como lo declara 
Zambrano (2007): 

Podría medirse quizás la autenticidad de un maestro por ese instante 
de silencio que precede a su palabra, por ese tenerse presente, por esa 
presentación de su persona antes de comenzar a darla en modo activo 
(…) Esta acción produce pavor, a veces temblor corporal (…) Y aun por 
el imperceptible temblor que la sacude. Sin ello, el maestro no llega a 
serlo por grande que sea su ciencia. Pues que ello anuncia el sacrificio, 
la entrega (p. 117). 

En conclusión, las comprensiones sobre la mirada, en el sentido más am-
plio del término, declaran que la observación en educación es formación. 
Formar-se es aprender a mirar lo que nos hace iguales y al mismo tiempo 
diferentes. Observar es saber y más para la fenomenología, ya que ver implica 
el proceso por medio del cual el mundo se va apareciendo al pensamiento 
a o la conciencia. “El ámbito subjetivo, puramente psicológico-descriptivo, y 
el ámbito objetivo-ideal solo se presentan como aspectos separados a una 
mirada fenomenológica” (Chillon, 2017, p. 173). La luz de la educación se 
abre cuando los niños y las niñas abren los ojos al mundo. “Ver, en sentido 
fenomenológico, como sinónimo de captar -sehen und fassen-, se refiere a 



230

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

ese resplandor transcendental” (Henry, 2001, p. 149). 

El contenido material de la mirada  

Los sentidos informan a los seres humanos lo que está por fuera del cuerpo. 
Claro está, también informan al sujeto sobre sus propios estados corporales. 
Este es un tema problemático, porque aparecen cuestiones como por ejemplo 
¿los ojos se ven ellos mismos mirando? ¿Cómo pueden los ojos que son el 
medio por el cual se ve el mundo, verse viendo el mundo o verse como parte 
del mundo? Estas paradojas corporales son enigmáticas y misteriosamente 
seductoras. En este texto partimos del principio que los sentidos, y para 
nuestro caso la mirada es el medio por el cual el sujeto capta lo que se le 
revela. “La ‘naturaleza’ contenía, oculto y «aparente a la vez, el ser que es 
inteligencia; más, el corazón del hombre contiene, por su parte, el anhelo 
de ver y de ser visto (Zambrano, 1973, p. 132). Representar en alemán se 
dice vorstellen, que significa exactamente «poner delante». Pero el mundo 
no es solo lo que se revela, el mundo es todo lo que se da en-de-rededor 
del ser humano y no solo esto, al ser humano también puesto en el mundo. 
Para Levinas (1974), “la visión no se reduce a la recepción del espectáculo; 
simultáneamente opera en el seno del espectáculo que recibe” (p. 28). La 
mirada es mirada no solo frente a quien mira, sino frente a todo lo que exis-
te, de todo lo que es, de todo lo que fue y de alguna manera de todo lo que 
será. “Si bien podríamos dudar de los contenidos de nuestras experiencias 
pasadas, no podemos desconfiar que esas experiencias nos pertenecen” 
(Vecino, 2018, p. 81).  

Estas afirmaciones detonan un tema que es necesario llevar a la luz, para 
ganar claridad sobre la mirada fenomenológica en el aula. Se trata de la 
temporalidad. Generalmente se afirma que el ver, lo mismo que el tocar, son 
los sentidos que crean la idea de espacio; mientras que el sonido es una 
sensación que le da forma al tiempo, Así lo defiende el neuropsicólogo ruso 
Luria (1994): “Si bien las percepciones táctil y visual reflejan el mundo de los 
objetos situados en el espacio, en cambio la percepción auditiva está relacio-
nada con la secuencia de las excitaciones, que transcurren en el tiempo” (p. 
122). Toda observación se da en un instante presente, en un ahora vivida. La 
observación es el contacto directo de un sujeto con un hecho de la realidad 
en un ya de la existencia humana, en una transcurrencia constante de la 
temporalidad. En Zubiri (1976), la “transcurrencia no significa que el tiempo 
es un antes, «y» un ahora, «y» un después; es decir, no es una copulación 



231

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

extrínseca de momentos. La transcurrencia consiste en que cada «ahora-
presente» es, en sí misma, constitutiva y normalmente un «ahora-de-a»” (p. 
25). Resulta entonces que el tiempo está inmerso en la observación y en la 
duración de la mirada se define la sucesión del tiempo, pues la mirada origi-
naria solo se da en el presente del sujeto. 

De lo único que se puede dar testimonio directo es de las miradas en el aho-
ra vivido. “El sonido retenido no es ningún sonido presente, sino justo uno 
“recordado primariamente” en el ahora:  no existe como parte ingrediente en 
la conciencia retencional” (Husserl, 2002, p. 53). Los recuerdos de lo mirado 
ya no son lo mirado, sino lo representado, puesto que ya no se aparece un 
hecho de la realidad al sujeto que mira, sino que se ilumina una huella de lo 
que quedó en el sujeto después de la percepción originaria. “Por otra parte 
existe, sin embargo, –y como ya veremos, en un sentido múltiple –, una unidad 
en cuanto que tengo intuitivamente ante mis ojos ambas maneras en una 
sola presencia” (Husserl, 1980, p. 175). No obstante, lo mirado en el pasado 
y vivido como representado, también es una manera de acceder a lo mirado, 
pues de alguna forma hay cosas que se conservan en la representación de 
lo representado, y de alguna manera estas representaciones son esquemas 
que la mirada actualiza cuando se enfrenta a situaciones similares, tal comó 
lo deja entrever Heidegger: 

Pero en tanto que tal relación, es ya la relación representadora consigo 
mismo. El representar presenta al objeto representándoselo al sujeto 
y en dicha representación el propio sujeto se presenta como tal. La 
presentación es el rasgo fundamental del saber en el sentido de la 
autoconciencia del sujeto. La presentación es un modo esencial de la 
presencia (parousia). Como tal, esto es, como presencia, es el ser de 
lo ente bajo el modo del sujeto. La autocerteza, en tanto que saberse 
condicionado en sí, esto es, incondicionado, es la entidad (ousia) del 
sujeto (Heidegger, 2003, p. 102). 

El otro extremo de la temporalidad, en relación con la mirada, es lo que se 
denomina futuro; es decir, lo que aún no ha acontecido pero que va a aconte-
cer. El tiempo que todavía no tiene contenido, que es pura espera. “El pasado 
deja una huella en la materia, por tanto, pone un reflejo en el presente y está 
materialmente vivo” (Bachelard, 1999, p. 57). En este mundo, ver también 
es prever. El acto de ver trasciende el presente, el ya de las percepciones 
originales; es más, el pasado y el futuro tienen su existencia real en el pre-
sente, en el instante. “El pasado y el futuro son la estructura formal misma 



232

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

del «ahora-presente». Por tanto, el «ahora-presente» tiene por sí mismo y 
en sí mismo continuidad temporal real con su propio pasado y con su propio 
futuro” (Zubiri, 1976, p. 26). No obstante, las miradas, ya sean recordadas o 
esperadas, también tienen valor, puesto que su acontecer se deslumbró en 
un momento y en un lugar determinado: “El tiempo no es una congeries, un 
montón o colección de ahoras. El «ahora-presente» no es que deje de ser 
en el instante mismo en que es, sino que su puntualidad, su instantaneidad, 
consiste en «venir-de» e «ir-a»” (Zubiri, 1976, p. 25). 

Las miradas fluyen en el río de la temporalidad y en él se consolidan como 
observación originaria o como representación en el recuerdo y aún como 
expectativa. De cualquier manera, la mirada fenomenológica toma estos 
elementos móviles como garantía de la observación y su efectividad fenome-
nológica: “Lo percibido es a la vez lo mentado; el mentar “vive” en el percibir” 
(Husserl, 2002, p. 109). La visión, la mirada, la observación constituye un 
milagro de la naturaleza que permite iluminar el pensamiento de los seres 
humanos; que permite que los seres vivos se muevan y se direccionen hacia 
un destino. La mirada permite que los seres humanos busquen una ubicación 
en el mundo y, a partir de ella, puedan transitar en él. “La visión del ser y el 
ser remiten a un sujeto que se ha levantado más temprano que el ser y el 
conocimiento, más temprano o más acá́, en un tiempo inmemorial que nin-
guna reminiscencia podrá recuperar como a priori” (Levinas, 1987, p. 72-73). 

La escuela entre imágenes. Otras ideas, otras miradas 

El encanto de la mirada también está en transitar. Seiende, como ser en 
transición, esto es, como permitir el transito temporal-espacial, la continuidad 
sensible, la co-implicación de los estados parciales de ser; pero es, a la vez, 
inacabamiento esencial del mundo, por sí” (Riera, 2014, p. 119). También está 
en abrir el sujeto perceptor a la realidad. Poner un puente entre lo que es el 
sujeto y lo que no lo es. En realidad, los sentidos tienen esa función, cada 
uno de ellos posee su encanto: el oído percibe la música de la vida; la nariz 
dice del olor del mundo; la boca es la huella de los sabores; la piel divide lo 
subjetivo o privado de lo público. Entre estos, la mirada captura la forma del 
mundo, que brinda a los seres humanos los estímulos suficientes para que el 
sujeto sobreviva desde sus condiciones más básicas; pero también le brinda 
las ideas que conllevan a la reflexión. “Mi cuerpo móvil cuenta en el mundo 
visible, forma parte de él, y por eso puedo dirigirlo en lo visible” (Merleau-
Ponty, 1964, p. 11). La visión es uno de los sentidos que más contribuye a las 



233

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

acciones del cuerpo humano. Es la brújula del movimiento corporal, aunque 
también le dicen al sujeto de su propia ubicación en el mundo. Como intuye 
Zambrano (2007) “la vista proporciona la medida y por tanto la mesura; el 
tacto ese conocimiento inmediato, directo de las cosas aporta el fundamento 
material de la delicadeza, así como la vista y el oído su forma” (p. 85). 

Para que se dé la mirada se tiene que dar la luz. La oscuridad es el antago-
nismo del acceso al mundo, “la luz que llena nuestro universo -sea cual sea 
su explicación físico-matemática- es fenomenológicamente la condición del 
fenómeno (…) existiendo por completo, existe para alguien, está destinado 
a alguien, se asoma ya a un interior” (Levinas, 2006, p. 55). La luz es a los 
objetos, lo que lo mirado es a la mirada; la mirada sin nada que ver no es 
mirada, se hunde en la oscuridad del presente, se sumerge en las aguas de 
la temporalidad. La metáfora de la luz y la oscuridad tiene mucha fuerza en 
el aula, pues se creía que los alumnos eran seres sin luz, (“a” que se tradu-
ce como sin y “luminus” o “lumno” que se entiende como luz) de tal manera 
que lo que debía hacer el maestro era iluminarlos; esto es, los maestros y 
las maestras eran seres iluminados que debían irradiar su luz a los y las es-
tudiantes. La oscuridad, por su parte, se asocia con el mal, mientras que la 
luz con la bondad, con el bien. Poder mirar es bueno. Impedir la mirada por 
la oscuridad es malo. La maldad habita en la oscuridad. No poder identificar 
con claridad los fenómenos que se brindan a los ojos es luciferino, cainesco; 
Opuestamente, iluminar las cosas, poder descifrarlas en las miradas produce 
tranquilidad, sensación de bien. La mirada está atravesada por las teorías 
que troquelan la intencionalidad. 

De modo que no hay miradas neutras, sino más bien intencionalidades éticas 
y políticas. “Es un cuerpo vivo que, a priori, se encuentra con unos ciertos 
ropajes teológico-morales y políticos, y para el que el fracaso de esta solda-
dura supone efectos atroces, su virtual absoluta disponibilidad para con la 
decisión soberana” (Periánez, 2018, p. 511). 

En la fenomenología, lo observado no es importante, lo valioso es la sensa-
ción del observar, tanto de quien investiga, como de los sujetos investiga-
dos. Al investigador y al investiga fenomenológico, (por poner el caso) no le 
interesa qué se mira, sino las intenciones o las teorías con las que se mira, 
lo que miran. El decir “yo veo” no está fundado sobre mi experiencia interna 
trascendental de la visión, sino sobre una reflexión acerca de tal experiencia. 
“Esta ha dejado de ser un contenido inmanente para convertirse en objeto 
de una nueva experiencia: precisamente mi reflexión” (Henry, 2007, p. 162). 



234

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

Bajo este presupuesto, la mirada no se puede evaluar, pues su validez no 
depende de lo que aparece ante los ojos, ya que lo que aparece simplemente 
es, y de lo que es, no se puede negar su verdad o su falsedad. La percepción 
no se somete a juicios, simplemente existe y ya. “La percepción, por tanto, 
“no puede decirse que sea verdadera o falsa”. Es lo que es: lo que sentimos 
es algo irreductible y propio de cada uno de nosotros” (Henry, 2007, p. 155). 

La verdad o la mentira está en los decires, no en las percepciones. La mirada, 
en sentido estricto es singular. No se ve lo mismo que ven otras personas 
al mismo tiempo, ni con las mimas intenciones. Cada persona cincela sus 
propias percepciones y sensaciones, que no son más que “el sentimiento que 
acompañan la percepción” (Humphrey, 1995, p. 50). Las sensaciones explotan 
en los seres humanos su condición singular, lo cual les hace entender que 
por más que quieran, el otro ser humano y sus sensaciones siempre serán 
otras. La sensibilidad es la huella de cada uno. Esto es también explicado por 
Henry (2007), cuando expone que “la sensibilidad es una posibilidad propia 
del ser del ego, su posibilidad más eminente, pues no es sino la posibilidad 
ontológica misma. Sentir es experimentar, en la individualidad de una vida 
única, la vida universal del universo” (p. 157). 

Bajo esta característica, de las sensaciones en general y de la mirada en 
particular, denotan que la observación bien puede ser un acontecimiento en 
el momento en que se le agrega conciencia a la mirada. En la medida en 
que la mirada se vuelve sobre el mirar. Vista la mirada como acontecimiento, 
es un acaecer que solo pasa una vez, es decir, lo que se mira, y el acto de 
mirar motivado por lo mirado es único e irrepetible. Es un acontecimiento que 
solo se da una vez en la trayectoria de existencia de cada ser humano. Esto 
implica que en cada mirada algo nace y algo muere, algo nuevo adviene al 
mundo de los saberes y algo sale del mismo. Como cuando alguien afirma ¡y 
yo que había creído toda la vida que Estados Unidos estaba arriba y Colombia 
abajo, ahora veo que eso es una convención y no una realidad empírica! El 
saber que tenía se muere y nace un nuevo saber. En toda mirada consciente 
algo nuevo aparece a los ojos del alma, y algo se desvanece al tiempo. Como 
afirmaría Husserl (1988) en relación con las vivencias: “Cada parte de una 
vivencia desaparece con la vivencia misma y ninguna nueva vivencia puede 
tener realmente una parte idéntica con la anterior” (p. 182). 

Considerar que vemos las mismas cosas en todo momento tiene una con-
secuencia nefasta para el sentido de la vida, tanto cognitiva como social. Y 
es que lo repetido va perdiendo importancia, miramos tanto un objeto que 



235

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

al final ya no lo miramos, solo cuando este objeto pierde o gana una nueva 
cualidad, es que vuelve a ser mirado intencionalmente y vuelve a ser un 
objeto de conocimiento. Caso similar pasa con las personas, se mira tanto 
a una persona que deja de existir como ser mirado para el sujeto que mira; 
se invisiviliza detrás de su propio ser y por ende no existe como elemento 
mirado; jamás vemos la existencia, solo vemos las formas del mundo. Puede 
pensarse: “Veo la cosa, no la existencia de la cosa, aunque ocurre que, di-
gamos: veo que la cosa está aquí, pero tengo evidencia de que la cosa está 
aquí” (Husserl, 1962, p. 441). El otro siempre está en peligro de desaparecer 
para el sujeto que mira, quien mira de alguna manera le da existencia a lo 
mirado. El otro está ahí, al frente o en-de-rededor, solo hay que mirarlo, “la 
imagen flota frente a nosotros sin que nos pronunciemos sobre su existencia 
o inexistencia” (Levinas, 2004, p. 86).  

La observación fenomenológica se puede determinar por el acto mismo de 
observar, por la intencionalidad de la mirada, esta intencionalidad o conciencia 
con la que se mira está formada precisamente con las ideas (eidos). Idea es 
forma, anatomía del mundo y precisamente este es el objeto de trabajo de 
la educación. Como lo defiende Mèlich (1993) “El objeto del fenómeno de la 
educación no es otro que el eidos de la paideia. Se trata, por consiguiente, 
de desvelar qué elementos resultan imprescindibles para que un proceso 
educativo pueda ser calificado como tal” (p, 52). Las ideas se estructuran 
en las miradas, las cuales a la vez conforman el pensamiento que se edifica 
con las teorías (theoteros), que construye los nuevos seres humanos de 
una sociedad. Las miradas evocan peligro, soledad, invisibilidad, hacerse 
objeto mirado, invoca poder, seducción, en fin, las miradas convocan a la 
educación. Bajo estos pretextos pensamos en una pedagogía de la mirada, 
una educación que ayude a pensar a los estudiantes, que les dé insumos 
para poder ver el mundo. 

A modo de cierre 

1. La observación en tanto mirada aguda del mundo no es solo una función del 
cuerpo orgánico, es más que ello. Como se manifiesta en la misma etimología 
del término, tanto de mirar, como maravilla, milagro, o ver de videre o weind 
como eidos, como idea, como forma. O el mismo término griego theoteros, 
que se entiende como teoría, mirar es una maravilla puesto que pone a los 
seres humanos en el plano de lo visto; pero a él también como alguien que 
ve y es visto, solo se puede ver con las teorías o con las experiencias que 



236

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

se almacenan en la mente humana. Las teorías son las que le dan forma a 
lo visto en el mundo. 

2. El ser humano no puede acceder a las cosas del mundo en su totalidad 
en un tiempo y en un espacio definido. La mirada se da en una sucesión de 
miradas en pro de complementar lo mirado, de allí emerge el concepto de 
horizonte, y es este el que les da a los seres humanos la perspectiva de todo 
lo que puede mirar (a partir de lo que mira). En coherencia, el ser humano 
no es quietud, sino movimiento, siempre en perspectiva de ser otra cosa. 

3. Observar, entonces, no solo es abstraer las características empíricas de una 
cosa fáctica en la realidad física, es estar volcado a todo lo que está oculto a 
través de lo que está visible. En la observación siempre hay más de lo dado 
a los sentidos, y esto otro que aparece a la conciencia, solo adviene a ella en 
el acto de pensar. Observar también es pensar, es reflexionar sobre lo visto 
para hacer presente lo no visto. En síntesis: reflexionar sobre la educación 
implica indagar por la manera de dar a pensar. 

4. En el pensamiento no solo aparecen las características sensibles de las 
cosas, también aparecen o quizás ya están allí, las esencias, los objetos 
abstractos. Por ejemplo, los números, las figuras geométricas, los fonemas 
o las fórmulas lógicas, entre otros, que si bien, no son entidades empíricas si 
son elementos fundamentales en la vida cotidiana y la vida reflexiva. Es decir, 
no son parte directa de la observación, pero sí de la reflexión. Las esencias 
puras, como les llama Husserl, o los universales como les llama Aristóteles, 
o los objetos abstractos, son elementos fundamentales en la educación, pues 
es a estos a los que apunta la enseñanza, en tanto que no son pasajeros 
a los sentidos como la información que nos brinda la sensación. Ellos son 
más permanentes, a esto, por ejemplo, apuntan las leyes universales de las 
ciencias naturales. 

5. El aula en vilo de la mirada fenomenológica es espacio el socialmente 
construido por y para la humanización. En la mirada del maestro y de la 
maestra se imprime la intencionalidad de un espacio formativo en donde 
se despierte el pensamiento, se cree conocimiento, se cultive el saber y el 
hacer humanos; es como si el centro que conforma el hogar se trasladara 
al aula. El aula como una obra de arte que co-crean los implicados. El aula 
se convierte en un centro de existencia y de vida, un centro de afectividad, 
un centro de lúdica, de juego. Un centro de diálogo y como centro, un punto 
al cual llegar; en otras palabras, el aula es un espacio que convoca a los 



237

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

aprendices, cuando no a toda la comunidad, a sentirlo e imaginarlo como 
lugar de estancia, lugar de confianza y seguridad para el aprendizaje. En el 
aula, maestras y maestros descentran la mirada de la técnica, y se adentran 
meditativamente al sentido de su práctica, “esa que le da una dirección o un 
sentido a la enseñanza a partir del encuentro con sus aprendices” (Echava-
rría, 2020, p. 82).

6. La mirada no es compleja cuando se describe lo mirado como objeto del 
mundo; pero cuando la mirada es entre dos seres humanos los matices cobran 
nuevos colores; mirar a otra persona y saberse mirado por ella, despierta 
sentimientos, emociones, sospechas. Las miradas transportan intenciones, 
y ello implica que las miradas ya no son neutras, el otro testifica la existencia 
de los mirados, y además aprueba o desaprueba esa misma existencia, de 
alguna manera el otro es peligroso, como alerta, como prevención, no solo 
como maldad. 

7. Es posible pensar en una pedagogía de la mirada, en donde la finalidad 
de la educación sea, precisamente, enseñar a mirar, y de alguna manera a 
mirarse a sí mismo. Las miradas transmiten intencionalidades y estas son 
precisamente las que se troquelan en la formación, las que cobran forma; una 
mirada inocente o una mirada intelectual, una mirada científica o una mirada 
enamorada, cada una de ellas cobra valor en una pedagogía de la mirada. 

8. La observación es una actitud para la construcción de paz y convivencia, 
pues se da en un tiempo reflexivo, es más, el tiempo es la duración de la 
observación, de tal manera que la observación originaria, desaparece con la 
finalización de la observación misma. No se habla de observación por fuera de 
la observación misma, ya no se habla de lo que se observa, sino de lo que se 
recuerda de lo observado y esto ya no es lo mirado, sino una representación 
de lo que se miró. Desde esta perspectiva, la observación originaria es muy 
difícil atraparla. Esto supone que la observación en investigación no trabaja 
con lo visto. sino con las representaciones a cerca de la paz y la conviven-
cia. Por ejemplo, la fenomenología toma esto muy en cuenta, ya que no es 
lo mismo lo que se mira, que lo que se recuerda o se espera de lo mirado. 

9. Desde una perspectiva fenomenológica, la observación trasciende los 
límites de lo que se entiende por observación participante o no participante, 
con la que trabaja la investigación en sentido tradicional. A la mirada fenome-
nológica no le interesa lo que aparece a los ojos del investigador, le interesa 
el acto mismo del aparecer, la forma o la manera como se da este aparecer. 



238

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

Dicho de otro modo: la intencionalidad de quien observa, de hecho, para la 
mirada en esta área de saber no hay verdades no hay mentiras, solo hay 
ideas o formas que aparecen en la mirada; efectivamente, las miradas o las 
sensaciones en general ratifican la soledad humana ya que la observación 
solo se da en la soledad. La mirada particulariza a los seres humanos, en esta 
misma dinámica. Quien mira se da a lo mirado de tal manera que deja de ser 
él mismo, para ser en lo que mira. En suma: en la pedagogía de la mirada, 
hay un dar en el que el maestro o la maestra no solo donan su mirada, sino 
que se dan en la mirada; por ello enseñar es darse a los aprendices. 

Referencias

Bachelard, G. (1999). La intuición del instante. México: Fondo de Cultura 
Económico.

Bachelard, G. (2000). La poética del espacio. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económico.

Buceta, M. (2017). Analogía y sublimación: una respuesta al problema 
del pasaje del silencio a la palabra en la filosofía de Merleau-Ponty. Areté. 
Revista de Filosofia. Vol. XXIX, N° 2. p. 333-360.

Echavarría, C. (2020). Semánticas de la educación rural. Lenguajes de 
maestras y maestros. En Rodríguez, H. (2020). Contingencias del lenguaje. 
Bogotá: Ediciones Unisalle. 

Echavarría, C., Bernal, J., Murcia, N., González, L. & Castro, L. 
(2016). Contribuciones de la institución educativa al postconflicto: Humani-
zarte, una propuesta pedagógica para la construcción de paz. Cuadernos 
De Administración, 28 (51). p. 159-187.

Heidegger, M. (2003). Ser y tiempo. Madrid: Trotta.

Heidegger, M. (1964). La pregunta por la cosa. Buenos Aires: Sur.



239

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Heidegger, M. (1997).  Filosofía de la ciencia y la técnica. Tercera edición. 
Santiago de Chile. Editorial Universitaria.

Henao, J., Vanegas, J. & Marín, A. (2017). La enseñanza en vilo de las 
emociones: una perspectiva emocional de la educación. Educación y Edu-
cadores, 20(3). p. 451-465.

Henry, Michel. (2007). Filosofía y fenomenología del cuerpo. Ensayo sobre 
la ontología de Maine de Biran. Salamanca: Sígueme.

Henry, M. (2001). Encarnación. Una filosofía de la carne. Sígueme: Sala-
manca. 	Honorato, D. (2018) El fenómeno de la percepción en Aristóteles y 
Merleau-Ponty. Ideas y Valores. vol. lXVII N 166. p. 13–48. 

Humphrey, N. (1995). Una historia de la mente, la evolución y el nacimiento 
de la conciencia. Barcelona: Gedisa.

Husserl, E. (1962). Ideas relativas a fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. segunda edición. México: Fondo de Cultura Económico. 

Husserl, E. (1982).  La idea de la fenomenología. Cinco lecciones. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Husserl. E. (1949).  Ideas relativas a fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. México: Fondo de cultura económica. 

Husserl, E. (1988). Filosofía primera. Santafé de Bogotá: Norma. 

Husserl, E. (1991). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental. Barcelona: Critica.

Husserl, E. (1980). Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la ge-
nealogía de la lógica México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Husserl, E. (2002). Lecciones de la fenomenología de la conciencia interna 
del tiempo. Madrid: Trotta.

Jaramillo. A y Restrepo. G. (2018). El cuerpo y el tiempo: márgenes del 
lugar y el no lugar en las experiencias educativas. Ediciones Universidad de 
Salamanca. 30. p. 23-42. 



240

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

Johnson, F. (2017). La problemática dimensión orgánica del cuerpo hu-
mano: sobre los límites entre la Analítica del Dasein de Martin Heidegger y 
el Análisis del Dasein de Medard Boss. Areté. Revista de Filosofía Vol. XXIX, 
N° 2. p. 305-331.

Lefbvre, H. (1991). The production of space. Oxford: Blackwell. 

Levinas, E. (1974). Humanismo del otro hombre. Madrid: Siglo XXI edi-
tores.

Levinas, E.  (2006). De la existencia al existente. Madrid: Arena Libros. 

Levinas, E. (1987) De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Sala-
manca: Sígueme.

Levinas, E. (2004). La teoría fenomenológica de la intuición. Salamanca: 
Sígueme. 	 Luypen, W. (1967). Fenomenología existencial. Buenos Aíres: 
Ediciones Carlos Lohlé.

Luria, A. (1994). Sensación y percepción. Barcelona: Martínez Rica. 

Mèlich, J. (1993). Del extraño al cómplice. La educación en la vida cotid-
iana. Barcelona: Anthropos.

Merleau-Ponty, M. (1964). El ojo y el espíritu. Barcelona: Paidós. 

Merleau-Ponty, (2010) M. Lo visible y lo invisible. Buenos Aíres: Nueva 
Visión. 	

Mosquera, A. (2000). El exceso carnal como fuga te(le)ológica de la 
clausura corporal de la vida. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía. 
Edicines Complutence.

Murillo, L. (2018).Representaciones del cuerpo: Orientación de la acción 
y contenido no- conceptual. Ideas y Valores, 67 (4), p. 129-148.

Nancy, J. (2007). 58 indicios sobre el cuerpo. El cuerpo Extensión del 
alma. Buenos Aires: La cebra.



241

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Nespor, J. (1994). Knowledge in motion: space, time and curriculum in 
undergraduate physics and management. Bristol: The Falmer Press. 

Vanegas, J. (2017).  El inevitable y anónimo rumor de la existencia. En 
Cuadernos de Educación y Alteridad. VIII Jornadas nacionales Emmanuel 
Levinas. Manizales: Centro Editorial Universidad Católica de Manizales.

Vecino, M. (2018). Muerte y metodología en la fenomenología husserliana. 
Ideas y Valores, 67(166), p. 75-91.

Ortega y Gasset, J. (1964). El hombre y la gente. Tomado de Obras com-
pletas Tomo VII. Segunda edición. Madrid: Revista de occidente.

Periánez, L. (2018). Si esto es un cuerpo: de la ontología política a una 
ética posible. Ediciones Universidad de Salamanca / CC BY-NC-ND Teor. 
educ. 30 (2), p. 23-42.

Riera, P. (2014). Una lectura ontológica de Fenomenología de la percep-
ción. Daimon. Revista Internacional de Filosofía, N 66, p. 109-120.

Sartre, J. (1993). El ser y la nada. Barcelona. Altaya.

Vanegas, J. (2001). El cuerpo a la luz de la fenomenología. Manizales 
Colombia: Universidad autónoma de Manizales.

Vanegas, J. (2005). Ética: la mejor forma de ser hipócritas. La máscara 
de la realidad. Manizales Colombia: Universidad Autónoma de Manizales.

Waldenfels, B. (2017).Fenomenología de la experiencia en Edmund Hus-
serl. Areté Revista de Filosofía. Vol. XXIX, N° 2. p. 409-426.

Zambrano, M. (2007). Filosofía y Educación. Manuscritos. Málaga España: 
Ágora. 	Zambrano, M. (1996). Filosofía y poesía. Cuarta Edición. México: 
Fondo de Cultura Económico.

Zambrano, (1973). M. El hombre y lo divino. Segunda Edición. México: 
Fondo de Cultura Económico.

Zubiri, X. (1976). El concepto descriptivo del tiempo. Realitas. II: 1974-
1975.


