Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: El aula en el vilo de la
mirada fenomenoldgica

Autor(es): Carlos Valerio Echavarria Grajales, José Hoover
Vanegas-Garcia, Lizeth Lorena Gonzalez-Meléndez

Ao de publicacion [ Ano de publicacdo: 2021

DOI: 10.63314/QWPE9497

Citacién / Citacao

Echavarria Grajales, C. V. Vanegas-Garcia, J. H. & Gonzalez-Meléndez,
L. L. (2021). El aula en el vilo de la mirada fenomenoldgica. Ixtli:
Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacidn, 8(16), 217-241
https://doi.org/10.63314/QWPE9497

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/QWPE9497

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion
Volumen 8 - Numero 16 - 2021
pp. 217-241

El aula en el vilo de la mirada fenomenolégica

Carlos Valerio Echavarria Grajales
Universidad de la Salle, Bogota
caechavarria@unisalle.edu.co

(® https://orcid.org/0000-0002-7824-6567

Licenciado en educacion con énfasis en ciencias religiosas de la Universidad Catdlica
de Manizales; Magister en Desarrollo Educativo y Social del CINDE y Universidad
de Manizales; Postdoctor en Ciencias Sociales, Nifiez y Juventud. Actualmente es
profesor asociado y Director del doctorado en Educacion y Sociedad de la Universidad
de la Salle. Le interesa reflexionar sobre la educacion, la escuela y el maestro como
posibilidades de transformacion social y cultural; la educacion rural y la construccién
de la paz.

José Hoover Vanegas-Garcia
Universidad Autbnoma de Manizales
hovg@autonoma.edu.co

® http://orcid.org/0000-0002-1424-7990

Licenciado en Filosofia y Letras y Magister en Filosofia de la Universidad de Caldas;
Doctor en Filosofia de la Universidad Pontificia Bolivariana; investigador de grupos
avalados por el Ministerio de Ciencia, Tecnologia e Innovacion en Colombia, tales
como: ética y politica y cuerpo y movimiento. Actualmente es docente titular y director
de la linea de desarrollo de la conciencia del Doctorado en Ciencias Cognitivas de
la Universidad Auténoma de Manizales. Le interesa reflexionar la fenomenologia de
la experiencia.

Lizeth Lorena Gonzalez-Meléndez
Universidad de la Salle, Bogota
ligonzalez58@unisalle.edu.co

@ http://orcid.org/0000-0002-0950-0314

Profesional en Ciencias Politicas, Gobierno y Relaciones Internacionales —Universidad
Autonoma de Manizales; estudiante de maestria en planificacion y Gestion del Terri-
torio — Universidad de La Salle; actualmente es investigadora del grupo avalado por
el Ministerio de Ciencia, Tecnologia e Innovacion en Colombia: educacioén ciudadana,
ética y politica para la construccién de paz. Le interesa reflexionar la educacion y la
formacion docente en los territorios rurales.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

217



218

Resumen - Resumo - Abstract

La observacion es consustan-
cial a la educacion. Esta actitud
investigativa, atenta y vigilante
del acontecimiento pedagogico
permite que los maestros y las
maestras de contextos rurales
reflexionen, sistematica y situada-
mente, el sentido de su quehacer
en un aula. En consecuencia,
este articulo reflexiona sobre los
fundamentos epistemoldgicos de
la observacién en el aula. Desmar-
candola de la dicotomia —presen-
cial-virtual- para comprenderla
mejor como espacio relacional
itinerante, de humanizacion y poé-
tica. La motivacion final es brindar
claves para la formacion docente
en temas relevantes como la ética,
la politica y la construccién de paz
a propésito de animar el analisis
de la realidad para poder apren-
der situarse en ella. Se concluye
con la necesidad de adoptar una
“mirada fenomenoldgica” como
posibilidad de comprender la ob-
servacion en el aula mas alla de la
mera funcion del cuerpo organico,
como el acto de impresionarse por
la condiciéon humana. Entre tanto,
se arriesga una pedagogia de la
mirada en la cual ensefiar a mirar
sea equivalente a ensefar a pen-
sar, imaginar y transformar otras
formas de existencia posibles.

A observacao é inerente a edu-
cacao. Esta atitude investigativa,
atenta e vigilante do aconteci-
mento pedagdgico permite aos
professores de contextos rurais
refletir, de forma sistematica
e situacional, o significado do
seu trabalho em sala de aula.
Consequentemente, este artigo
reflete sobre os fundamentos
epistemoldgicos da observagao
de sala de aula. Desmarcando-o
da dicotomia —presencial-virtual—
para melhor compreendé-lo como
um espaco relacional itinerante,
de humanizacgéo e poética. A mo-
tivagdo final é fornecer subsidios
para a formacéo de professores
em temas relevantes como ética,
politica e construgao da paz, a fim
de estimular a analise da realidade
para aprender a se posicionar
nela. Conclui com a necessidade
de se adotar um “olhar fenome-
nolégico” como possibilidade de
compreender a observagdo em
sala de aula para além da mera
fungéo do corpo organico, como
o ato de ser impressionado pela
condicdo humana. Enquanto isso,
corre-se o risco de uma pedagogia
do olhar em que ensinar a olhar
equivale a ensinar a pensar, ima-
ginar e transformar outras formas
possiveis de existéncia.

Observation is inherent to educa-
tion. This investigative, attentive,
and vigilant attitude of the peda-
gogical event allows teachers from
rural contexts to reflect, systemati-
cally and situationally, the meaning
of their work in a classroom. Con-
sequently, this article reflects on
the epistemological foundations of
classroom observation. Unmarking
it from the dichotomy —presence-
virtual- to better understand it as
an itinerant relational space, of
humanization and poetics. The fi-
nal motivation is to provide keys for
teacher training in relevant topics
such as ethics, politics, and peace
building to encourage the analysis
of reality to learn to position oneself
in it. It concludes with the need to
adopt a “phenomenological gaze”
as a possibility of understanding
classroom observation beyond
the mere function of the organic
body, such as the act of being
impressed by the human condition.
Meanwhile, a pedagogy of the
gaze is at risk in which teaching
to look is equivalent to teaching to
think, imagine and transform other
possible forms of existence.

Palabras Clave: Educacién, pedagogia, fenomenologia, observacion, aula, formacién docente.

Palavras-chave: Educagao, pedagogia, fenomenologia, observagao, sala de aula, formagao de

professores.

Keywords: Education, pedagogy, phenomenology, observation, classroom, teacher training.

Recibido: 24/04/2021

Para citar este articulo:

Aceptado: 24/08/2021

Echavarria Grajales, C., Vanegas-Garcia, J. & Gonzalez-Meléndez, L. (2021). El aula
en el vilo de la mirada fenomenoldgica. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de
la Educacion. 8(16). 217-241.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751

8(16). 2021

@00



El aula en el vilo de la mirada fenomenolégica

Horizonte de reflexion

Para reflexionar el aula’ en vilo de la mirada fenomenoldgica? vale la pena
exponer primero lo que se esta comprendiendo por “aula”. Esta se retoma
como un espacio social y culturalmente construido en el que media una re-
lacion de ensefianza, y mas que eso, en el que transcurre la existencia de
aquellos que tienen el deseo de formarse. Sobre este aspecto vale la pena
traer a Lefebvre (1991, como se cité en Nespor, 1994) cuando subraya el
espacio como producto social en el que se moviliza el poder, pero también
el pensamiento critico y la accion transformadora. Bajo esta trayectoria, pue-
de argumentarse que el aula no son cuatro paredes bien pintadas, sino la
intencion ética y politica de los sujetos —capaces de significado, de producir
sentidos del sery la libertad, de forma situada y contextualizada. Para algunos
autores el aula es el espacio y dentro de este “el lugar educativo en el que
las categorias humanas se interrelacionan” (Echavarria, Vanegas, Gonzalez
& Bernal, 2020, p.26).

El aula es aula en tanto intenciéon de querer saber y aprender de la mirada
humana. Ahora bien, habria que reconocer que si bien la pandemia por Co-
vid-19 puso sobre la mesa la tension entre el aula presencial y el aula virtual,
cuestiond sobre todo el significado ético y politico de la practica pedagdgica. El
quehacer docente, en tiempos de excepcionalidad, empezo con el debate de
los medios educativos para cubrir el servicio publico en diversas poblaciones;
no obstante, termind cuestionandose los auténticos fines de la educacién en
territorios desiguales e inequitativos. Asi, mientras la gran mayoria de los
maestros y de maestras urbanos se conectaban por internet para dictar clase,
un buen numero de ellos, en territorios rurales, caminaba largos senderos
para entregar guias puerta a puerta. Ejemplo del que necesariamente subyace
una idea de aula itinerante, dinamica, polifénica y hasta poética.

' Las referencias al aula en este trabajo, hacen referencia al escenario
presencial de encuentro entre aprendices y maestros, pensar en el aula
virtual significa pensar en otras maneras de compartir otras formas de aula.
2 Cuando pensamos en la mirada desde una postura fenomenoldgica,
estamos pensando en general en todas las maneras que tienen los seres
humanos de acceder a la informacién del mundo, no solo por los ojos, sino
por todos los sentidos.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

219



220

Sea como sea, el aula como espacio construido y hasta producido siempre
es observada. La afinacion de los sentidos, la deteccion de la mirada son
elementos fundantes de la esencia de la educacion. El disefio del aula es
para ser visto, mejor dicho: para que estudiantes y profesores se desdoblen
en lo visto, se instalen en ella, moren y la habiten. La observacion implica que
quien observa salga de si mismo y se instale en lo observado. Algo asi como
invisibilizarse para ser en lo otro; de cierta forma en el aula, en lo observado:
“la visién no es cierto modo de pensamiento o presencia a si mismo: es el
medio que me es dado para estar ausente de mi mismo, asistir desde adentro
a la fisién del Ser” (Merleau-Ponty, 1964, p. 60-61). El tablero, las carteleras,
el cuaderno, el lapiz, la silla, la pantalla, la mesa, el zapato buscan la mirada
en el aula. La silla encierra el cuerpo de los y las estudiantes, cuando no
del profesor, la danza del movimiento en el aula esta acompafada con la
observacion.

Metaféricamente, abrir los ojos es quitar el velo del mundo, cerrarlos es
aniquilar lo visto, guillotinar la realidad para la subjetividad. EI mundo, de
alguna manera, se cincela en la mirada como expresion de los érganos vi-
suales, si bien es cierto, ellos no dicen nada a la conciencia humana, habitan
silenciosos, como testigos mudos al espectaculo que le presenta el sujeto
cuando abre los ojos. “Mediante el movimiento de mis ojos me apodero de
todas las cosas y, ya solo con abrirlos, un espectaculo visual se manifiesta
ante mi” (Henry, 2007, p. 122) jAbra los ojos! Es una expresion de la vida
cotidiana que resuena en la persona que no ve lo que otro. Esto significa
que no todos ven lo mismo. No es gratuito, etimolégicamente hablando, que
el término mirar, en latin mirari este asociado a los términos miror, miraris,
miratus que se traduce al espafiol como asombro, admiracién, maravilla o
miraculum —que ademas se entiende como milagro.

La sensacion de abrirse al mundo no es solo una actividad mecanica en
el pensamiento por medio de la mirada, también son las sensaciones que
ellos producen en la subjetividad. Lo visto activa de una manera directa las
afecciones, sensaciones y en general los pensamientos, especialmente so-
bre eso que se hace presente a la conciencia humana. En consecuencia, no
es posible el ver carente de pensamiento, como afirma Merleau-Ponty: “No
hay vision sin pensamiento; pero no basta pensar para ver: la visién es un
pensamiento condicionado, nace “en ocasion” de lo que sucede en el cuerpo,
es excitada a pensar por él” (1964, p. 39).

En griego clasico también hay unas pistas que enriquecen la nocion de mirar,

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



no como simplificacién limitada del acto de observar, sino como sintesis me-
taférica del acto de conocer. Expresiones como teoreo que viene del verbo
teoreiny theoros que traduce espectador y theoteros que tiene la misma raiz
que teoreo, el cual significa para los griegos algo divino, propio de los dioses.
De esta misma raiz vine la palabra teoria. Su significado asi lo revela, puesto
que para mirar hay que tomar distancia, hay que alejarse de lo mirado. La
cercania obstaculiza el acto de mirar, pues se necesita la distancia, para
poder teorizar. “Las ideas son también en Platon “morfe”, forma. El término
“teoria” viene del verbo “theorein”, la forma suprema, contemplar (Zambrano,
2007, p. 56).

Por otro lado, el término latino videre, que se traduce como ver, también tiene
en sus raices en el verbo indoeuropeo weid que se traduce como eidos. Este
término es, precisamente, el que se traduce al espafol como idea, como la
apariencia o la anatomia del mundo transpuesta en el pensamiento o, si se
quiere, fainomenon —el fenédmeno: “En el ver se exterioriza un pensamiento,
el ver no es ingenuo, solo vemos lo que queremos ver, lo que de alguna forma
se ha anclado en el ser” (Vanegas, 2005, p. 78). Asi las cosas, la manera de
construir las formas del mundo para la intersubjetividad. Esto es: la manera
de ver y de mirar en el aula de clase, sobre todo en la ruralidad, es el tema
que nos ocupa en las paginas que siguen, divididas en cinco momentos.

La mirada individualiza

Las cosas se instalan en los sujetos, después de las sensaciones, en forma
de impresiones. De algun modo la forma del mundo se duplica, por lo que
esta fuera de los sentidos y lo que se atrapa con ellos; los seres humanos
viven con lo segundo, asi lo primero deje de existir o deje de ser percibido.
Ahora bien, este registro de imagenes tiene varias caracteristicas. Primero,
se da por esbozos o escorzos como se dice en fenomenologia: “Ya la simple
forma espacial de la cosa fisica solo puede darse, en principio, en meros “es-
corzos” visibles por un solo lado” (Husserl, 1949, p. 21). Esto significa que no
es posible acceder a la totalidad de la realidad con una sensacion. El mundo
aparece a la sensacion por partes, fragmentado. Es solo en el pensamiento
o en la conciencia donde cobra forma lo visto; es en la conciencia en donde
se vuelven a armar las imagenes del mundo. Esta es precisamente una de
las labores de la conciencia: darle forma al mundo y, por tanto, darle sentido:
“La conciencia es conciencia de este acto que es un adelantamiento de la
realidad” (Vanegas, 2001, p. 22). Bajo este panorama, en un aula de clase no

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

221



222

hay una sola mirada, hay muchas miradas, pues cada estudiante construye
su imagen del mundo; lo mismo que el profesor, “la geografia emocional de
la distancia politica pone en riesgo el entendimiento emocional dentro del
aula...” (Henao, Vanegas & Marin, 2017, p. 461). Bajo este encuadre, el aula
es un escenario de controversia en donde los acuerdos o las imposiciones de
poder son emergentes y necesarias. El aula de clase es un escenario politico
y ético, ya que es fuente de fuerzas encontradas, miradas y pensamientos
diferentes.

Segundo, es cierto que el mundo se brinda a la mirada por partes y el sujeto
sabe de la totalidad de las formas del mundo, entonces cada esbozo que
llega a la conciencia es un indicio de otros escorzos. Lo visible lanza al ser
humano a lo invisible, existente y escondido detras de lo visible. Esta forma
que tiene la mirada de pre-ver de un esbozo a otro y de este a otro y asi
sucesivamente, es algo que se le llama horizonte. Tal y como lo defiende
Husserl (1991): “Todo “fundamento” alcanzado remite de hecho de nuevo a
otro fundamento, todo horizonte abierto despierta nuevos horizontes, y, sin
embargo, el todo infinito en su infinitud de fluyente movimiento esté orienta-
do a la unidad de sentido” (p. 179). Precisamente el mundo no esta hecho
solamente de la materia que perciben los sentidos, sino, y con mucha fuerza,
la materia que se intuye detras de la materia perceptiva. EIl mundo no son
los objetos, sino aquellas significaciones y sentidos a que ellos lanzan a los
sujetos. Esta es la tercera caracteristica de la observacion fenomenoldgica,
el mundo existe dado a los seres humanos, pero no como escenario directo
de la observacion, sino como campo o mejor como fondo de lo mirado; el
mundo es previo a cualquier mirada, a cualquier accion.

Esto significa que el mundo no se ve, se prevé, en tanto que no solo se tiene
al frente de la mirada, sino que se presupone en términos de una remitencia,
este “enviar a”, “dirigirse a”. Se trata del movimiento al que estan expues-
tos los sujetos observadores de realidades. Se mira un objeto siempre “en
relacién con” porque “si miramos una cosa la miramos necesariamente en
algun respecto. Estamos dirigidos a una “nota” que viene especialmente a la
captacion como momento particular del sentido” (Husserl, 1997, p. 49). Ahora
bien, estar “dirigido a”, es estar consciente de que lo mirado arroja al sujeto
que mira a horizontes infinitos y esto solo se puede dar en forma de reflexion;
esta es la cuarta caracteristica. Una cosa es ver y otra es pensar en lo visto o
pensar en el ver, como lo afirma Husserl (1982) “ver un fendmeno de rojo (...)
puedo meramente hablar de él sin verlo, asi también puedo hablar sobre el
ver el rojoy puedo ver el rojoy (...) captar visualmente el propio ver el rojo” (p.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



75). Esta caracteristica humana es uno de los fundamentos de la educacion,
puesto que su papel es ensefar a pensar y a reflexionar. Si fuera por traer
al presente la imagen de un objeto, los seres humanos serian iguales a un
ordenador; en contraste, en la educacion se supone que los seres humanos:
nifos, nifas, adolescentes, jovenes, adultos, tienen la potencia de ver o de
tener cualquier otra sensacion, pero en todo caso de pensar y reflexionar lo
que ven. En este sentido, “la realidad humana es educacion. El hombre, en
tanto que ser biolégicamente carente o no terminado, es una “tarea para si
mismo” (Mélich, 1993, p. 52). Esto significa que los seres humanos no nacen
siendo lo que van a ser, por el contrario, se nace con la posibilidad de ser
siempre otro, siempre en perspectiva; si no fuera asi, la educacion no tendria
sentido, tal como afirma Zambrano:

La educacion, el que haya de haberla que el hombre es un ser nacido en
modo inacabado, imperfecto, mas necesitado de ir logrando una cierta
perfeccion y capaz desde luego de lograrlo, aunque sea con la relatividad
propia de todas las cosas humanas. Pues que si el hombre naciese como
los demas seres vivientes que con el que comparten este planeta, siendo
ya lo que tiene que ser sin mas que ir creciendo, desarrollandose por
obray gracia de la madre naturaleza, la educacién no seria ni necesaria
ni posible (Zambrano, 2007, p. 150).

Bajo estas circunstancias, la observacion es una de las maneras que tienen
los seres humanos de acceder a la realidad, de asomarse a lo otro, de po-
der ver el lado de all& de la subjetividad. “Frente al cambio de posicién de
la mirada y la seduccién del lenguaje, se trata de hacer justicia a las cosas
mismas. La resistencia, que con esto se debe superar, provino y proviene
hasta hoy desde diferentes direcciones” (Waldenfels, 2017, p. 411). Saber
de lo otro, de la realidad fisica que atormenta a los seres humanos y que se
hace mundo en la donacion de ella misma a los sentidos.

Quinto, la naturaleza de los seres vivos los ha despedazado, los ha despresa-
do. Quizas como consecuencia de la separacion —entre la vida y su condicion
natural—-. Pareciera que por medio de los sentidos los seres vivos buscan la
completud y la integracion con su origen. Debido a esto buscan atrapar lo
que existe por medio de las sensaciones, de la informacién que brindan los
sentidos. En el caso de los seres humanos, ellos siempre estan al acecho
de lo que le falta para ser. En la naturaleza humana esta la incompletud. Lo
que explica porqué la educacion cobra tanto valor, en funcién de que es la
estrategia para llenar, para complementar a los seres humanos de lo que les

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

223



224

hace falta para ser. Estos horizontes se traducen en pensamiento y reflexion.
Es decir, “esfuerzo sublime del «logos» en el hombre para elevar una vida
contingente, aparentemente abandonada a la fatalidad y entregada al aniqui-
lamiento, la sublime condicion de una vida soberana que coincide totalmente
con lo que ocupa el centro de la manifestacion” (Ladriere, 1977, p. 27).

Después de todo, el pensamiento que resuena en la conciencia humana no
se queda solo aqui. Se eleva a las maximas categorias cognitivas que se
despojan de lo individual y planean por lo abstracto, por lo universal, por las
esencias. Esta es la sexta caracteristica. Estamos hablando especificamen-
te de matematicas, geometria, entre otras, las cuales trabajan con objetos
abstractos. Uno de los temas complejos es pensar en la sensacion o los
sentidos que nos posibilitan observar el juicio 3+2=5, o defender la existencia
en el mundo fisico de un triangulo rectangulo. Tanto la matematica como la
geometria estan determinados por objetos abstractos y por ende universa-
les. Heidegger hace una interpretacion en el libro “La pregunta por la cosa”,
en donde relaciona etimolégicamente la matematica con la ensefianza y el
aprendizaje. Lo que se aprende es lo que determina la cosa, y esto se llama
para los griegos matemata, que se traduce como lo que se puede aprender;
pero Heidegger también des-oculta el termino griego mantanen que se tra-
duce como lo que se puede ensefar, y de aqui surge el concepto matesis
que entendemos como la ensefanza. En este sentido, la matematica (no los
numeros que es la forma como nosotros expresamos la matematica, sino lo
que esta, por decirlo de alguna forma, detras de la numeracion —la numerosi-
dad) determina los aspectos de las cosas. Es lo determinable del mundo que
en sentido estricto no esta en el mundo sino en pensamientos, como objetos
universales, abstractos, como determinantes de las cosas, como esencias.

De la mirada a los horizontes, de estos a las teorias y de estas a las esencias.
En blanco y negro, de las caracteristicas empiricas de una mesa roja a las
teorias del material y del color y de esto a la reflexion sobre la meseidad y la
rojez. El proceso de aprendizaje ratifica lo aprendido en el acto de ensefar:
“El verdadero maestro se diferencia del alumno Unicamente porque puede
aprender mejor, y porque quiere aprender con mas propiedad. En todo ense-
Aar quien mas aprende es el que ensefia” (Heidegger, 1964, p. 74). Ensefiar
siempre implica que el maestro o la maestra dan, es un donar sin interés,
pues en ultimas lo que se brinda en el acto de dar ya esta impreso en quien lo
aprende. Mejor lo dice Heidegger (1964 ) “Ensefar es un dar, un ofrecer; pero
en el ensenar no se ofrece lo aprendible, sino que se da al alumno solamente
la indicacion de tomar para si lo que ya tiene” (p. 74).

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



La mirada: luz natural del aula

El aula es la reconstruccion en miniatura del mundo. La epifania que brota
de la impotencia de los seres humanos frente a la amplitud del universo;
frente a la infinitud de los horizontes, frente la imposibilidad de dominar el
territorio abierto a la mirada. Por eso se construyen limites que estén bajo
el control de los maestros, bajo su dominio y bajo su poder. No en vano, las
tarimas tradicionales desde donde una persona demostraba todo su esplendor
corporal como manifestacion de su fuerza y control del aula. La mirada del
maestro y de la maestra se supone que debia abarcar la totalidad del aula.
“Asi como la mano, los ojos representan otra dimension del actuar corporal y
de la experiencia educativa, ya no como una visién universal, sino como una
mirada que se detiene para responder ante el sufrimiento del otro” (Jaramillo &
Restrepo 2018, p. 33). La palabra se silencia para que la mirada comunique.
La mirada dice en si misma, la mirada al mirar vigila lo mirado, cubre de un
manto de misterio lo observado. El aula es tal porque es mirada, la mirada
es un ingrediente decisivo en la nocidn de aula.

La mirada del aula es especial, humaniza y hasta politiza el espacio. Es una
mirada que crea el aula con sus connotaciones gnoseoldgicas y axioldgicas.
No solamente no es un sitio cualquiera, sino que amerita crearse. “Una
creacion que es parte de la creacion propiamente humana que antes que en
obras de arte y de pensamiento consiste en una sociedad donde tales obras
puedan nacer y vivir. Un espacio pues, diriamos, poético” (Zambrano, 2007,
p. 69). Lo estético es lo mas préximo al corazén de los sujetos que significan
el aula, puesto que el ser no media con meros lenguajes l6gicos o explica-
tivos, sino con experiencias directas de la vida: el dolor, alegria, la tristeza,
la angustia, el sufrimiento, hacen del aula, un lugar de poiesis. Un lugar en
donde la produccion brota del alma, como esfuerzo del corazén y no de la
manipulacion, por ello el espacio no determina el aula, ésta esta troquelada
por la dedicacién y el esfuerzo humano:

Los grandes genios de la Ciencia —y no s6lo de las Fisico Matematicas
sino de todas las demas— las legiones de sabios, de estudiosos, de in-
vestigadores, de maestros que las transmiten a las nuevas generaciones
sirven también desinteresadamente: es la pasion de conocer la realidad
lo que les ha movido. Y asi es facil concluir que no dispondriamos de la
energia eléctrica, por ejemplo, si muchos seres no hubieran consumido
su vida en un aula o en algo que hacia sus veces y que ha podido ser,
que ha sido en ocasiones una buhardilla, una habitacién humeda y fria

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

225



226

donde su extraio habitante pasaba el tiempo sin hacer nada (Zambrano,
2007, p. 173).

Lo que denominamos aula como espacio social construido es el centro de la
vida de los aprendices educativos. Por eso es que el paso del hogar al aula
—abierta y socializadora— lleva impreso un desprendimiento, pero también una
novedad. Es una mirada de pavor, pero también de maravilla. “Asi, mas alla
de todos los valores positivos de proteccion, en la casa natal se establecen
valores de suefio, ultimos valores que permanecen cuando la casa ya no
existe” (Bachelard, 2000, p. 37). La llegada al aula tiene muchas miradas,
entre placenteras y desagradables, y no solo estas, los seres humanos no
tienen un lugar natural, el sitio original traslada su mirada cada vez a nuevos
lugares. El aula es un centro que tatua la piel del alma, sobre todo de los
estudiantes, como lo afirma Zambrano (2007), en relacién con el vacio del
aula: “Muchos de los que por ellas han pasado tal vez no adquirieron tantos
conocimientos como fuera menester. Pero les sucedi6 algo en la frecuenta-
cion de las aulas; algo esencial para ser hombre, se les ensei6 en ellas” (p.
173). De ahi que observar el aula no sea neutro.

La observacion como manera de tener experiencias en el aula, ya es una
valoracion de la misma. Como resultante, el aula trasciende las condiciones
topoldgicas, aproximandose mejor a las de habitabilidad. En esta linea, el
espacio “es en si”. “Cada punto del espacio es y es pensado ahi donde esta,
uno aqui y otro alli, el espacio es la evidencia del dénde” (Merleau-Ponty
1964, p. 36). Mirar es de alguna manera habitar lo mirado, en lo mirado esta
el que mira, el que mira se deja ver en lo mirado, resplandece en lo mirado,
“El sujeto que es el otro siempre se revela como aquel que me mira, y nunca
de otra manera” (Luypen, 1967, p. 190). El aula esta impregnada de miradas
que construyen y cuidan, que hacen del aula un lugar habitable, en el sentido
que Heidegger defiende este concepto: “Ser hombre quiere decir: ser como
mortal sobre la Tierra, quiere decir: habitar. La vieja palabra bauen dice que
el hombre es en cuanto habita; pero esta palabra significa al mismo tiempo:
cuidar y cultivar”. (Heidegger, 1997, p. 202).

La mirada se enfrenta al espacio para transformarlo en aula. En esta acti-
vidad de observar aparecen otros elementos mirados como tableros, sillas,
carteleras, pantallas, emoticones y entre esta multitud de objetos aparece el
otro. Cuando lo mirado es otra persona, un estudiante para el caso que nos
convoca, las miradas que se cruzan: se dicen, se advierten, se amenazan y
en algunos casos se seducen. Las miradas se apagan, se cortan, se desco-

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



nectan. Entre tanto, cabe anotar que el encuentro con la mirada del otro tiene
varias implicaciones. La mirada parece ser neutra cuando esta dirigida a un
objeto o0 a una persona que no mira a quien lo mira, pero cuando alguien lo
sorprende mirandolo y las miradas se cruzan, algo las transforma, algo nuevo
aparece; la mirada ya no es neutra, ahora esta atravesada por sentimientos,
por emociones. Ver, viéndose con otro no es tan comodo, menos cuando la
mirada es permanente. Diferente a ver los objetos: “Nuestro cuerpo tiene las
mismas propiedades sensibles que otros objetos: color, forma, textura, etc.
Accedemos a estas propiedades mediante experiencias perceptuales, como
en el caso de los demas objetos fisicos” (Murillo, 2018, p. 133). Al recono-
cimiento humano accedemos via intuicion, no via induccion ni deduccion.
Intuitivamente el otro o la otra son mi analogén. Ahora bien, el ser humano
puede, en la medida en que ve a otro, analogizarlo, inicialmente con su propia
existencia corporal. Para Johnson (2017), “la corporalidad humana, como
se advierte, seria una que pertenece ante todo a aquella relacion existencial
primaria que abre mundo, siendo esta ultima el horizonte en el cual aquella
puede acaecer” (p. 314). Esto es, todos estamos hechos de la misma materia
perceptiva que el ser humano que nos mira. Habitamos en un sistema social.
“Toda resistencia carnal queda reconducida a la condicion de cuerpo flotante
en el espacio terraqueo de la geopolitica econdmico-gestional” (Mosquera,
2000, p. 539).

El que mira a otro o a otra que no es él, siente, sufre, se alegra, conoce, va-
lora, etc. “La presencia del otro en el recuerdo cobra valor como presencia de
ausencia, la oscuridad, la noche del otro aparece en su ausencia del instante
de la presencia, aparece como sombra, sacrificamos la carne del otro para
ganar su sombra” (Vanegas, 2018, p. 256). La humanidad, no solo aparece
en la mirada, el otro se intuye como ser humano, lo diferenciamos de las
cosas, de los objetos y aun de los animales en el sentido en que particulariza
la mirada. Hace de la mirada una manera auténtica de mirar: “La mirada no
surge de enfocar un punto del espacio, “hace de mi costado, como una espe-
cie de brote o desdoblamiento, como el primer otro, que, segun el Génesis,
fue hecho con un pedazo del cuerpo de Adan” (Merleau-Ponty, 2010, p. 62).

La escolaridad entre miradas

227

Ser mirado es existir. En la mirada se transmite el testimonio de existencia, cuando
lo miran silenciosamente justed existe!, lo incluyen en el mundo. La mirada
es inclusiva, con ella los seres humanos se reconocen en el mundo visible:

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion



228

“Sumergido en lo visible por su cuerpo, siendo él mismo visible, el vidente
no se apropia de lo que ve: solo se acerca por la mirada, se abre al mundo”
(Merleau-Ponty, 1964 p. 16). Ademas, quien es visto puede ver; el sujeto es
vidente visible, pues asi como es mirado, él también puede mirar y, al mirar,
puede mirar que lo miran. Entonces no solo le reconoce al otro ser humano
su existencia, sino que se reconoce a si mismo existiendo; el sujeto se sabe
viendo, pues como argumenta Honorato (2018) “ver algo es, en el mismo
acto, verse a si mismo viéndolo. Ver verde es, a la vez, verme viendo el
verde. En otras palabras, percibir y apercibirse constituirian un mismo acto
(numéricamente el mismo)” (p. 38); sin embargo, a pesar de las bondades
del reconocimiento del otro ser humano, a través de la mirada, también en
ella se hace objeto mirado a quien se mira, es decir, con la mirada también se
despoja de la condicion de ser humano y se deja solo como un objeto mirado.

La mirada objetiva lo mirado. Esta tesis la defiende Sartre (1993) cuando
dice que “mi mirada pone de manifiesto una relacion en medio del mundo
entre el objeto-yo y el objeto mirado, algo a si como la atraccion mutua de
dos masas a distancia” (p. 294). Al mirar al otro ser humano, este se vuelve
pasivo, o por lo menos, eso es lo que parece, ya que la actividad la esta
realizando el que mira. Por algo es que quien mira a otra persona no puede,
por ejemplo, contemplar la belleza de los ojos, como afirma el mismo filésofo
francés: “Nunca encontramos bellos o feos unos ojos ni nos fijamos en su
color mientras nos miran. La mirada del otro enmascara sus 0jos, parece ir por
delante de ellos” (Sartre, 1993, p. 286). Objetivar como una entidad mirada,
implica no mirar al otro humano como un igual, sino como un elemento mas
en la naturaleza. Amerita sacar al mirado del mundo, verlo solo como objeto.
Léase un ejemplo: “dientes son los barrotes del tragaluz de la prision. El alma
se escapa por la boca en palabras. Pero las palabras son todavia efluvios
del cuerpo, emanaciones, pliegues ligeros del aire salido de los pulmones y
calentado por el cuerpo” (Nancy, 2007, p. 11).

Esta relaciéon emerge de la vida cotidiana y en el aula con mucha fuerza.
Garcia (2012) invita a reflexionar con este pensamiento: “Yo, en este sentido,
no soy mi cuerpo, el cual es un objeto expuesto a las miradas de los otros
como cualquier otro objeto y que ademas me incomoda emitiendo sefales
que no controlo” (p. 122). Piénsese que los estudiantes fueran supervisados
y vigilados constantemente por la mirada del maestro o la maestra. En este
escenario como en muchos otros, la mirada también puede ser una amena-
za, es un peligro, asi lo declara Ortega y Gasset (1964) en relacién con el
otro como un desconocido: “Me obliga en mi aproximacién a él a ponerme

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



en lo peor, a anticipar su posible reaccion hostil y feroz. Esto, expresado con
otras palabras, equivale a decir que el otro es formalmente, constitutivamente
peligroso” (p. 188); no obstante, el peligro aca no siempre es malo, es solo
perspectiva, es solo indescifrabilidad. La mirada implica saber de la presencia
del otro, pero no de las actitudes, de las intenciones, de los conocimientos
0 sus practicas. Esto porque la sutilidad de la vista es diferente a la de los
demas sentidos “No puede, sin embargo, percibir la sabiduria porque seria
increible nuestro amor por ella, si su imagen y las imagenes de las otras
esencias, dignas de nuestro amor, se ofreciesen a nuestra vista, tan distintas
y tan vivas como son” (Zambrano, 1996, p. 35-36).

Hay cosas que no se dejan ver en la mirada, o por lo menos no de una manera
directa “y nadie dudaria de que vemos las cosas y el mundo es aquello que
vemos; aunque cuando nos preguntamos qué es ver, qué es cosa o mundo,
entramos en un laberinto de dificultades y contradicciones” (Buceta, 2017,
p. 256). En este contexto, el alumno se puede sentir amenazado frente a la
mirada, ya que en ella no estéa todo lo que existe, pues hay misterio. En suma,
el peligro se descifra en la mirada. La sensacion de inseguridad precede la
palabra; por esto muchas veces empezar hablar es una obligacion ética del
maestro. El es el que procura empezar, romper el silencio, como lo declara
Zambrano (2007):

Podria medirse quizas la autenticidad de un maestro por ese instante
de silencio que precede a su palabra, por ese tenerse presente, por esa
presentacion de su persona antes de comenzar a darla en modo activo
(...) Esta accién produce pavor, a veces temblor corporal (...) Y aun por
el imperceptible temblor que la sacude. Sin ello, el maestro no llega a
serlo por grande que sea su ciencia. Pues que ello anuncia el sacrificio,
la entrega (p. 117).

En conclusion, las comprensiones sobre la mirada, en el sentido mas am-
plio del término, declaran que la observacién en educacion es formacion.
Formar-se es aprender a mirar lo que nos hace iguales y al mismo tiempo
diferentes. Observar es saber y mas para la fenomenologia, ya que ver implica
el proceso por medio del cual el mundo se va apareciendo al pensamiento
a o la conciencia. “El ambito subjetivo, puramente psicolégico-descriptivo, y
el ambito objetivo-ideal solo se presentan como aspectos separados a una
mirada fenomenoldgica” (Chillon, 2017, p. 173). La luz de la educacion se
abre cuando los nifios y las nifias abren los ojos al mundo. “Ver, en sentido
fenomenolégico, como sindnimo de captar -sehen und fassen-, se refiere a

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

229



230

ese resplandor transcendental” (Henry, 2001, p. 149).

El contenido material de la mirada

Los sentidos informan a los seres humanos lo que esta por fuera del cuerpo.
Claro esta, también informan al sujeto sobre sus propios estados corporales.
Este es un tema problematico, porque aparecen cuestiones como por ejemplo
¢los ojos se ven ellos mismos mirando? ¢ Como pueden los ojos que son el
medio por el cual se ve el mundo, verse viendo el mundo o verse como parte
del mundo? Estas paradojas corporales son enigmaticas y misteriosamente
seductoras. En este texto partimos del principio que los sentidos, y para
nuestro caso la mirada es el medio por el cual el sujeto capta lo que se le
revela. “La ‘naturaleza’ contenia, oculto y «aparente a la vez, el ser que es
inteligencia; mas, el corazén del hombre contiene, por su parte, el anhelo
de ver y de ser visto (Zambrano, 1973, p. 132). Representar en aleman se
dice vorstellen, que significa exactamente «poner delante». Pero el mundo
no es solo lo que se revela, el mundo es todo lo que se da en-de-rededor
del ser humano y no solo esto, al ser humano también puesto en el mundo.
Para Levinas (1974), “la visidon no se reduce a la recepcion del espectaculo;
simultaneamente opera en el seno del espectaculo que recibe” (p. 28). La
mirada es mirada no solo frente a quien mira, sino frente a todo lo que exis-
te, de todo lo que es, de todo lo que fue y de alguna manera de todo lo que
sera. “Si bien podriamos dudar de los contenidos de nuestras experiencias
pasadas, no podemos desconfiar que esas experiencias nos pertenecen”’
(Vecino, 2018, p. 81).

Estas afirmaciones detonan un tema que es necesario llevar a la luz, para
ganar claridad sobre la mirada fenomenoldgica en el aula. Se trata de la
temporalidad. Generalmente se afirma que el ver, lo mismo que el tocar, son
los sentidos que crean la idea de espacio; mientras que el sonido es una
sensacion que le da forma al tiempo, Asi lo defiende el neuropsicélogo ruso
Luria (1994): “Si bien las percepciones tactil y visual reflejan el mundo de los
objetos situados en el espacio, en cambio la percepcion auditiva esta relacio-
nada con la secuencia de las excitaciones, que transcurren en el tiempo” (p.
122). Toda observacion se da en un instante presente, en un ahora vivida. La
observacion es el contacto directo de un sujeto con un hecho de la realidad
en un ya de la existencia humana, en una transcurrencia constante de la
temporalidad. En Zubiri (1976), la “transcurrencia no significa que el tiempo
es un antes, «y» un ahora, «y» un después; es decir, no es una copulacion

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
8(16). 2021



extrinseca de momentos. La transcurrencia consiste en que cada «ahora-
presente» es, en si misma, constitutiva y normalmente un «ahora-de-a»” (p.
25). Resulta entonces que el tiempo esta inmerso en la observacion y en la
duracién de la mirada se define la sucesién del tiempo, pues la mirada origi-
naria solo se da en el presente del sujeto.

De lo unico que se puede dar testimonio directo es de las miradas en el aho-
ra vivido. “El sonido retenido no es ningun sonido presente, sino justo uno
“recordado primariamente” en el ahora: no existe como parte ingrediente en
la conciencia retencional” (Husserl, 2002, p. 53). Los recuerdos de lo mirado
ya no son lo mirado, sino lo representado, puesto que ya no se aparece un
hecho de la realidad al sujeto que mira, sino que se ilumina una huella de lo
que quedo en el sujeto después de la percepcion originaria. “Por otra parte
existe, sin embargo, —y como ya veremos, en un sentido multiple —, una unidad
en cuanto que tengo intuitivamente ante mis ojos ambas maneras en una
sola presencia” (Husserl, 1980, p. 175). No obstante, lo mirado en el pasado
y vivido como representado, también es una manera de acceder a lo mirado,
pues de alguna forma hay cosas que se conservan en la representacion de
lo representado, y de alguna manera estas representaciones son esquemas
que la mirada actualiza cuando se enfrenta a situaciones similares, tal como
lo deja entrever Heidegger:

Pero en tanto que tal relacion, es ya la relacion representadora consigo
mismo. El representar presenta al objeto representandoselo al sujeto
y en dicha representacion el propio sujeto se presenta como tal. La
presentacion es el rasgo fundamental del saber en el sentido de la
autoconciencia del sujeto. La presentacion es un modo esencial de la
presencia (parousia). Como tal, esto es, como presencia, es el ser de
lo ente bajo el modo del sujeto. La autocerteza, en tanto que saberse
condicionado en si, esto es, incondicionado, es la entidad (ousia) del
sujeto (Heidegger, 2003, p. 102).

El otro extremo de la temporalidad, en relacién con la mirada, es lo que se
denomina futuro; es decir, lo que aun no ha acontecido pero que va a aconte-
cer. Eltiempo que todavia no tiene contenido, que es pura espera. “El pasado
deja una huella en la materia, por tanto, pone un reflejo en el presente y esta
materialmente vivo” (Bachelard, 1999, p. 57). En este mundo, ver también
es prever. El acto de ver trasciende el presente, el ya de las percepciones
originales; es mas, el pasado y el futuro tienen su existencia real en el pre-
sente, en el instante. “El pasado y el futuro son la estructura formal misma

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

231



232

del «ahora-presente». Por tanto, el «ahora-presente» tiene por si mismo y
en si mismo continuidad temporal real con su propio pasado y con su propio
futuro” (Zubiri, 1976, p. 26). No obstante, las miradas, ya sean recordadas o
esperadas, también tienen valor, puesto que su acontecer se deslumbro en
un momento y en un lugar determinado: “El tiempo no es una congeries, un
monton o coleccidn de ahoras. El «ahora-presente» no es que deje de ser
en el instante mismo en que es, sino que su puntualidad, su instantaneidad,
consiste en «venir-de» e «ir-a»” (Zubiri, 1976, p. 25).

Las miradas fluyen en el rio de la temporalidad y en él se consolidan como
observacion originaria o como representacion en el recuerdo y aun como
expectativa. De cualquier manera, la mirada fenomenolégica toma estos
elementos moviles como garantia de la observacion y su efectividad fenome-
noldgica: “Lo percibido es a la vez lo mentado; el mentar “vive” en el percibir”
(Husserl, 2002, p. 109). La visién, la mirada, la observacion constituye un
milagro de la naturaleza que permite iluminar el pensamiento de los seres
humanos; que permite que los seres vivos se muevan y se direccionen hacia
un destino. La mirada permite que los seres humanos busquen una ubicacién
en el mundo y, a partir de ella, puedan transitar en él. “La vision del ser y el
ser remiten a un sujeto que se ha levantado mas temprano que el ser y el
conocimiento, mas temprano o mas aca, en un tiempo inmemorial que nin-
guna reminiscencia podra recuperar como a priori” (Levinas, 1987, p. 72-73).

La escuela entre imagenes. Otras ideas, otras miradas

El encanto de la mirada también esta en transitar. Seiende, como ser en
transicion, esto es, como permitir el transito temporal-espacial, la continuidad
sensible, la co-implicacion de los estados parciales de ser; pero es, a la vez,
inacabamiento esencial del mundo, por si” (Riera, 2014, p. 119). También esta
en abrir el sujeto perceptor a la realidad. Poner un puente entre lo que es el
sujeto y lo que no lo es. En realidad, los sentidos tienen esa funcion, cada
uno de ellos posee su encanto: el oido percibe la musica de la vida; la nariz
dice del olor del mundo; la boca es la huella de los sabores; la piel divide lo
subjetivo o privado de lo publico. Entre estos, la mirada captura la forma del
mundo, que brinda a los seres humanos los estimulos suficientes para que el
sujeto sobreviva desde sus condiciones mas basicas; pero también le brinda
las ideas que conllevan a la reflexion. “Mi cuerpo movil cuenta en el mundo
visible, forma parte de él, y por eso puedo dirigirlo en lo visible” (Merleau-
Ponty, 1964, p. 11). La vision es uno de los sentidos que mas contribuye a las

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



acciones del cuerpo humano. Es la brujula del movimiento corporal, aunque
también le dicen al sujeto de su propia ubicacion en el mundo. Como intuye
Zambrano (2007) “la vista proporciona la medida y por tanto la mesura; el
tacto ese conocimiento inmediato, directo de las cosas aporta el fundamento
material de la delicadeza, asi como la vista y el oido su forma” (p. 85).

Para que se dé la mirada se tiene que dar la luz. La oscuridad es el antago-
nismo del acceso al mundo, “la luz que llena nuestro universo -sea cual sea
su explicacion fisico-matematica- es fenomenoldgicamente la condicion del
fenémeno (...) existiendo por completo, existe para alguien, esta destinado
a alguien, se asoma ya a un interior” (Levinas, 2006, p. 55). La luz es a los
objetos, lo que lo mirado es a la mirada; la mirada sin nada que ver no es
mirada, se hunde en la oscuridad del presente, se sumerge en las aguas de
la temporalidad. La metafora de la luz y la oscuridad tiene mucha fuerza en
el aula, pues se creia que los alumnos eran seres sin luz, (“a” que se tradu-
ce como sin y “luminus” o “lumno” que se entiende como luz) de tal manera
que lo que debia hacer el maestro era iluminarlos; esto es, los maestros y
las maestras eran seres iluminados que debian irradiar su luz alos y las es-
tudiantes. La oscuridad, por su parte, se asocia con el mal, mientras que la
luz con la bondad, con el bien. Poder mirar es bueno. Impedir la mirada por
la oscuridad es malo. La maldad habita en la oscuridad. No poder identificar
con claridad los fenédmenos que se brindan a los ojos es luciferino, cainesco;
Opuestamente, iluminar las cosas, poder descifrarlas en las miradas produce
tranquilidad, sensacién de bien. La mirada esta atravesada por las teorias
que troquelan la intencionalidad.

De modo que no hay miradas neutras, sino mas bien intencionalidades éticas
y politicas. “Es un cuerpo vivo que, a priori, se encuentra con unos ciertos
ropajes teoldgico-morales y politicos, y para el que el fracaso de esta solda-
dura supone efectos atroces, su virtual absoluta disponibilidad para con la
decision soberana” (Perianez, 2018, p. 511).

En la fenomenologia, lo observado no es importante, lo valioso es la sensa-
cion del observar, tanto de quien investiga, como de los sujetos investiga-
dos. Al investigador y al investiga fenomenoldégico, (por poner el caso) no le
interesa qué se mira, sino las intenciones o las teorias con las que se mira,
lo que miran. El decir “yo veo” no esta fundado sobre mi experiencia interna
trascendental de la visidn, sino sobre una reflexion acerca de tal experiencia.
“Esta ha dejado de ser un contenido inmanente para convertirse en objeto
de una nueva experiencia: precisamente mi reflexion” (Henry, 2007, p. 162).

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

233



234

Bajo este presupuesto, la mirada no se puede evaluar, pues su validez no
depende de lo que aparece ante los ojos, ya que lo que aparece simplemente
es, y de lo que es, no se puede negar su verdad o su falsedad. La percepcion
no se somete a juicios, simplemente existe y ya. “La percepcion, por tanto,
“no puede decirse que sea verdadera o falsa”. Es lo que es: lo que sentimos
es algo irreductible y propio de cada uno de nosotros” (Henry, 2007, p. 155).

La verdad o la mentira esta en los decires, no en las percepciones. La mirada,
en sentido estricto es singular. No se ve lo mismo que ven otras personas
al mismo tiempo, ni con las mimas intenciones. Cada persona cincela sus
propias percepciones y sensaciones, que no son mas que “el sentimiento que
acompafian la percepcion” (Humphrey, 1995, p. 50). Las sensaciones explotan
en los seres humanos su condicién singular, lo cual les hace entender que
por mas que quieran, el otro ser humano y sus sensaciones siempre seran
otras. La sensibilidad es la huella de cada uno. Esto es también explicado por
Henry (2007), cuando expone que “la sensibilidad es una posibilidad propia
del ser del ego, su posibilidad mas eminente, pues no es sino la posibilidad
ontolégica misma. Sentir es experimentar, en la individualidad de una vida
Unica, la vida universal del universo” (p. 157).

Bajo esta caracteristica, de las sensaciones en general y de la mirada en
particular, denotan que la observacion bien puede ser un acontecimiento en
el momento en que se le agrega conciencia a la mirada. En la medida en
que la mirada se vuelve sobre el mirar. Vista la mirada como acontecimiento,
es un acaecer que solo pasa una vez, es decir, lo que se mira, y el acto de
mirar motivado por lo mirado es unico e irrepetible. Es un acontecimiento que
solo se da una vez en la trayectoria de existencia de cada ser humano. Esto
implica que en cada mirada algo nace y algo muere, algo nuevo adviene al
mundo de los saberes y algo sale del mismo. Como cuando alguien afirma jy
yo que habia creido toda la vida que Estados Unidos estaba arriba y Colombia
abajo, ahora veo que eso es una convencion y no una realidad empirica! El
saber que tenia se muere y nace un nuevo saber. En toda mirada consciente
algo nuevo aparece a los ojos del alma, y algo se desvanece al tiempo. Como
afirmaria Husserl (1988) en relacion con las vivencias: “Cada parte de una
vivencia desaparece con la vivencia misma y ninguna nueva vivencia puede
tener realmente una parte idéntica con la anterior” (p. 182).

Considerar que vemos las mismas cosas en todo momento tiene una con-
secuencia nefasta para el sentido de la vida, tanto cognitiva como social. Y
es que lo repetido va perdiendo importancia, miramos tanto un objeto que

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



al final ya no lo miramos, solo cuando este objeto pierde o gana una nueva
cualidad, es que vuelve a ser mirado intencionalmente y vuelve a ser un
objeto de conocimiento. Caso similar pasa con las personas, se mira tanto
a una persona que deja de existir como ser mirado para el sujeto que mira;
se invisiviliza detras de su propio ser y por ende no existe como elemento
mirado; jamas vemos la existencia, solo vemos las formas del mundo. Puede
pensarse: “Veo la cosa, no la existencia de la cosa, aunque ocurre que, di-
gamos: veo que la cosa esta aqui, pero tengo evidencia de que la cosa esta
aqui” (Husserl, 1962, p. 441). El otro siempre esta en peligro de desaparecer
para el sujeto que mira, quien mira de alguna manera le da existencia a lo
mirado. El otro esta ahi, al frente o en-de-rededor, solo hay que mirarlo, “la
imagen flota frente a nosotros sin que nos pronunciemos sobre su existencia
o inexistencia” (Levinas, 2004, p. 86).

La observacién fenomenolégica se puede determinar por el acto mismo de
observar, por la intencionalidad de la mirada, esta intencionalidad o conciencia
con la que se mira estd formada precisamente con las ideas (eidos). Idea es
forma, anatomia del mundo y precisamente este es el objeto de trabajo de
la educacion. Como lo defiende Mélich (1993) “El objeto del fenédmeno de la
educacion no es otro que el eidos de la paideia. Se trata, por consiguiente,
de desvelar qué elementos resultan imprescindibles para que un proceso
educativo pueda ser calificado como tal” (p, 52). Las ideas se estructuran
en las miradas, las cuales a la vez conforman el pensamiento que se edifica
con las teorias (theoteros), que construye los nuevos seres humanos de
una sociedad. Las miradas evocan peligro, soledad, invisibilidad, hacerse
objeto mirado, invoca poder, seduccién, en fin, las miradas convocan a la
educacion. Bajo estos pretextos pensamos en una pedagogia de la mirada,
una educacion que ayude a pensar a los estudiantes, que les dé insumos
para poder ver el mundo.

A modo de cierre

1. La observacion en tanto mirada aguda del mundo no es solo una funcién del
cuerpo organico, es mas que ello. Como se manifiesta en la misma etimologia
del término, tanto de mirar, como maravilla, milagro, o ver de videre o weind
como eidos, como idea, como forma. O el mismo término griego theoteros,
que se entiende como teoria, mirar es una maravilla puesto que pone a los
seres humanos en el plano de lo visto; pero a él también como alguien que
ve y es visto, solo se puede ver con las teorias o con las experiencias que

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

235



236

se almacenan en la mente humana. Las teorias son las que le dan forma a
lo visto en el mundo.

2. El ser humano no puede acceder a las cosas del mundo en su totalidad
en un tiempo y en un espacio definido. La mirada se da en una sucesion de
miradas en pro de complementar lo mirado, de alli emerge el concepto de
horizonte, y es este el que les da a los seres humanos la perspectiva de todo
lo que puede mirar (a partir de lo que mira). En coherencia, el ser humano
no es quietud, sino movimiento, siempre en perspectiva de ser otra cosa.

3. Observar, entonces, no solo es abstraer las caracteristicas empiricas de una
cosa factica en la realidad fisica, es estar volcado a todo lo que esta oculto a
través de lo que esta visible. En la observacion siempre hay mas de lo dado
a los sentidos, y esto otro que aparece a la conciencia, solo adviene a ella en
el acto de pensar. Observar también es pensar, es reflexionar sobre lo visto
para hacer presente lo no visto. En sintesis: reflexionar sobre la educacién
implica indagar por la manera de dar a pensar.

4. En el pensamiento no solo aparecen las caracteristicas sensibles de las
cosas, también aparecen o quizas ya estan alli, las esencias, los objetos
abstractos. Por ejemplo, los niumeros, las figuras geométricas, los fonemas
o las férmulas légicas, entre otros, que si bien, no son entidades empiricas si
son elementos fundamentales en la vida cotidiana y la vida reflexiva. Es decir,
no son parte directa de la observacion, pero si de la reflexion. Las esencias
puras, como les llama Husserl, o los universales como les llama Aristoteles,
o los objetos abstractos, son elementos fundamentales en la educacion, pues
es a estos a los que apunta la ensefianza, en tanto que no son pasajeros
a los sentidos como la informacion que nos brinda la sensacién. Ellos son
mas permanentes, a esto, por ejemplo, apuntan las leyes universales de las
ciencias naturales.

5. El aula en vilo de la mirada fenomenoldgica es espacio el socialmente
construido por y para la humanizacién. En la mirada del maestro y de la
maestra se imprime la intencionalidad de un espacio formativo en donde
se despierte el pensamiento, se cree conocimiento, se cultive el saber y el
hacer humanos; es como si el centro que conforma el hogar se trasladara
al aula. El aula como una obra de arte que co-crean los implicados. El aula
se convierte en un centro de existencia y de vida, un centro de afectividad,
un centro de ludica, de juego. Un centro de dialogo y como centro, un punto
al cual llegar; en otras palabras, el aula es un espacio que convoca a los

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
8(16). 2021 GoLs



aprendices, cuando no a toda la comunidad, a sentirlo e imaginarlo como
lugar de estancia, lugar de confianza y seguridad para el aprendizaje. En el
aula, maestras y maestros descentran la mirada de la técnica, y se adentran
meditativamente al sentido de su practica, “esa que le da una direccién o un
sentido a la ensefianza a partir del encuentro con sus aprendices” (Echava-
rria, 2020, p. 82).

6. La mirada no es compleja cuando se describe lo mirado como objeto del
mundo; pero cuando la mirada es entre dos seres humanos los matices cobran
nuevos colores; mirar a otra persona y saberse mirado por ella, despierta
sentimientos, emociones, sospechas. Las miradas transportan intenciones,
y ello implica que las miradas ya no son neutras, el otro testifica la existencia
de los mirados, y ademas aprueba o desaprueba esa misma existencia, de
alguna manera el otro es peligroso, como alerta, como prevencién, no solo
como maldad.

7. Es posible pensar en una pedagogia de la mirada, en donde la finalidad
de la educacion sea, precisamente, ensefar a mirar, y de alguna manera a
mirarse a si mismo. Las miradas transmiten intencionalidades y estas son
precisamente las que se troquelan en la formacion, las que cobran forma; una
mirada inocente o una mirada intelectual, una mirada cientifica o una mirada
enamorada, cada una de ellas cobra valor en una pedagogia de la mirada.

8. La observacion es una actitud para la construccion de paz y convivencia,
pues se da en un tiempo reflexivo, es mas, el tiempo es la duracién de la
observacion, de tal manera que la observacion originaria, desaparece con la
finalizacién de la observacion misma. No se habla de observacion por fuera de
la observacion misma, ya no se habla de lo que se observa, sino de lo que se
recuerda de lo observado y esto ya no es lo mirado, sino una representacion
de lo que se mird. Desde esta perspectiva, la observacion originaria es muy
dificil atraparla. Esto supone que la observacion en investigacion no trabaja
con lo visto. sino con las representaciones a cerca de la paz y la conviven-
cia. Por ejemplo, la fenomenologia toma esto muy en cuenta, ya que no es
lo mismo lo que se mira, que lo que se recuerda o se espera de lo mirado.

9. Desde una perspectiva fenomenolégica, la observacion trasciende los
limites de lo que se entiende por observacion participante o no participante,
con la que trabaja la investigacion en sentido tradicional. Ala mirada fenome-
noldgica no le interesa lo que aparece a los ojos del investigador, le interesa
el acto mismo del aparecer, la forma o la manera como se da este aparecer.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

237



238

Dicho de otro modo: la intencionalidad de quien observa, de hecho, para la
mirada en esta area de saber no hay verdades no hay mentiras, solo hay
ideas o formas que aparecen en la mirada; efectivamente, las miradas o las
sensaciones en general ratifican la soledad humana ya que la observacion
solo se da en |la soledad. La mirada particulariza a los seres humanos, en esta
misma dinamica. Quien mira se da a lo mirado de tal manera que deja de ser
€l mismo, para ser en lo que mira. En suma: en la pedagogia de la mirada,
hay un dar en el que el maestro o la maestra no solo donan su mirada, sino
que se dan en la mirada; por ello ensefiar es darse a los aprendices.

Referencias

Bachelard, G. (1999). La intuicién del instante. México: Fondo de Cultura
Econdmico.

Bachelard, G. (2000). La poética del espacio. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdémico.

Buceta, M. (2017). Analogia y sublimacién: una respuesta al problema
del pasaje del silencio a la palabra en la filosofia de Merleau-Ponty. Areté.
Revista de Filosofia. Vol. XXIX, N° 2. p. 333-360.

Echavarria, C. (2020). Semanticas de la educacioén rural. Lenguajes de
maestras y maestros. En Rodriguez, H. (2020). Contingencias del lenguaje.
Bogota: Ediciones Unisalle.

Echavarria, C., Bernal, J., Murcia, N., Gonzalez, L. & Castro, L.
(2016). Contribuciones de la institucion educativa al postconflicto: Humani-
zarte, una propuesta pedagoégica para la construccion de paz. Cuadernos
De Administracion, 28 (51). p. 159-187.

Heidegger, M. (2003). Ser y tiempo. Madrid: Trotta.

Heidegger, M. (1964). La pregunta por la cosa. Buenos Aires: Sur.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
8(16). 2021



Heidegger, M. (1997). Filosofia de la ciencia y la técnica. Tercera edicion.
Santiago de Chile. Editorial Universitaria.

Henao, J., Vanegas, J. & Marin, A. (2017). La ensefianza en vilo de las
emociones: una perspectiva emocional de la educacion. Educacién y Edu-
cadores, 20(3). p. 451-465.

Henry, Michel. (2007). Filosofia y fenomenologia del cuerpo. Ensayo sobre
la ontologia de Maine de Biran. Salamanca: Sigueme.

Henry, M. (2001). Encarnacion. Una filosofia de la carne. Sigueme: Sala-
manca. Honorato, D. (2018) El fendmeno de la percepcién en Aristoteles y
Merleau-Ponty. Ideas y Valores. vol. IXVII N 166. p. 13-48.

Humphrey, N. (1995). Una historia de la mente, la evolucion y el nacimiento
de la conciencia. Barcelona: Gedisa.

Husserl, E. (1962). Ideas relativas a fenomenologia pura y una filosofia
fenomenolégica. segunda edicion. México: Fondo de Cultura Econémico.

Husserl, E. (1982). La idea de la fenomenologia. Cinco lecciones. México:
Fondo de Cultura Econdémica.

Husserl. E. (1949). Ideas relativas a fenomenologia pura y una filosofia
fenomenolégica. México: Fondo de cultura econdmica.

Husserl, E. (1988). Filosofia primera. Santafé de Bogota: Norma.

Husserl, E. (1991). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
trascendental. Barcelona: Critica.

Husserl, E. (1980). Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la ge-
nealogia de la l6gica México: Universidad Nacional Autbnoma de México.

Husserl, E. (2002). Lecciones de la fenomenologia de la conciencia interna
del tiempo. Madrid: Trotta.

Jaramillo. Ay Restrepo. G. (2018). El cuerpo y el tiempo: margenes del

lugar y el no lugar en las experiencias educativas. Ediciones Universidad de
Salamanca. 30. p. 23-42.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

239



240

Johnson, F. (2017). La problematica dimensién organica del cuerpo hu-
mano: sobre los limites entre la Analitica del Dasein de Martin Heidegger y
el Analisis del Dasein de Medard Boss. Areté. Revista de Filosofia Vol. XXIX,
N° 2. p. 305-331.

Lefbvre, H. (1991). The production of space. Oxford: Blackwell.

Levinas, E. (1974). Humanismo del ofro hombre. Madrid: Siglo XXI edi-
tores.

Levinas, E. (2006). De la existencia al existente. Madrid: Arena Libros.

Levinas, E. (1987) De otro modo que ser, 0 mas alla de la esencia. Sala-
manca: Sigueme.

Levinas, E. (2004). La teoria fenomenoldgica de la intuicion. Salamanca:
Sigueme. Luypen, W. (1967). Fenomenologia existencial. Buenos Aires:
Ediciones Carlos Lohlé.

Luria, A. (1994). Sensacion y percepcion. Barcelona: Martinez Rica.

Mélich, J. (1993). Del extrario al complice. La educacion en la vida cotid-
iana. Barcelona: Anthropos.

Merleau-Ponty, M. (1964). El ojo y el espiritu. Barcelona: Paidoés.

Merleau-Ponty, (2010) M. Lo visible y lo invisible. Buenos Aires: Nueva
Vision.

Mosquera, A. (2000). El exceso carnal como fuga te(le)olégica de la
clausura corporal de la vida. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia.
Edicines Complutence.

Murillo, L. (2018).Representaciones del cuerpo: Orientacion de la accion
y contenido no- conceptual. Ideas y Valores, 67 (4), p. 129-148.

Nancy, J. (2007). 58 indicios sobre el cuerpo. El cuerpo Extensién del
alma. Buenos Aires: La cebra.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
8(16). 2021



Nespor, J. (1994). Knowledge in motion: space, time and curriculum in
undergraduate physics and management. Bristol: The Falmer Press.

Vanegas, J. (2017). El inevitable y anénimo rumor de la existencia. En
Cuadernos de Educacion y Alteridad. VIl Jornadas nacionales Emmanuel
Levinas. Manizales: Centro Editorial Universidad Catolica de Manizales.

Vecino, M. (2018). Muerte y metodologia en la fenomenologia husserliana.
Ideas y Valores, 67(166), p. 75-91.

Ortega y Gasset, J. (1964). El hombre y la gente. Tomado de Obras com-
pletas Tomo VII. Segunda edicién. Madrid: Revista de occidente.

Perianez, L. (2018). Si esto es un cuerpo: de la ontologia politica a una
ética posible. Ediciones Universidad de Salamanca / CC BY-NC-ND Teor.
educ. 30 (2), p. 23-42.

Riera, P. (2014). Una lectura ontolégica de Fenomenologia de la percep-
cion. Daimon. Revista Internacional de Filosofia, N 66, p. 109-120.

Sartre, J. (1993). El ser y la nada. Barcelona. Altaya.

Vanegas, J. (2001). El cuerpo a la luz de la fenomenologia. Manizales
Colombia: Universidad autbnoma de Manizales.

Vanegas, J. (2005). Etica: la mejor forma de ser hipdcritas. La méascara
de la realidad. Manizales Colombia: Universidad Auténoma de Manizales.

Waldenfels, B. (2017).Fenomenologia de la experiencia en Edmund Hus-
serl. Areté Revista de Filosofia. Vol. XXIX, N° 2. p. 409-426.

Zambrano, M. (2007). Filosofia y Educacion. Manuscritos. Malaga Espana:
Agora. Zambrano, M. (1996). Filosofia y poesia. Cuarta Edicién. México:
Fondo de Cultura Econémico.

Zambrano, (1973). M. El hombre y lo divino. Segunda Edicion. México:
Fondo de Cultura Econémico.

Zubiri, X. (1976). El concepto descriptivo del tiempo. Realitas. Il: 1974-
1975.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

241



