
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Educação como processo 
de formação humana e suas raízes não utilitárias: paideia, 
humanitas e Bildung 

Autor(es): Vicente Zatti, Marcos Sidnei Pagotto-Euzebio 

Año de publicación / Ano de publicação: 2021 

DOI: 10.63314/ZIAX1045 

 

Citación / Citação 

Zatti, V. & Pagotto-Euzebio, M. S. (2021). Educação como processo de 
formação humana e suas raízes não utilitárias: paideia, humanitas e 
Bildung. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 
8(16), 193-215. https://doi.org/10.63314/ZIAX1045 

 

https://doi.org/10.63314/ZIAX1045


193

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Educação como processo de formação humana 
e suas raízes não utilitárias: paideia, humanitas e 

Bildung.
Vicente Zatti 

Instituto Federal do Rio Grande do Sul 
vicente.zatti@canoas.ifrs.edu.br 

https://orcid.org/0000-0003-0544-8472

Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS); 
Pós-doutorado  no departamento de Filosofia da Educação e Ciências da Educação 
da Faculdade de Educação da USP. Professor de Filosofia e Filosofia da Educação 
no Instituto Federal do Rio Grande do Sul - Câmpus Canoas.

Marcos Sidnei Pagotto-Euzebio 
Universidade de São Paulo 

hipias@usp.br 
https://orcid.org/0000-0003-4166-9942

Doutor em Educação pela Universidade de São Paulo. Professor de Filosofia da 
educação na Faculdade de Educação da USP e no Programa de Pós-graduação em 
Educação da Faculdade de Educação da USP. Líder do grupo de pesquisa Paideuma: 
grupo de estudos clássicos da FEUSP.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 8 - Número 16 - 2021

pp. 193- 215

A partir da modernidade o 
conhecimento é valorizado 
em função de sua utilidade, 
a ponto da educação des-
de então se distanciar do 
caráter desinteressado da 
formação clássica. Atual-
mente, prepondera uma 
compreensão na qual o útil 
está vinculado estritamente à 
questão econômica, gerando 

A partir de la modernidad, el 
conocimiento se valora se-
gún su utilidad, tanto que la 
educación se ha distanciado 
desde entonces del carácter 
desinteresado de la formación 
clásica. Actualmente, prevale-
ce el entendimiento de que lo 
útil está estrictamente ligado a 
la cuestión económica, gene-
rando como resultado lo que 

Since the beginning of moder-
nity, the value of knowledge 
has been based on its utility, 
so much so that education has 
therefore distanced itself from 
its disinterested character in 
terms of a classical education. 
Today, the comprehension that 
what is useful is strictly related 
to the economic question 
preponderates, producing in 

Resumen - Resumo - Abstract



194

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

como desdobramento o que 
denominamos utilitarismo 
em educação. Tal contexto 
renega a tradição literária 
filosófico-pedagógica ociden-
tal, pois nela, a educação é 
compreendida como processo 
de formação humana, desse 
modo, não pode ser reduzida 
a um fazer técnico e nem à 
capacitação para desenvolver 
certas habilidades utilitárias. A 
tradição a que nos referimos 
é composta por três grandes 
modelos educacionais, a pai-
deia grega, a humanitas latina 
e a Bildung alemã. Realiza-
mos neste artigo uma revisão 
teórica das ideias centrais de 
cada um desses modelos e 
tematizamos o modo como 
apresentam a educação en-
quanto processo de formação 
integral do ser humano. Há 
em comum entre eles a ideia 
de que a grande finalidade 
da educação é desenvolver o 
mais perfectivamente possível 
a humanidade no homem, 
sua meta é o humano toma-
do como fim em si mesmo, 
portanto, constituem um chão 
fecundo para a crítica ao 
utilitarismo que avança sobre 
a educação contemporânea.

llamamos utilitarismo en la 
educación. Tal contexto niega 
la tradición literaria filosófico-
pedagógica occidental, pues 
en ella la educación se en-
tiende como un proceso de 
formación humana, por lo 
tanto, no puede reducirse a 
una actividad técnica ni a la 
capacitación para desarrollar 
determinadas habilidades uti-
litarias. La tradición a la que 
nos referimos está compues-
ta por tres grandes modelos 
educativos, el griego Paideia, 
el latino Humanitas y el ale-
mán Bildung. En este artículo 
realizamos una revisión teóri-
ca de las ideas centrales de 
cada uno de esos modelos y 
discutimos la forma como se 
presenta la educación como 
un proceso de formación 
integral del ser humano. Los 
modelos tienen en común la 
idea de que el gran propósito 
de la educación es desarro-
llar  lo más perfectivamente 
posible la humanidad en el 
hombre, su meta es lo hu-
mano tomado como un fin en 
sí mismo, por lo tanto, cons-
tituyen un terreno fecundo 
para la crítica al utilitarismo 
avanzado sobre la educación 
contemporánea.

turn what we call utilitarianism 
in education. Such a context dis-
claims the western philosophi-
cal-pedagogic literary tradition, 
because within this tradition, 
education is comprehended 
as a process of human furthe-
rance and development and it 
therefore cannot be reduced to 
technical practicalities, neither 
to the capacity of developing 
certain utilitarian abilities. The 
tradition referred to here is made 
up of three great educational 
models, the Greek Paideia, 
the Latin Humanitas and the 
German Bildung. In this article, 
a theoretical revision is made of 
the ideas central to each of the-
se educational models and the 
models are thematized in terms 
of how education is presented in 
relation to the complete process 
of human furtherance and de-
velopment. One central idea is 
common among them all, being 
that the grand finality of educa-
tion is to develop in as perfect 
a way as possible humanity 
within mankind, its goal being 
humankind taken as an end 
in itself, therefore constituting 
fertile ground for the criticism of 
the advance of utilitarianism in 
contemporary education.

Para citar este artículo:
Zatti, V &, Pagotto-Euzebio, M. (2021). Educação como processo de formação humana 
e suas raízes não utilitárias: paideia, humanitas e Bildung. Ixtli. Revista Latinoameri-
cana de Filosofía de la Educación. 8(16). 193-215.

Palavras-chave: Formação humana. Paideia. Humanitas. Bildung. Utilitarismo em educação.
Palabras Clave: Formación humana. Paideia. Humanitas. Bildung. Utilitarismo en la educación.
Keywords: Human furtherance and development. Paideia. Humanitas. Bildung. Utilitarianism 
in education.

Recibido: 09/03/2021 	 Aceptado: 28/06/2021



195

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Educação como processo de formação humana 
e suas raízes não utilitárias: paideia, humanitas e 

Bildung.

Introdução

Desde a modernidade a educação é marcada pela premissa de que os saberes 
ensinados na escola devem ter utilidade na vida concreta. As vozes modernas 
que se ergueram nessa direção vão desde Francis Bacon (1561-1626), para 
quem os saberes deveriam ser aplicados à indústria e serem utilizados para 
transformar as condições concretas de vida, ou seja, o conhecimento repre-
senta um meio de poder sobre a natureza, até os enciclopedistas como Diderot 
(1713-1784) e D’Alembert (1717-1783), os quais defendiam a aprendizagem 
de conhecimentos que fossem úteis para a sociedade, em oposição ao caráter 
erudito da escolástica. Nesse contexto de Revolução Industrial, Revolução 
Francesa e Iluminismo, a educação nutre-se do “espírito burguês” e se torna 
mais utilitária e científica, uma estratégia para a realização das promessas 
do progresso fundado no poder da razão. Os sistemas educacionais que se 
implantam a partir de então se distanciam da formação clássica, de cunho mais 
geral e desinteressado, para afirmar a relação entre poder e conhecimento, 
de modo que a educação escolar passa a ser pensada principalmente em 
função daquilo que o aluno vai fazer com os conhecimentos.

Essa herança moderna encontra na contemporaneidade solo fértil; um con-
texto social e econômico no qual a concorrência, a eficiência, a exigência 
crescente por produtividade, tornam cada vez mais premente que os saberes 
sejam úteis. Diante da urgência das necessidades materiais, a educação é 
considerada em razão da utilidade dos saberes que ensina, desse modo, gan-
ha tons utilitaristas e vê ofuscada sua conotação mais ampla, enquanto pro-
cesso de formação humana, cujas raízes primeiras remontam à antiguidade 
clássica. Sobre o contexto atual, visualizamos dois movimentos principais na 
sociedade que buscam reduzir a educação a algo utilitário: 1º) a compreensão 
da educação ser um ativo financeiro, com a função de capacitar trabalhadores 
cada vez mais eficientes, adequados às necessidades crescentes de lucro 
do mercado financeiro; 2º) a compreensão de que cabe à escola apenas um 
papel técnico de transmissão de conhecimentos, assim, espera-se que as 
crianças vão à escola para lá apreenderem conhecimentos úteis, enquanto 



196

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

nas demais questões mantêm-se alinhadas estritamente à visão privada 
da família. Esses movimentos se constituem, respectivamente, a partir de 
interesses econômicos específicos os quais buscam tomar a educação e as 
próprias pessoas como meios para seus fins, e grupos reacionários, geral-
mente de conotação moral e religiosa, que negam as intersecções éticas e 
políticas da educação. Ambos afirmam uma visão restrita de educação em que 
prevalece apenas um aspecto epistemológico, o científico e funcional, o que 
nega a significação da educação enquanto processo de formação humana, 
e desemboca em uma perspectiva utilitarista em educação.

Aqui é preciso fazer a distinção entre utilidade e utilitarismo. O utilitarismo 
é uma espécie de ideologia do útil, o qual apresenta uma compreensão re-
duzida do útil àquilo que possui valor econômico. Conforme Lenoir (2016, p. 
160-161) os seres humanos buscam que seus atos sejam úteis sob vários 
aspectos, no entanto, o utilitarismo reduz essa busca à dimensão econômi-
ca, reduzindo a realidade a seu valor mercantil. Portanto, não se trata aqui 
de defender que a educação não deva também ater-se ao útil, mas sim, de 
defender a ideia de que o utilitarismo estreita a compreensão do útil à esfe-
ra econômica, relegando a um segundo plano justamente elementos vitais 
para a humanidade. Essa tentativa de reduzir a educação aos componentes 
úteis em sentido econômico põe em questão o papel formativo e crítico da 
educação, pois, os saberes humanísticos, a arte, a literatura, a filosofia e até 
mesmo a pesquisa básica, são relegados a um segundo plano ou negados, 
tendo em vista sua pouca propensão a atender a premência das necessidades 
utilitárias do sistema econômico.

Por isso o filósofo italiano Nuccio Ordine (2016) na obra A utilidade do inútil 
defende uma acepção mais universal de utilidade que não esteja restrita aos 
saberes que trazem lucro e, que considere a utilidade daquilo que é tomado 
como inútil pelo utilitarismo. Não é possível adotar como único critério de 
importância dos saberes sua utilidade comercial, pois há os que possuem 
fim em si mesmos, portanto, a ideia de utilidade desses saberes está des-
vinculada de qualquer fim utilitarista. 

Há saberes que têm um fim em si mesmos e que – exatamente graças 
à natureza gratuita e livre de interesses, distante de qualquer vínculo 
prático e comercial- podem desempenhar um papel fundamental no 
cultivo do espírito e no crescimento civil e cultural da humanidade. (Or-
dine, 2016, p. 9)



197

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Em sua acepção mais universal de utilidade, Ordine considera útil tudo o que 
ajuda a nos tornar melhores, ou seja, vislumbra o útil tendo como critério o 
aperfeiçoamento humano, não usos econômicos pontuais, os quais pres-
cindem de um valor em si. Isso traz como consequência para a educação 
a valorização da formação humana na medida em que esta se desenvolve 
como um fim em si mesmo e não como meio para alcançar fins. A afirmação 
da educação como formação humana reacende o valor das humanidades, da 
literatura, da arte, do pensamento crítico no processo educacional, mas isso 
não significa o abandono da educação técnica e científica, apenas implica 
em situá-las dentro de um quadro formativo mais amplo. (Nussbaum, 2015, 
p. 8). É a visão mais universal de utilidade que permite uma compreensão 
não reducionista de educação, na qual os “saberes inúteis” tem sua utilidade 
justificada não por serem meio para algo, mas por serem fim em si mesmos 
e potencializarem a formação integral do humano.

Portanto, a educação entendida como processo de formação humana é com-
pletamente oposta às tendências utilitaristas que buscam reduzir a educação 
ao domínio de certos conhecimentos úteis em sentido econômico. Mas o que 
significa compreender a educação como processo de formação humana? 
Primeiramente, enquanto processo ela não está restrita ao ensino formal, 
perdura a vida toda. Enquanto formação, não está restrita a transmissão de 
conhecimentos ou capacitação, implica numa abordagem integral onde os 
múltiplos aspectos humanos sejam considerados. É formação que se refere 
à constituição do humano, é processo de humanização pelo qual alguém 
que nasce em uma condição de inconclusão é inserido linguisticamente em 
uma tradição cultural e torna-se humano. “Portanto, a formação é processo 
do devir humano como devir humanizador, mediante o qual o indivíduo na-
tural devém um ser cultural, uma pessoa [...]” (Severino, 2006, p. 621). Na 
medida em que promove a humanização de alguém que nasce inconcluso, é 
necessariamente propositiva, sempre supõe um “educar para quê?”. Ainda, a 
educação entendida como processo de formação humana confunde-se com 
cultura, o que possui dois sentidos; primeiro, a cultura pode ser entendida 
como resultado da educação, esta possibilita a elaboração daquilo que não 
estava de antemão dado na natureza;  segundo, a educação é entendida como 
formação pela cultura, pois enquanto estamos inseridos nela participamos de 
um universo simbólico o qual nos forma ética, política e esteticamente. Enfim, 
compreender a educação como processo de formação humana representa 
compreendê-la essencialmente como um processo desinteressado, embora a 
capacitação para o domínio de meios úteis seja necessário para a reprodução 
material da vida, a educação não se reduz a isso, ela é a arte do cultivo do 



198

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

humano e, a humanização depende de uma série de saberes humanísticos 
que geralmente não possuem utilidade econômica imediata.

A compreensão da educação como um processo de formação integral do hu-
mano é algo enraizado na tradição da literatura filosófico-pedagógica ociden-
tal. Também Severino (2006, p. 621), assim a compreende ao defender que 
na cultura ocidental a educação sempre foi vista como processo de formação 
humana e, embora haja transformações ao longo do tempo, de acordo com 
as peculiaridades históricas, permanece a visão de que educar é formar o 
humano. As três grandes referências alicerçantes da ideia de educação como 
processo de formação integral do humano são a paideia grega, a humanitas 
latina e a Bildung moderna. Essas raízes de nossa tradição filosófico-peda-
gógica permitem pensar a educação não como um fazer técnico e utilitário, 
mas como uma arte cuja ótica objetiva um processo desinteressado para 
formar o que não pode ser tomado como meio, a humanidade do homem.

Paideia grega

O termo grego paideia expressa um ideal educativo, cultural, civilizatório de 
realização do ser humano em função de sua excelência, de seu melhor, em 
outras palavras, de um ideal de humanidade. Não há uma palavra em língua 
portuguesa designando satisfatoriamente seu significado, segundo Jaeger 
(2003, p. 1) devemos compreendê-lo a partir da unidade dos conceitos 
“civilização, cultura, tradição, literatura ou educação”. Jaeger (2003, p. 7) a 
utiliza como sinônimo de “formação do homem grego”.  Para Marrou (1990, 
p. 309), paideia designa ao mesmo tempo educação e cultura. Sua finalidade 
é a “formação de um elevado tipo de Homem” (Jaeger, 2003, p. 7), ou seja, 
busca realizar no homem individual, do modo mais excelente possível, um 
ideal de humanidade. Conforme Spinelli (2017, p. 11), a paideia grega tem sua 
força germinativa na “idealidade pautada na busca do melhor universalmente 
considerado”, portanto, significa a educação de acordo com uma imagem, 
uma forma, uma ideia universal do humano. O universal no homem é o que 
constitui sua essência, assim, a grande tarefa da educação é buscar des-
envolver do modo mais perfectível possível esse ideal universal no homem 
individual, para que geração após geração a humanidade desenvolva seu 
melhor. O fato de a paideia ter como finalidade o Homem, considerado em 
sua ideia universal, indica que a essência da educação é a modelagem dos 
indivíduos pela norma da comunidade (Jaeger, 2003, p. 15), o universal é 
aquilo comum a todos, que liga uns aos outros e uma geração à outra. Jaeger 



199

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

(2003, p. 3) apresenta a paideia como aquilo que caracteriza o ser humano, 
é por meio da educação que o homem, e só o homem, consegue conservar 
e transmitir suas peculiaridade sociais e espirituais, consegue também atra-
vés dela, progressivamente, elevar suas capacidades a um nível superior, 
desenvolver geração após geração suas potencialidades humanas. Assim, 
podemos entender a paideia como um ideal de formação geral cujo objetivo 
é fazer o homem enquanto homem e enquanto cidadão, ou seja, objetiva a 
formação integral do homem para a vida em comunidade. Se a educação é 
entendida como formação geral para a realização de um ideal de homem, 
ela não se restringe a técnicas educativas e nem é pautada por uma visão 
utilitarista do conhecimento. Aliás, a paideia se caracteriza como um ideal 
educativo desinteressado, ela visa a formação do homem como fim em si 
mesmo.

Para compreendermos a educação grega nessa sua característica de for-
mar em vista do melhor idealmente considerado, precisamos olhar para um 
conceito anterior à paideia o qual é importante na sua configuração, a areté. 
O termo paideia surge no século V a.C. significando “criação de meninos” e 
nos séculos posteriores adquire o sentido elevado como exposto no parágrafo 
anterior. Já a areté remonta a tempos mais antigos, o termo mais próximo 
em língua portuguesa para traduzi-lo é “virtude”, considerado em sentido não 
moralizado, ou seja, virtude como excelência, como expressão de nobreza. 
Enquanto virtude humana a areté é para os gregos antigos expressão da 
nobreza cavalheiresco, aliada à conduta cortês e ao heroísmo guerreiro. Mas, 
em Homero a areté, além da excelência humana, aparece relacionada a seres 
não humanos, como exemplo, um cavalo cujos atributos são expressão da 
própria nobreza ou excelência daquilo que se entende como característica 
de um cavalo (Jaeger, 2003, p. 25-26), o que reforça a ideia de areté como 
aquilo que é o mais nobre, elevado, excelente. Na poesia épica de Homero, 
o grande representante da cultura grega primitiva, já aparece a tendência 
de “avaliar tudo o que acontece pelas normas mais altas e a partir de pre-
missas universais” (Jaeger, 2003, p. 77). Como afirma Platão (República, 
606e), Homero é o educador de toda a Grécia: o espírito da areté de buscar 
a excelência em tudo vai influenciar decisivamente a constituição da paideia 
e sua busca pela formação de um ideal elevado de homem. A transformação 
de um conceito para outro possui relação com a transformação da sociedade 
grega. A areté expressa os valores cavaleirescos da sociedade aristocrática, 
já a paideia expressa valores relacionados à vida na pólis, à vivência política 
na democracia, ao desenvolvimento da filosofia, elementos os quais suscitam 
um novo projeto de humanidade que tem em Sócrates (469/470 – 399 a.C.) 



200

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

sua figura icônica.  Ou seja, desde Homero com a areté está presente a busca 
pela realização humana tendo em vista a excelência, o que permanece como 
herança na paideia, mas a compreensão do que é a excelência, a finalidade 
do processo educativo, é transformada. 

É com os Sofistas, os primeiros professores profissionais, que a palavra 
paideia foi tomada como a mais alta areté humana e passa a englobar um 
conjunto de todas as exigências ideais, físicas e espirituais no sentido de uma 
formação espiritual consciente. (Jaeger, 2003, p. 335). Mas é com Sócrates 
que atinge seu significado mais alto, quando a alma humana é reconhecida 
como a essência do homem. No Primeiro Alcibíades (Platão, 129e) quando 
Sócrates pergunta o que é o homem, a resposta é: o homem é sua alma e 
esta se serve do corpo e o comanda. O que há de mais elevado, de divino, na 
alma do homem está relacionado à capacidade de conhecimento e reflexão, 
como mostra a pergunta de Sócrates a Alcibíades: “Haverá, porventura, na 
alma alguma parte mais divina do que a que se relaciona com o conheci-
mento e a reflexão?” (Platão, Primeiro Alcibíades, 133c). É a capacidade de 
reflexão da alma humana que possibilita o “Conhece-te a ti mesmo” (Platão, 
Primeiro Alcibíades, 124b), que por sua vez, implica em conhecer a própria 
alma, o que leva ao reconhecimento da própria ignorância, passo decisivo 
para pôr em marcha a busca pela verdade. Assim, a educação é posta como 
um processo de aperfeiçoamento o qual implica o voltar-se para si mesmo, 
num movimento de interioridade para buscar a verdade. A vida virtuosa para 
Sócrates está relacionada a esse cuidado com a alma para desenvolver a 
excelência das disposições espirituais. Como a essência do homem é sua 
alma racional, desenvolver a humanidade no homem é desenvolver as dis-
posições relacionadas à inteligência e à capacidade de raciocínio. Sócrates, 
diferentemente dos Sofistas, não entende o ato educativo como uma técnica 
que possui utilidade para alcançar o poder, mas a entende como o desen-
volvimento de disposições as quais levam à perfeição espiritual, para assim 
se chegar a virtude (areté) pela Verdade. (Marrou, 1990, p. 100). O ideal de 
buscar a verdade a partir de si mesmo leva a paideia a seu significado pleno, 
como “forma interior de vida”, “existência espiritual”, “cultura” (Jaeger, 2003, p. 
572). Assim a educação não pode mais ser confundida com a transmissão de 
certos conhecimentos úteis, estes passam a ser considerados apenas como 
um meio ou fase do processo educativo, enquanto o fim está relacionado à 
formação tendo em vista a excelência daquilo que é propriamente humano 
no homem, sua alma racional.

Discípulo de Sócrates, Platão (428- 348 a.C.) edificou todo o seu sistema 



201

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

educacional sobre a noção fundamental de verdade que é dada pela reflexão 
racional. Ele assume como herança a compreensão de paideia fundada por 
Sócrates de que o cultivo do homem virtuoso está relacionado com o cuidado 
da alma como forma de conhecer-se a si mesmo e dar início à jornada de 
busca pela verdade, que está no saber compreendido racionalmente (conhe-
cimento). De acordo com Marrou (1990, p. 110-111), é a busca pela verdade 
que afasta Platão do espírito utilitário dos Sofistas. Seu ideal de educação 
tem como meta a formação ética para que impere a harmonia estabelecida 
pela alma e assim possa haver justiça na pólis. A educação é política, por 
isso a obra política magistral de Platão, A República, é antes de tudo uma 
obra sobre formação humana. Há em Platão uma correlação absoluta entre 
a estrutura interna do homem e do Estado, nessa conformidade um homem 
perfeito só pode ser formado em um Estado perfeito e vice-versa. (Jaeger, 
2003, p. 837). O Estado, ao mesmo tempo, é o espelho da alma do homem 
e o “modelador de almas” (Jaeger, 2003, p. 751), por isso o estabelecimento 
do horizonte da justiça implica em que o Estado seja o império da raciona-
lidade, a exemplo da alma humana, e também, através da educação insira 
o homem no universo da cultura da pólis, onde é possível justiça. Platão (A 
República, 338c) apresenta a justiça como um alto bem, contesta a ideia uti-
litarista segundo a qual ela seria o simples cumprimento da lei estabelecida 
pelos mais fortes, para relacioná-la com a paideia.

É em A República que Platão (514a-517a) ao falar dos efeitos da educação 
ou da falta dela, apresenta a Alegoria da Caverna como imagem de sua pai-
deia. Nessa alegoria somos retratados como prisioneiros de uma realidade 
de sombras, cuja “libertação” está relacionada com a convergência do olhar 
na direção da luz que vem de fora da caverna e com a ascensão a essa 
região solar. O processo educativo possibilita sair da caverna, representa 
um processo de “ascensão da alma à região inteligível” (A República, 517b), 
que é o domínio do cognoscível, das ideias ou formas, realidades puramente 
conceituais. Mas esse processo de ascensão ao inteligível não é uma tarefa 
técnica, nas palavras de Platão (A República, 518b-c), educar não é “inserir 
conhecimento na alma que dele carece, como inserir visão em olhos cegos”. 
Como todos têm em si mesmo a capacidade de conhecer, não se trata de 
inserir conhecimento, mas direcionar o olhar, o que faz da educação uma 
arte que possibilita a conversão (convergir), para despertar aquilo que já 
está na alma. “Não é a arte de inserir a visão na alma. Tem-se como certo 
que a visão já está na alma; [...] trata-se da arte de redirigir a visão (Platão, 
A República, 518d). A conversão consiste em um giro da alma em direção 
à luz do conhecimento para que, através de um contínuo e longo processo 



202

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

seja possível libertar o homem “dos pesos de chumbo” (Platão, A República, 
519a) dos vícios ligados à realidade transitória (devir) do mundo sensível, e 
assim contemplar as coisas verdadeiras, o próprio Ser. Desse modo, a paideia 
platônica funda um conceito de cultura amplo que implica em processo que 
perdura a vida inteira, processo centrado na força educadora do saber pelo 
próprio saber, independente de qualquer utilidade. (Jaeger, 2003, p. 860). 

A paideia atinge sua mais alta significação com Sócrates e Platão. Aristóteles 
(384 – 323 a.C.), no âmbito da educação,  retoma, sistematiza e estabelece 
alguns desdobramentos do pensamento deles. Na Política (I, 1253a3) com-
preende que “o homem é por natureza um animal político”, isso estabelece a 
necessidade de que haja uma educação para todos, uma educação pública, 
pois o cuidado  de cada um é necessário para o bem e a felicidade de todos, 
ou seja, o cuidado do todo implica no cuidado de cada uma de suas partes 
(Aristóteles, Política, VIII, 1337a30). Em razão disso, a educação possui 
uma missão ética e política, formar o homem virtuoso, cujas virtudes visem 
o bem e a felicidade da comunidade política. Para essa finalidade se realizar, 
a educação não deve se restringir ao útil e ao necessário, como os ofícios 
formadores de um bom artífice, mas se estender aos ensinamentos que tor-
nem o educando bom cidadão e bom homem. O virtuoso está relacionado 
com aquilo que se eleva acima do útil e do necessário e, pode se desenvolver 
como algo livre “a ponto de se tornar como que ‘inútil’, ou seja, satisfatório 
apenas para o agrado e o encantamento, isto é, por puro prazer ou por pura 
beleza” (Spinelli, 2017, p. 135). Por isso a educação é uma atividade funda-
mentalmente desinteressada, jamais redutível a seus elementos utilitários, 
é a atividade do homem cuja existência não está esgotada pela sina do 
necessário e por isso pode dispor do tempo livre para cultivar a si mesmo e 
aperfeiçoar-se. Aristóteles vê no tempo livre a possibilidade do ser humano 
tomar a si como fim em si mesmo e viver a vida de modo nobre, uma vida boa 
e bela: “E o tempo livre aparece que tem em si mesmo prazer, felicidade e 
uma vida bem aventurada” (Política, VIII, 1338a1).  A educação voltada para 
aqueles que têm tempo livre é a educação liberal e o conjunto de saberes 
que compõem esse currículo formativo são as artes liberais. Pitágoras foi o 
primeiro a propor a escolaridade como uma ocupação liberal, ou seja, não 
restrita à capacitação dos ofícios e voltada para o cultivo desinteressado do 
saber. Mas foi diretamente Aristóteles e indiretamente Platão que conotou 
de liberal, as artes ou disciplinas que compunham o ciclo de escolaridade 
básica, a egkýklios paideia. (Spinelli, 2017, p. 162). Tal evento estabelece 
como espinha dorsal da pedagogia clássica a formação tendo em vista uma 
cultura geral. Como diz Aristóteles (Política, VIII, 1338b15), “a educação 



203

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

não deve ter seu cuidado voltado para um único fim”, a educação a partir 
de uma cultura geral é fundamental para a formação integral do humano. O 
tempo livre dá a possibilidade de despender a vida dedicada à cultura geral, 
atividade desinteressada a qual visa a formação humana de acordo com sua 
excelência, a realização no indivíduo de um ideal universal de humanidade.

Humanitas latina

Após o declínio político da Grécia, Roma se estabeleceu como a grande força 
do mundo antigo. Mas a submissão política da Grécia não representou o fim 
de seu legado cultural, conforme o bastante conhecido argumento de Horácio, 
a Grécia conquistada conquistou culturalmente seu vencedor. Essa influên-
cia grega sobre Roma se estendeu por vários séculos, mas o século II a.C. 
é decisivo pois é quando Roma se torna uma metrópole helênica, a cidade 
é invadida por inúmeros gregos vindos de todo mundo helênico a ensinar 
gramática, retórica, filosofia, ciências, artes, literatura, o que promove um 
choque de ideias e, nas palavras de Besselaar (1965, p. 267), faz Roma viver 
a “Bossa nova” do século II. Nesse contexto surge uma atitude de tentativa 
de síntese entre os dois mundos, que busca harmonizar o gênio grego com 
as virtudes romanas (Besselaar, 1965, p. 272). Tal atitude está presente em 
autores como Cícero, Virgílio, Horácio, Tito Lívio, e faz florescer a humanitas 
em sua significação plena no século I a.C.

Jaeger (2003, p 14) cita dois sentidos para a palavra humanitas, um sentido 
mais vulgar e primitivo, compreendido como humanitário e um segundo, 
estabelecido no tempo de Varrão e Cícero cujo significado é “educação do 
Homem de acordo com a verdadeira forma humana, com seu autêntico ser”, 
ou seja, esse último sentido equivale à paideia. Marrou (1990, p. 159) aponta 
Varrão e Cícero como tradutores da palavra grega paideia pela expressão 
latina humanitas. Jaeger e Marrou fundam suas considerações em Aulo Gélio 
que, em Noites Áticas (XIII, 17), identifica dois significados para humanitas: 
philanthropia, como um sentido mais vulgar de humanitas, o qual remete ao 
humanitário, uma espécie de benevolência diante do caráter universal da na-
tureza humana e, paideia, representando o sentido mais elevado, expressão 
do que ele compreendia como humanitas. Nesse último sentido, humanitas é 
“mais ou menos aquilo que os gregos chamam de paideia – dizemos, quanto 
a nós, instrução para as boas artes”. (Noites Áticas, XIII, 17). As boas artes 
das quais fala Aulo Gélio, as artes liberais (artes liberales), são o equivalente 
latino para egkýklios paideia, que na época helenística compunham as artes, 



204

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

organizadas em um sistema educacional, que possibilitam a aquisição de 
uma cultura superior capaz fazer de uma criança um homem desenvolvido 
em sua plenitude e integralidade. A egkýklios paideia, para os latinos artes 
liberais, é o conjunto de artes e ciências necessárias para a realização da 
paideia, para os latinos humanitas. O objetivo dessa formação operada 
pelas artes liberais não está relacionado à transmissão de conhecimentos 
técnicos ou possibilitar a especialização tendo em vista a execução de uma 
futura profissão, como afirma Besselaar “A paideia, como humanitas, tem em 
vista a formação do homem enquanto homem, não considerado em função 
de sua futura profissão especial”. (1965, p. 278) Afirma na sequência que 
essa formação pressupõe um estudo desinteressado, não utilitário, em que 
é fundamental certa curiosidade intelectual pelo mero prazer do saber. Esse 
interesse desinteressado era desconhecido pelos romanos antes do contato 
com a cultura grega. Roma tradicionalmente era marcada pelo espírito prá-
tico e empírico, desse modo, a humanitas que se elabora a partir da paideia 
grega, representou uma grande novidade para os romanos; com a filosofia, a 
poesia, a arte, a ciência, a retórica, eles descobrem o valor do ócio, abrindo-se 
para as possibilidades dos estudos e atividades culturais desinteressadas. 
Descobrem a possibilidade de uma vida que não se esgota naquilo que 
possui utilidade imediata para a família e a sociedade. “Encarada assim, a 
humanitas significa para os romanos a valorização positiva do otium, isto é, 
do lazer, bem como dos estudos desinteressados e das ocupações culturais 
não utilitárias” (Besselaar, 1965, p. 279). No entanto, cabe destacar: isso 
não representou o desaparecimento da raiz romana, propensa ao prático e 
utilitário, mas sua harmonização com os elementos mais abstratos, especu-
lativos e desinteressados vindos da cultura grega.

A humanitas romana não foi um simples processo de transposição da paideia 
grega para Roma, há um processo de síntese cultural em que a originalidade 
romana é preservada, principalmente através da influência de elementos 
arcaicos de sua educação. Em sua origem a educação romana era voltada 
para uma aristocracia de camponeses, diferentemente da educação grega 
que exaltava a areté do herói, a primeira educação romana representava uma 
iniciação na vida tradicional de caráter agrário que valorizava a natureza, a 
agricultura, a religiosidade ligada a terra, o costume ancestral e um estilo 
de vida frugal (Cambi, 1999, p. 104). Essa educação arcaica se dava na 
família, “aos olhos romanos, família é o meio natural em que deve crescer e 
formar-se a criança” (Marrou, 1990, p. 361), cabia à mãe educar a criança 
até os sete anos, a partir daí, a tarefa passava para o pai, considerado o 
verdadeiro educador. O pai era o pater familias, e possuía poderes de vida 



205

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

e de morte sobre os filhos, ele era seu dono e artífice. A missão educativa 
do pai era formar um cidadão para a pátria, o civis romanus, por isso, a edu-
cação arcaica representava um ideal moral “feito de sacrifício, de renúncia, 
de devotamento total da pessoa à comunidade, ao Estado” (Marrou, 1990, p. 
365), portanto, a norma suprema da virtude é o interesse da pátria. O ideal 
moral dessa educação exaltava virtudes campesinas ligadas à vida prática, 
como amor ao trabalho árduo, a frugalidade, a austeridade, tendo em vista 
que isso atendia aos interesses da pátria. Essas características arcaicas 
conferem à educação romana caráter mais prático, mais cívico, mais familiar, 
mais religioso do que a educação grega. A herança dessa educação arcaica 
vai conferir a originalidade da humanitas em relação à paideia.

Segundo Cambi (1999, p. 105), a expansão de Roma permitiu a assimilação 
do mundo grego e subverteu a ordem social-educativa arcaica, permitindo à 
educação romana desenvolver também um elemento propriamente intelectual. 
Os romanos incorporam o ideal grego de formação pela cultura e radicam 
na sua educação a paideia principalmente de Platão, Isócrates e Aristóteles. 
O grande mediador entre as duas civilizações, promovedor da mais elevada 
e completa síntese entre elas, é Marco Túlio Cícero (106 – 43 a.C.). “A ele, 
de fato, devemos a versão latina da noção de paideia na de humanitas, que 
sublinha ulteriormente sua universalidade e seu caráter retórico-literário” 
(Cambi, 1999, p. 109). Ao tratar da educação, Cícero propõe um modelo de 
formação retórico-literária que se dá a partir da complementariedade dos 
estudos de retórica e filosofia, para realizar na figura ideal do orador “aquele 
modelo de humanitas que é o escopo da educação liberal, produto da cultura 
desinteressada e da participação na vida pública que se exprime pelo domínio 
da palavra” (Cambi, 1999, p. 109). Os romanos herdaram a tradição grega 
de edificar a alta cultura sobre a egkýklios paideia, ou artes liberais, segundo 
um programa que justapõe as artes literárias com as disciplinas matemáticas, 
no entanto, em Roma preponderou a formação literária, de tal maneira que o 
ensino secundário praticamente se limitava ao gramático (Marrou, 1990, p. 
343). Dado o primado prático da cultura latina, as matemáticas, as ciências 
e a filosofia com caráter apenas especulativo, de erudição pura, não eram 
amplamente encorajados. Mas nem por isso a humanitas perde a caracterís-
tica de estudo desinteressado, uma vez que o primado prático não se refere 
a uma função técnica ou produtiva da educação, e sim, ética e política. Os 
romanos valiam-se do ócio para se dedicarem às artes liberais, com caráter 
de formação geral, tendo por objetivo o desenvolvimento de sua excelência 
enquanto homens livres. Vale lembrar, na Roma antiga o trabalho era reserva-
do aos escravos, cabia aos cidadãos livres a arte da política, assim, as artes 



206

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

liberais não estão subordinadas a um fim produtivo, mas buscam mobilizar 
uma formação humanista a qual leve à excelência do homem enquanto 
homem e cidadão. Ou seja, essa formação está desvinculada do interesse 
produtivo, mas vinculada a um interesse prático ético e político.

Esse vínculo entre formação humana e um interesse prático possui raízes 
na educação arcaica romana, mas ganha forma como humanitas em Cícero. 
Sua síntese cultural busca a unidade entre a teoria grega e a prática romana. 
O senso prático da cultura romana talvez também possa explicar o porquê 
de Cícero ter se aproximado do pensamento de Isócrates. Cícero herda de 
Isócrates a compreensão de que a paideia visa a potência do discurso, dado 
o fato de ser pelo raciocínio e pela arte da palavra que o homem se distin-
gue dos animais. Na compreensão de humanidade isocrático-ciceroniana, 
o homem é apresentado como um ser que “sabe falar”. (Snell, 2012, p. 258 
– 259). Mas, assim como Isócrates, Cícero busca superar a concepção de 
oratória desenvolvida pelos Sofistas, pois os últimos dão à retórica um cará-
ter demasiado técnico e utilitário. Inspirado em Isócrates, a quem chama de 
mestre da eloquência (De Oratore, II, 10), busca alargar o ideal de orador ao 
conceber sua formação a partir de uma ampla cultura, com ênfase especial 
na necessidade de uma sólida preparação filosófica. (Marrou, 1990, p. 437). 
Entende que a arte da eloquência não basta a si mesma, portanto, para 
Cícero (De Oratore, II, 5) o orador precisa de uma sabedoria universal. Por 
isso, Cícero (De Oratore, III, 143) prefere chamar o orador, que é ao mesmo 
tempo filósofo, de orador douto.  O orador douto é aquele que atinge a per-
feição em toda espécie de discurso e em todos os domínios da cultura (De 
Oratore, I, 71), para que isso possa ocorrer, deve ser instruído em todas as 
artes liberais. A proposição da formação do orador ideal através do domínio 
de todas as artes liberais faz Cícero dar à humanitas o sentido de paideia, na 
medida em que está propondo a educação pela cultura, a formação do homem 
pela imersão numa cultura geral. Essa formação através de uma cultura geral 
possibilitada pelas artes liberais seguiria o mesmo modelo para todos, tendo 
em vista ser seu objetivo não a capacitação técnica, mas a formação integral 
comum a todos os cidadãos livres para que possam realizar com excelência 
aquilo que é próprio de um homem livre, as atividades políticas.

No final da antiguidade o cristianismo promove uma transformação cultural 
que representou uma ruptura parcial com a tradição greco-romana clássica 
através da consolidação do projeto formativo da humanitas cristã. O cris-
tianismo adotou o sistema da educação clássica, desde seus primórdios a 
educação humanística era o pressuposto da formação cristã. (Marrou, 1990, p. 



207

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

489-491). Mas seus fins foram alterados pois a humanitas cristã se constitui a 
partir de elementos da paideia grega e da humanitas romana, no entanto, faz 
uma apropriação utilitária, os utiliza como um meio enquanto elabora novos 
fins relacionados à santificação do homem através da imitação de Cristo. 
Mantém-se a compreensão de formação como realização do ideal de perfeição 
humana, processo pelo qual o homem se torna mais perfectivamente homem, 
no entanto, na humanitas cristã a busca pela perfectibilidade é entendida 
como uma peregrinação em direção da santificação, tendo Cristo como o 
ideal orientador. Sob esse prisma, tanto a educação greco-romana quanto 
a cristã buscam realizar um modelo de perfeição humana, a diferença está 
em: a primeira fundamentar-se em saberes literário-filosóficos; a segunda na 
Bíblia. (Pirateli, 2006, p. 19-20). O principal artífice doutrinário da humanitas 
cristã é Santo Agostinho (354 – 430), que se aproximou da filosofia através 
de Cícero e encontrou em Platão a base para elaboração de um neoplatonis-
mo espiritual que busca conciliar fé e razão. Seguindo os moldes platônicos, 
entende a educação “como uma longa e exaustiva caminhada de purificação 
moral e exercitação intelectual” (Melo, 2010, p. 412). Mas o ideal de homem 
a ser atingido não é o mesmo de Platão, o ideal desse processo formativo 
é Cristo, sua humanitas é imitação de Cristo. Também, a educação como 
peregrinação em direção ao ideal divino é concebida como um processo de 
interiorização tendo em vista ser Deus a causa do conhecimento na alma do 
homem. Enfim, a humanitas cristã é herdeira da paideia grega e da humani-
tas romana, mas faz uma apropriação utilitária delas na medida em que as 
utiliza como meio e renega seus fins. Também, em certo aspecto, subverte 
o humanismo clássico, pois tira a centralidade do homem e a atribui a Deus. 
No âmbito do currículo educacional, representou a redução da importância 
das artes liberais, as quais passam a ter um papel auxiliar.

Bildung moderna

Bildung é o principal conceito pedagógico da modernidade, sua elaboração 
reflete a importância da questão educacional na Alemanha do século XVIII e 
início do século XIX, de modo que seu desenvolvimento é multidisciplinar, com 
forte presença na filosofia e na literatura. É difícil traduzir o termo para língua 
portuguesa sem perder a riqueza de seu sentido original, as traduções mais 
comuns são formação, formação cultural e formação humana. Independente 
da tradução escolhida, não se pode esquecer que Bildung significa ao mesmo 
tempo formação, educação e cultura, (Nicolau, 2016, p. 388), ela designa o 
processo pedagógico de formação pela cultura que busca realizar um ideal 



208

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

de perfectibilidade humana. Segundo Jaeger (2003, p. 13) “A palavra alemã 
Bildung (formação, configuração) é a que designa de modo mais intuitivo a 
essência da educação no sentido grego e platônico”. Jaeger refere-se ao 
vínculo de herança da Bildung em relação à paideia: ambas têm como fina-
lidade a formação do homem enquanto homem em sua integralidade; ambas 
concebem esse processo de formação como configuração ou modelagem de 
acordo com uma ideia, imagem universal ou tipo normativo humano, o que é 
algo fundamentalmente artístico e não técnico; ambas entendem a formação 
do ser humano como algo que possui um fim em si mesmo, portanto, não é 
adestramento ou capacitação em função de fins utilitários.

“Bildung representa, portanto, uma concepção de formação a qual não pode 
ser obtida apenas por meio da instrução, mas um processo que exige inde-
pendência, liberdade, autonomia e se efetua como um autodesenvolver-se.” 
(Marangon & Mühl, 2019, p. 68). Não é um fazer técnico, não é produção de 
sujeitos de acordo com uma fôrma, é um processo artístico através do qual 
o sujeito pode autodesenvolver-se, do mesmo modo que um artesão forja 
uma obra de arte o homem forja a si mesmo como a imagem de um homem 
perfectível tomando como guia o universalismo do humano. Gadamer (1999), 
seguindo Hegel, apresenta a Bildung enquanto formação para a elevação à 
universalidade; a realização da perfectibilidade humana no homem individual 
supõe tomar o universal como a imagem, a forma a partir da qual se molda a 
si mesmo.  É um processo de formação de acordo com uma forma elevada 
de cultura (forma universal), que se realiza como um processo de desen-
volvimento espiritual (intelectual, não técnico). “É da essência universal da 
formação humana tornar-se um ser espiritual, no sentido universal. Quem se 
entrega à particularidade é inculto”. (Gadamer, 1999, p. 51). A cultura superior 
supõe a capacidade de abstrair o particularismo em direção ao universal, essa 
abertura ao universal é também manter-se aberto aos pontos de vista outros, 
na medida em que os outros representam um ponto de vista mais universal 
do que o do indivíduo particular. Assim, do mesmo modo que a paideia, a 
Bildung culmina em um conceito universal de humanidade. 

A Bildung é um ideal de autoformação, é educação enquanto formação integral 
do humano tendo como finalidade o desenvolvimento harmônico de todas as 
capacidades humanas. Mas seu sentido é polissêmico, adquire diferentes 
nuances ao longo de seu desenvolvimento. A origem da noção de Bildung 
remonta à mística cristã medieval (Gadamer, 1999, p. 48). Coube ao Renas-
cimento atenuar seu sentido religioso e colocar o ser humano como centro, 
reconhecendo no homem uma força criadora capaz de formar a si mesmo e 



209

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

recriar intelectualmente o mundo. É também por meio do Renascimento que 
elementos da humanitas latina tornam-se constitutivos da Bildung, conforme 
Bombassaro (2009, p. 198-199), o caráter universal da formação, a conce-
pção de humano como portador de valor intrínseco, a autodeterminação do 
indivíduo, a tolerância diante de outros modos de crer, pensar e agir, fazem 
parte dessa herança. A guinada humanista iniciada no Renascimento vai 
culminar no Iluminismo com a afirmação de uma compreensão racionalizada 
de mundo e em um projeto formativo centrado na autonomia do sujeito. O 
ideário iluminista segundo o qual é tarefa da educação formar um homem 
livre e autônomo, serviu de referência para a constituição da Bildung. No 
entanto, o iluminismo possui dois momentos distintos, um utilitário e outro 
ligado ao humanismo. Num primeiro momento o iluminismo estava ancorado 
estritamente no desenvolvimento de uma racionalidade funcional e científica, 
vigora nesse momento a máxima do pensamento de Francis Bacon, segundo 
a qual o saber é um meio para conquistar poder sobre a natureza, de modo 
que “ciência e poder do homem coincidem” (Bacon, 2000, p.33). Num segundo 
momento há a elaboração de uma ideia de razão não restrita a sua esfera 
científica e instrumental, da qual decorre uma compreensão de formação à 
qual a Bildung está vinculada. O primeiro filósofo iluminista a perceber os 
limites da racionalidade exclusivamente científica foi o francês Jean-Jacques 
Rousseau (1712-1778). O filósofo francês se contrapõe ao reducionismo 
cientificista, pois considera que a razão possui também uma função prática 
relacionada à moral. A liberdade moral torna o homem senhor de si mesmo 
e permite que haja uma República na qual impera a justiça, portanto, como 
supõe a capacidade de cada um dar a si a própria lei, a maioridade do ho-
mem não é apenas uma questão de conhecimento sobre a realidade natural, 
mas principalmente um empreendimento moral, daí Immanuel Kant (1724-
1804) tê-lo considerado o “Newton da moral”. Alinhada a essa compreensão 
ampliada de razão, Rousseau entende a educação como um processo de 
formação humana cujo fim é a formação do homem enquanto homem e não 
de um especialista em determinado saber técnico. “Ao sair de minhas mãos, 
concordo que não será nem magistrado, nem soldado, nem padre; será 
homem, em primeiro lugar; tudo o que um homem deve ser, ele será capaz 
de ser.” (Rousseau, 2014, p. 14-15). Ou seja, a educação é a formação do 
homem de modo a realizar perfectivamente suas potencialidades humanas. 
A capacidade humana por excelência é a perfectibilidade, capacidade de 
aperfeiçoar-se, é ela que permite o desenvolvimento de todas as demais 
capacidades humanas. Enfim, Rousseau é o grande precursor da Bildung: 
com seu Emílio é o iniciador do Bildungsroman (romance de formação) o qual 
tem Goethe como grande referência, promoveu uma “Revolução Copernicana” 



210

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

em educação ao colocar a criança como o centro do processo pedagógico, 
afirmou a educação como formação integral do homem e não um amontoado 
de conhecimentos a serem transmitidos. Entretanto sua maior influência sobre 
a Bildung se deu através do impacto que sua contestação da racionalidade 
utilitarista do primeiro iluminismo teve no pensamento de Kant.

Immanuel Kant se alinha à Rousseau ao defender que o esclarecimento não 
é apenas uma questão de conhecimento, é principalmente uma questão do 
âmbito da prática. Apresenta o esclarecimento (Aufklärung) como a “saída do 
homem de sua menoridade, da qual ele próprio é culpado” (Kant, 2005, p. 61). 
Por menoridade entende “a incapacidade de fazer uso de seu entendimento 
sem a direção de outro indivíduo.” (2005, p. 61). A saída da menoridade exige 
decisão e coragem para pensar por si mesmo, “Sapere aude! Tem coragem de 
fazer uso de seu próprio entendimento, tal é o lema do esclarecimento” (2005, 
p. 61-62). O sujeito racional encontra em si tudo o que é preciso para aban-
donar a menoridade e trilhar o caminho da maioridade, isso só depende da 
decisão de pensar por si mesmo, ousar saber. Segundo Dalbosco (2011, p. 93) 
o Sapere aude (ousar saber) é o ponto alto da Bildung moderna, representa 
a decisão de assumir o dever de pensar por si mesmo e põe a autoformação 
como o caminho que leva à maioridade. Desse modo, a educação enquanto 
formação humana não deve se ater apenas ao conhecimento, tendo em vista 
que o esclarecimento está relacionado principalmente com o pensamento, o 
pensar por si mesmo. A estreita relação entre Bildung e pensar por si mesmo 
possui raízes na “Revolução Copernicana” de Kant através da qual realizou 
um giro epistemológico que, ao mesmo tempo, limita o conhecimento ao 
âmbito da realidade natural e funda uma concepção ampliada de razão que 
atribui a ela uma função prática, típica do âmbito do pensamento.

É possível ao ser humano pensar por si mesmo pois sua razão pode dar si 
a própria lei, em outras palavras, a razão pura também é prática e possui 
princípios formais que valem como imperativos e podem orientar a vontade. 
Todo sujeito racional pode orientar sua ação pela lei geral que a razão esta-
belece a si mesma (imperativo categórico), através de um exercício reflexivo 
que consiste em verificar se a máxima que orienta a ação individual pode 
ser ao mesmo tempo universalizada. Por isso, para Kant, a educação deve 
acostumar o homem a submeter-se aos preceitos da razão, para aprender a 
obedecer à lei geral em si, lei que, enquanto racional, ele dá a si mesmo. Kant 
entende o homem como participante do mundo sensível e inteligível, por isso 
a primeira parte da educação é negativa, através da disciplina busca conter 
a animalidade (caráter sensível), para que a humanidade possa se realizar 



211

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

perfectivamente, prevalecendo o caráter inteligível do homem.  Na obra Sobre 
a Pedagogia, Kant (2018, p. 9) apresenta a disciplina como parte negativa da 
educação que transforma a animalidade em humanidade, ou seja, preserva 
o homem para que seus impulsos animais não o desviem da destinação da 
humanidade, enquanto a instrução é a parte positiva.

Kant concebe a educação como um processo de aperfeiçoamento do homem 
tendo como finalidade a realização da ideia de humanidade, o que não é tarefa 
para um homem ou uma geração, mas para muitas gerações (Kant, 2018, p. 
14). Também, entende esse processo de formação que visa a humanidade em 
sua destinação integral, como uma tarefa moral. A grande tarefa do homem 
é tornar-se melhor, cultiva-se, produzir em si a moralidade. (Kant, 2018, p. 
14-15). A boa educação ensina o sujeito a obedecer à lei geral que a razão 
dá a si mesma. “A causa do mal é somente o não submeter a natureza a 
regras”(Kant, 2018, p. 17). Portanto, a grande tarefa moral da educação para 
Kant, é ensinar o sujeito a obedecer à lei geral em si, essa é a regra fundante 
do pensar por si mesmo e possibilita a autoformação que leva à maioridade. 
Na Bildung kantiana o ideal universal para a autoformação do sujeito é forne-
cido por ele mesmo, portanto, expressão de autonomia, na medida em que 
se desenvolve como um processo moral, no qual ele aprende a obedecer 
aos mandamentos universais da própria razão. A natureza racional é o que 
há no homem de tipicamente humano, só ela existe como fim em si mesmo, 
portanto, é a fonte da dignidade humana. Assim a pedagogia kantiana atri-
bui ao homem a mais alta dignidade, sua primeira tarefa é formar o homem 
que deve ser tomado sempre como fim e nunca como meio, o que rechaça 
qualquer reducionismo utilitarista em educação.

A Bildung também é o tema pedagógico central do neo-humanismo alemão 
que congrega intelectuais como Humboldt (1767-1835), Friedrich Schiller 
(1759-1805) e Wolfgang Goethe (1749-1832). Para eles, Bildung “[...] aponta 
na direção de um ideal de homem integral, capaz de conciliar dentro de si 
sensibilidade e razão, de desenvolver a si próprio em plena liberdade interior 
e de organizar-se mediante uma viva relação com a cultura, como personali-
dade harmônica”. (Cambi, 1999, p. 420). Humboldt vislumbrava um sistema 
de ensino geral que se caracterizava pelo cultivo livre e desinteressado da 
ciência e do pensamento como condição para a formação intelectual e moral. 
Já Schiller e Goethe identificam na arte um comportamento universalmente 
humano capaz de conduzir à harmonia e ao equilíbrio cuja referência é a 
cultura clássica da antiguidade grega.



212

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

Na segunda metade do século XIX, Friedrich Nietzsche (1844-1900) des-
envolve um conceito trágico de Bildung, radicaliza a autonomia em sentido 
estético, ela torna-se um ideal artístico de aperfeiçoamento da pessoa, não 
está mais relacionado com a obediência à lei universal, a qual o sujeito dá 
a si mesmo, mas com a capacidade de afirmação da vontade de poder. Seu 
pensamento põe sob suspeita o ideal de autoformação fundado no primado 
moral do sujeito racional e, ao mesmo tempo, elabora uma compreensão de 
autoformação em que o ser humano é entendido como o artífice que faz a si 
mesmo na concretude do plano trágico da imanência. Nietzsche preserva a 
ideia de Bildung como cultivo de si presente no neo-humanismo, mas esse 
cultivo não tem mais um sentido teleológico, não supõe mais a realização de 
uma ideia universal de humanidade. Assim, a Bildung passa a ter um sentido 
de abertura, o homem é algo que está sempre por se fazer, não há um ideal 
humano a ser realizado. Nietzsche rompe parcialmente com o entendimento 
de Bildung anterior a ele por não pensar a autoformação como elevação à 
universalidade, mas mesmo nele, a educação não se confunde com seus 
elementos utilitários, Bildung continua tendo o caráter de formação geral do 
humano, apenas muda a concepção do que é o humano, pois não toma a 
humanidade como algo intemporal e absoluto.

Considerações finais

A tradição literária filosófico-pedagógica ocidental nos legou três grandes 
sistemas teóricos sobre educação, a paideia grega, a humanitas latina e a 
Bildung alemã. É comum a eles o entendimento da educação ser processo 
de formação integral do ser humano, ou seja, fundamentalmente a educação 
deve ater-se a formação do homem enquanto homem, assim, não pode ser 
reduzida à capacitação ou instrução para certos conhecimentos úteis em 
sentido econômico. Compreendem como a grande finalidade da educação 
desenvolver o mais perfectivamente possível a humanidade no homem, sua 
meta é o humano tomado como fim em si mesmo. Os conhecimentos e habi-
lidades necessários para a reprodução material da vida humana fazem parte 
da educação, mas não podem ser confundidos com ela, também, devem ser 
compreendidos como meios e nunca tomados como fins. O utilitarismo em 
educação ao reduzir o útil à esfera econômica, justamente inverte a relação 
entre fins e meios, fazendo do meio o fim, enquanto o fim, a humanidade, 
é instrumentalizada. A tradição filosófico-pedagógica, a qual nos referimos 
nesse artigo, traz como finalidade da educação a formação de um homem 
que é fim em si mesmo, portanto, pressupõe uma compreensão de utilidade 



213

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

mais universal do que uma ideia de útil atrelada à esfera econômica. Por 
isso, o estudo e reflexão sobre a paideia, a humanitas e a Bildung são im-
prescindíveis no contexto contemporâneo como forma de alavancarmos um 
debate público tematizador das investidas do mercado sobre a educação 
para estreitá-la ao que é útil sob o ponto de vista econômico.

Referências

Aristóteles (2019). Política. São Paulo: Edipro.

Bacon, F. (2000). Novum Organum. Os pensadores. São Paulo: Nova 
Cultural.

Besselaar, J. (1965). Humanitas Romana. Revista de História da USP. p, 
265 – 286.

Bombassaro, L. (2009). Paideia e humanitas enquanto raízes do projeto 
formativo iluminista. Sobre Filosofia e Educação: racionalidade, diversidade 
e formação pedagógica. Passo Fundo: Ed. Universidade de Passo Fundo.

Cambi, F. (1999). História da Pedagogia. São Paulo: Editora UNESP.

Cícero, M. (2009). De oratore. A invenção do Orador de Cícero: um estudo 
à luz de Ad Familiares I, 9, 23, 2009. São Paulo: Tese (Doutorado em Letras 
Clássicas) – Universidade de São Paulo.

Dalbosco, C. (2011). Kant & a educação. Belo Horizonte: Autêntica.

Gadamer, H. (1999). Verdade e Método: traços fundamentais de uma 



214

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
8(16). 2021

hermenêutica filosófica. Petrópolis: Vozes.

Gélio, A. (2010). Noites Áticas. Londrina: Eduel.

Jaeger, W. (2003). Paideia: a formação do homem grego. São Paulo: 
Martins Fontes.

Kant, I. (2005). Resposta à pergunta: o que é esclarecimento? Textos 
Seletos. Petrópolis: Vozes.

Kant, I. (2018). Sobre a Pedagogia. Lisboa: Edições 70.

Lenoir, Y. (2016). O utilitarismo de assalto às ciências da educação. Educar 
em Revista, Curitiba, p. 159-168.

Marrou, H. (1990). História da educação na antiguidade. São Paulo: 
EPU.

Melo, J. (2010). Santo Agostinho e a educação como um fenômeno divino. 
Revista Educação e Filosofia, Uberlândia, p, 409-434.

Marangon, M, & Mühl, E. (2019). Bildung em Goethe: a atualidade de um 
legado para a formação humana. Formação humana (Bildung): despedida 
ou renascimento? São Paulo: Cortez.

Nicolau, M. (2016). Formação, educação e cultura: reflexões sobre o ideal 
de formação cultural [bildung] na elaboração do sistema educacional alemão. 
Conjectura: Filosofia e Educação, Caxias do Sul, p, 385-405.

Nussbaum, M. (2015). Sem fins lucrativos: Por que a democracia precisa 
das humanidades. São Paulo: WMF Martins Fontes.

Ordine, N. (2016). A utilidade do inútil: um manifesto. Rio de Janeiro: 
Zahar.

Pirateli, M. (2006). A humanitas em Santo Agostinho, ou como santificar o 
homem nas ruínas do Império Romano. (Dissertação). Maringá: Universidade 
Estadual de Maringá.

Platão. (2015). Primeiro Alcibíades. Belém: Ed.ufpa.

Platão. (2019). A República. São Paulo: Edipro.

Rousseau, J. (2014). Emílio ou da Educação. São Paulo: Martins Fon-
tes.



215

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Severino, A. (2006). A busca do sentido na formação humana: Tarefa da 
filosofia da educação. Educação e Pesquisa, p, 619 - 634.

Snell, B. (2012). A cultura grega e a origem do pensamento europeu. São 
Paulo: Perspectiva.

Spinelli, M. (2017). Ética e política: a edificação do ethos cívico da paideia 
grega. São Paulo: Edições Loyola.


