
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: La filosofia y el reto de la 
educación latinoamericana 

Autor(es): Leopoldo Arteaga Ramírez 

Año de publicación / Ano de publicação: 2014 

DOI: 10.63314/YQXJ9593 

 
Citación / Citação 

Arteaga Ramírez, L. (2014). La filosofia y el reto de la educación 

latinoamericana. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 1(2), 175-186. https://doi.org/10.63314/YQXJ9593 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/YQXJ9593


175

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La filosofia  y el reto de la   
educación  latinoamericana

Leopoldo Arteaga Ramírez
Universidad Ricardo Palma, Lima - Perú

larteagar@hotmail.com

Leopoldo Arteaga Ramírez es Magister en Filosofía (UNMSM) y Doctor en Educación 
(USMP). Actualmente, es Profesor Principal y Director del Instituto de Investigaciones 
Filosóficas de la Universidad Ricardo Palma. Y, también,  docente del Instituto para 
la Calidad de la Educación, sección de Postgrado, de la Universidad de San Martín 
de Porres, Lima – Perú, donde desarrolla la cátedra de Filosofía de la Educación. 
Las líneas de investigación que ocupan su reflexión de manera interrelacionada son: 
Filosofía de ciencia, Ética y Filosofía Política y Filosofía de la Educación. 

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 1 - Número 2 - 2014

pp. 175-186

Considero que hacer Filosofía 
de la Educación, desde la 
perspectiva latinoamericana, 
requiere de una profunda 
reflexión crítica de segundo 
orden con un enfoque multi-
disciplinar sistémico con base 
en el pensamiento complejo 
que, a partir del estudio de 
los fundamentos ontológico, 
epistémico y axiológico de 
la educación nos permita no 
sólo racionalizar, compren-
der e interpretar la realidad 
educativa, sino vislumbrar las 
posibilidades de su prospecti-
va con nuevas  propuestas de 
lineamientos filosóficos inte-
grados al avance científicos, 
tecnológico, humanísticos y 
de la cultura en general.  

Resumen - Resumo - Abstract

Considero que fazer Filosofia 
da Educação, desde uma 
perspectiva latinoamerica-
na, requere uma profunda 
reflexão crítica de segunda 
ordem com um enfoque mul-
tidisciplinar sistêmico, com 
base no pensamento com-
plexo que, a partir do estudo 
dos fundamentos ontológico, 
epistémico y axiológico da 
educação, nos permita não 
só racionalizar, compreen-
der e interpretar a realidade 
educativa, mas vislumbrar as 
possibilidades de seu poten-
cial com novas  propostas de 
diretrizes filosóficas integra-
das aos avanços científicos, 
tecnológicos, humanísticos, e 
da cultura em geral.

I consider that working with 
philosophy of education, from 
the Latin-American perspec-
tive, requires a deep critic 
second-order reflection with 
a systemic multidisciplinary 
approach, which base is in the 
Complex thought that, from 
ontological, axiological and 
epistemological studies about 
education lead us not just to 
rationalize, comprehend and 
interpret education reality, but 
show the possibilities of its 
prospective with new ideas 
of philosophical lineaments, 
integrated to scientific, te-
chnological, humanistic and 
general culture progress



176

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

Para citar este artículo:
Arteaga Ramírez, L. (2014). La filosofia  y el reto de la educación  latinoamericana. 
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 1(2). 175-186

Palabras Clave: Filosofía, educación, desarrollo humano.
Palavras-chave:  Filosofia, a educação, o desenvolvimento humano
Keywords:  Philosophy, education, human development

Recibido: 30-04-2013	 Aceptado: 24-10-2014



177

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La filosofia  y el reto de la   
educación  latinoamericana

Vivimos tiempos de globalización. Tiempos de un desarrollo extraordinario de 
las ciencias y la tecnología, de la mundialización de la economía de mercado, 
de las comunicaciones y las redes informáticas, de la pretensión universa-
lista de la cultura occidental y de la exaltación de los valores de la sociedad 
de consumo. Tiempos en que los pueblos de América Latina, dotados de 
diversidad étnica, lingüística y cultural, y signados por profundas asimetrías 
socioeconómicas, educativas, de género y de oportunidades, viven una lógica 
heterogénea de desarrollo combinado, contradictorio y dependiente. Vivimos 
una época de inmediatismos, de racionalidad instrumental e individualismos, 
de predominio de los valores de la competitividad y la rentabilidad, de las 
organizaciones por sobre el valor de la persona humana. 

La educación latinoamericana

En general, los sistemas educativos de nuestros países tienen como obje-
tivo real el reproducir el orden social vigente e instrumentalizar al hombre 
unidimensional en la perspectiva utilitarista del crecimiento económico. Los 
poderes fácticos hegemónicos  tienen la concepción de que el bienestar de 
los ciudadanos de un país tiene como condición previa el crecimiento de la 
economía, que el crecimiento económico es sinónimo de desarrollo y que  
los indicadores más relevantes y excluyentes, para medir el desarrollo de 
los países, son  las variaciones del Producto Bruto Interno y de la Renta Per 
Capita Nacional; es decir, el desarrollo, apreciado en términos de acumula-
ción de dinero o de cosas. (Foro Educativo, 1997,12). Se trata a los seres 
humanos como un insumo, antes que un fin. Se oculta que toda persona es 
un fin en sí mismo. “ ..yo digo que el hombre, en general todo ser racional, 
existe como fin en sì y no como simple medio”, (Kant,1963,57). Cada ser 
humano, hombre o mujer, es un ser único, valioso, irrepetible, que posee po-
tencialidades y talentos múltiples; es un ser no sólo físico y biológico singular, 
sino también afectivo, sensible, valorativo y espiritual, sin  dejar de ser, a la 
vez,  un ser social e histórico, imaginativo y creativo, una individualidad con 
responsabilidad social, y que utilizarla como un medio o como un instrumento 
para conseguir los fines de otra persona es, como diría Kant,  denigrarla en 



178

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

su existencia. Lo que es evidente, en la realidad, es que esta perspectiva del 
“crecimiento económico como desarrollo” no se condice ni con el mejoramiento 
de las potencialidades de las   personas ni con  la calidad de vida de nues-
tros pueblos, sino que cimenta y profundiza las desigualdades económicas, 
sociales y educativas. “Hoy dìa resulta sencillo comprobar que el bienestar 
de la población no depende tanto de la cantidad de riqueza (producida), sino 
de su debida distribución” (Santos, 2006, 24). “El mundo ha experimentado 
durante los últimos cincuenta años un auge económico sin precedentes,.., 
que esos avances se deben a la capacidad del ser humano  expresados 
en,…,la ciencia y a la educación, motores fundamentales del progreso eco-
nómico, es indudable. Sin embargo, consciente de que el modelo actual de 
crecimiento tropieza con limitaciones evidentes en razón de las desigualdades 
que induce y de los costos humanos y ecológicos que entraña, la Comisión 
estima necesario definir la educación no ya simplemente en términos de sus 
repercusiones en el crecimiento económico, sino en función de un marco 
más amplio: el del desarrollo humano” (Delors, 1996,69). Este concepto de 
desarrollo, de significado mucho más amplio, rebasa el mero orden econó-
mico e incorpora la dimensión ética, cultural y ecológica que son, a la vez,  
condiciones fundamentales para la vida humana . El informe Delors sostiene 
que “ los indicadores del desarrollo no deberían limitarse a los ingresos por 
habitante, sino abarcar igualmente datos relativos  a la salud (incluido el índice 
de mortalidad infantil), la alimentación y la nutrición, el acceso al agua potable, 
la educación  y el ambiente. Así mismo, se ha de tener en cuenta la equidad 
y la igualdad entre los diferentes grupos sociales y entre los sexos, así como 
el grado de participación democrática”. Posición que con un enfoque más 
globalista y de eliminación de las injusticias  comparte Amartya Sen (2007).  
Pero Delors enfatiza que la noción de “sostenibilidad” complementa la de 
desarrollo humano, ya que se hace hincapié en la viabilidad a largo plazo del 
proceso de desarrollo, en el mejoramiento de las condiciones de existencia 
de las futuras generaciones y en el respeto de los medios  naturales  de que 
depende toda vida  humana.  

Los estados nacionales de américa latina

Desde la perspectiva de los Estados- nacionales de América Latina, más cons-
trucciones legales que realidades integradas, son  territorios donde existen y 
coexisten, muchas veces aisladas y otras en conflicto, diversas comunidades 
humanas con sus propias maneras de producir y reproducir sus medios de 



179

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

vida, sus costumbres, tradiciones, creencias,  lengua, valores y el sentido 
de su existencia. Comunidades, históricamente subsumidas a la cultura he-
gemónica occidental, desde cuyo Estado se legitiman intereses particulares 
como si fueran intereses generales y cuyas políticas públicas  traducen, por 
lo general, y al margen de lo retórico, la supremacía de sus concepciones 
de vida, económicas, sociales, educativas, culturales e ideológicas, de es-
paldas a la diversidad cultural, que con criterios homogeneizadores diseñan 
y con medianía implementan. El sistema educativo, obviamente no está al 
margen  de esta realidad, como parte constitutiva del Estado, recibe de éste 
su direccionalidad e implementación. El resultado (CNE,2001): desconexión 
con la realidad territorial y cultural, currículos tradicionales y prácticamente 
homogéneos, una educación pública de muy baja calidad ,  inoperancia e 
irrelevancia de la educación expresada en fuerte deserción y altas tasas de 
fracaso estudiantil, deficiente formación y actualización docente, orientación 
de la educación básica predominante hacia los estudios universitarios como 
si éstos fueran la meta deseable y asequible para todos, la marginación 
educativa crónica y persistente de importantes sectores rurales pobres; la 
desarticulación entre la planificación ocupacional y la determinación de va-
cantes profesionales en el sistema universitario; deficiente apoyo financiero 
a la investigación y la innovación tecnológica; la escasa participación de la 
educación en la concientización para el cambio y la internalización de valores, 
y una profunda insatisfacción ciudadana por la educación y, como consecuen-
cia, una abierta demanda de transformaciones radicales en la sociedad y de  
políticas de reingeniería en la educación, en particular. 

Después de varias décadas de intentos reiterados de reformas educativas 
en nuestros países, los resultados son de dudosa consecución del objetivo 
fundamental de la educación: el aprendizaje y la formación integral de la per-
sona.  Por esta permanente insatisfacción es indispensable recuperar para 
la educación y para la política educativa la visión multisectorial, entendiendo 
que los problemas no se explican ni se resuelven exclusivamente desde lo 
educativo o pedagógico, sino desde una política económica y social respon-
sable del bienestar de las mayorías; la visión de sistema, superando la visión 
fragmentada y parcelada por edades, niveles, componentes o modalidades; y 
la visión de largo plazo como política de Estado y no de gobierno, superando 
el cortoplacismo inmediatista de la improvisación, la política menuda y el 
despilfarro de los siempre escasos recursos que se asignan al sector o de 
los provenientes del financiamiento internacional (Pronunciamiento, 2000). 
Lo cual presenta una serie de desafíos que tiene como punto de partida: 
el reconocimiento fundamental  de que América Latina es una región cuya 



180

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

diversidad étnica, cultural, socioeconómica y “el escándalo de la pobreza” 
(Klisksberg,2002,15) obliga a diseñar políticas públicas y emprender acciones 
en las que se reconozcan y potencien no sólo la diversidad y sus expresiones 
culturales, se impulsen y respalden las iniciativas regionales y locales, sino 
también y,  de manera prioritaria, se combata la pobreza, la desnutrición 
crónica y la salubridad en base a un principio de justicia social que exprese 
la unidad en la diferencia y, simultáneamente, se articule la modernidad de 
nuestras instituciones educativas a los requerimiento de la vida social con-
temporánea, la promoción de la elevación de la productividad, la consigna 
de la educación permanente, el fomento de la investigación y la tecnología 
con capacidad creadora, y, con similar convicción, fortalecer los vínculos 
internacionales en un mundo altamente globalizado absorbiendo los extraor-
dinarios aportes científicos, tecnológicos, culturales y artísticos de la huma-
nidad con identidad cultural propia; identidad que evoluciona, se moderniza 
y que se abre al mundo sin perder sus raíces, forjando  intransigentemente 
las condiciones para la eliminación de la pobreza, por una educación de 
calidad y la igualdad de oportunidades como camino al desarrollo personal y 
el mejoramiento de las condiciones de vida de nuestros pueblos. Aspiramos 
a una sociedad de alas con raíces.  Lo paradójico de esta situación es que 
los gobiernos y sus élites dirigentes, unos en mayor o en menor medida, 
pero en general, minimizan las humanidades, el arte y la reflexión filosófica; 
y exaltan el desarrollo  tecnológico, las ciencias empíricas y formales, como 
si fueran incompatibles, antagónicos de las humanidades; desconociendo 
las profundas raíces ontológicas, epistemológicas y axiológicas  que las 
vertebran, y de lo imprescindible de su concurrencia y ensamblamiento  para 
la formación integral de la persona .  No es casual por ello, la existencia de 
algunas  tendencias autoritarias que sesgan  las políticas educativas hacia 
la disminución, fusión o eliminación de las asignaturas de humanidades y al 
recelo de sus contenidos, promoviendo pragmáticamente una educación para 
el desarrollo del mercado, una educación para el Desarrollo Económico. Pero 
humanizar, cada vez más y mejor a las personas y levantar propuestas de 
convivencia social, de respeto al otro, al diferente; de pluralidad y democra-
cia participativa; así como, hacer conciencia en estos tiempos de violencia 
física y emocional  institucionalizada, de la necesidad de la internalización 
de una cultura de paz y progreso, de valores, de respeto a las diferencias, la 
tolerancia y la construcción de una sociedad justa en la mente de las élites 
dirigentes y de las nuevas generaciones, será siempre una tarea y un reto  de 
una educación de profunda raigambre filosófica humanista. Humanismo, en 
el sentido de que el ideal de humanidad es fruto de un proceso de educación 
o de formación de la persona, pero que, a la vez, supone también preocupa-



181

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

ción, compasión, solidaridad y empatía por el otro, como un ideal de conducta  
moral culturalmente construido (Giusti,2010,38) . Este horizonte del desarrollo 
humano debiera vertebrar la elaboración de un  proyecto educativo nacional 
y de una nueva visión de la Educación centrado en la realización plena de la 
persona y de una sociedad más justa.

El rol de la filosofía actual

En tiempos así, y dentro de este contexto, preguntarnos si la reflexión filosó-
fica  tiene la capacidad  y la posibilidad racional de aportar a la comprensión 
de la problemática contemporánea de nuestros pueblos o ¿si ella solamente 
debe circunscribirse a la reflexión trascendente sustentada únicamente en 
el pensamiento universalista  de los grandes maestros de la filosofía clásica, 
antigua o moderna, para contribuir en la percepción de los inmanentes o 
trascendentales valores de la humanidad?. ¿cuál es o debe ser  el rol de 
la filosofía frente a la problemática cultural, social y educativa de América 
Latina del siglo XXI? ¿debemos seguir buscando verdades universales y 
necesarias para todo tiempo y lugar o las construimos desde las concepcio-
nes interpretativas eurocentristas (Dussel,2009,93) o asumimos el reto de 
construir una filosofía emergente , no por su determinación espacio- temporal, 
sino por la autenticidad y peculiaridad de la reflexión sobre nuestra compleja 
realidad cultural, social e individual, que “lo hispanoamericano vendrá como 
añadidura”.(Salazar,1976,102). ¿Está la filosofía hoy en la capacidad de 
asumir esta tarea únicamente desde sus disciplinas filosóficas y sólo con sus 
conocimientos e  instrumental teórico o, con humildad, debemos reconocer 
que necesitamos del aporte fundamental de las ciencias, la tecnología, las 
humanidades, del arte, de las diversas cosmovisiones culturales y otras formas 
de conciencia social, para imaginar y construir nuevas perspectivas teóricas, 
nuevos conocimientos, nuevos caminos metodológicos y visiones prospecti-
vas más amplias, multidimensionales, de mayor comprensión, aproximación 
y de posibilidades de soluciones a los problemas?. ¿Seguiremos pensando 
que sólo a la ciencias naturales y sociales, y a la tecnología les corresponde 
el monopolio de la verdad fáctica y de  buscar soluciones o alternativas de 
solución a los problemas reales y que a la filosofía y a las humanidades en 
general sólo les compete reflexionar especulativamente sobre los problemas,  
mas no el indagar posibilidades de respuesta de solución y de  compromiso 
por el cambio? Implica esto “un cierto complejo de inferioridad” de los filósofos, 
como lo afirmó el maestro Salazar Bondy, o de poca capacidad de estudio 
para abarcar otros saberes y de incapacidad intelectual para articularlos?. No 



182

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

le ha faltado razón a Mario Bunge cuando dice “Lo que sí es verdad es que 
la filosofía académica se ha tornado  bastante caduca. Está obsesionada con 
su propio pasado, se muestra suspicaz frente a las nuevas ideas, sólo tiene 
ojos para sí misma, es ajena  a los problemas del mundo y, por ende,  es de 
poca o ninguna ayuda para resolver  la mayoría de los problemas a los que 
se enfrenta  la gente común”(2002,11). A lo que agrega Rorty, “Sólo después 
de haber renunciado a la esperanza de alcanzar el conocimiento de lo eterno, 
los filósofos comenzaron a proyectar imágenes del futuro…Precisamente en 
la medida en que integramos el tiempo en nuestro pensamiento, los filóso-
fos nos vemos obligados  a dejar de atribuir  a la contemplación la prioridad 
frente a la acción. Hemos de estar de acuerdo con Marx cuando sostiene 
que no deberíamos pretender saber lo que el futuro tiene necesariamente 
en común con el pasado, sino que nuestra tarea consiste más bien  en con-
tribuir a configurar el futuro de otro modo que el pasado. No nos queda otra 
alternativa que la de cambiar el papel que los filósofos compartieron con los 
sacerdotes y los sabios y adoptar una función social que se parece más a la 
de un ingeniero o un abogado.” (2008,16). Posición que comparto, aunque 
discrepe de algunas de sus orientaciones políticas- filosóficas, pero sin temor 
alguno a coincidir con ellos. 

He ahí el reto que nos convoca. Pienso que reiniciar este camino de preten-
der construir una filosofía emergente desde la problemática Latinoamericana 
es factible y necesario. Entender la filosofía como “una reflexión sobre los 
problemas del conocimiento, la acción humana, la invención o la existencia, 
que trabaja sobre lo ya dado por la ciencia, la praxis,  la moral, la creación 
artística y la vida cotidiana, como una indagación acerca de realizaciones 
espirituales ya producidas” (Salazar,1984,). Es un saber de segundo orden 
(p.30). Y es un buen punto de partida, pero que supone necesariamente una 
reflexión primera, que cuando es rigurosa y sistemática,  lo realiza la ciencia 
a partir de determinados enfoques teóricos y metodológicos sobre específi-
cos segmentos de la realidad y a cuyo resultado denominamos, en general,  
conocimiento científico. Este conocimiento que reclama para sí el derecho 
de la objetividad es un conocimiento particular, fragmentado, por abstrac-
ción de la realidad. Para los positivistas modernos está será la  tarea de la 
filosofía, de servir de instrumento de esclarecimiento de los conceptos de la 
ciencia.  Pero esta manera de pensar la filosofía supone no sólo restringirla 
al análisis teórico, meramente cognoscitivista, sino también neutralizarla de 
toda relación con la vida real  y sus problemas. Sin dejar de ser una mirada 
rigurosa y sistemática de la filosofía, sin embargo, limita y aísla la reflexión 
filosófica de los problemas y de las condiciones reales que lo generan, así 



183

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

como,  de la búsqueda de los caminos de acercamiento a la verdad y de las 
posibilidades de reconstruir la realidad. Así como tampoco, concebimos  la 
realidad reducido a lo dado, a lo que existe, sino  que consideramos  que los 
hechos de la realidad no agotan las posibilidades de la existencia, y que por 
lo tanto,  también hay alternativas capaces de superar  aquello que resulta 
criticable, indignante, en lo que existe, queda pues abierto un campo de posi-
bilidades para el cambio (Santos, 2006). Por ello, pensamos que, una de las  
tareas de la filosofía actual es integrarse al estudio de la comprensión de la 
problemática latinoamericana. Para eso, la reflexión filosófica deberá abrirse 
al aporte de las ciencias, utilizando el conocimiento particular elaborado por 
ellas, como materia base, para construir explicaciones, intuir tendencias y 
generar prospectivas mucho mejor articuladas, integradas, y comprensivas 
del hombre y la sociedad, la cultura y la naturaleza en el siglo XXI. Aunando 
a ello, los aportes de la  tecnología, las humanidades, el arte, las tradiciones,  
las cosmovisiones de las diversas realidades culturales y la experiencia em-
pírica. La filosofía induce a romper toda restricción temática y metodológica; 
como un pensar abierto, flexible proyectado hacia todas las variedades de 
la realidad y la experiencia. La apertura del filosofar a todos los horizontes 
de la experiencia significa una vuelta a lo concreto, así como cualquier acto 
de conocimiento implica una abstracción.  Si es cierto que todo pensar es 
dinámico y creador, la reflexión filosófica es, relativamente a la ciencia, un 
pensar radicalmente dinámico, que recrea constantemente sus temas y sus 
planteos y reinventa sin cesar sus formas metódicas. (Salazar, 1984, 97).

Desde esta perspectiva, la filosofía deberá ser un saber multidimensional, 
capaz de comprender los fenómenos en contextos complejos y cambiantes. 
“Pero por ser el acto de conocimiento a la vez biológico, cerebral, espiritual, 
lógico, lingüístico, cultural, social, histórico,  el conocimiento no puede ser 
disociado de la vida humana ni de la relación social” (Morin, 2009,27). Es tarea 
nuestra, demostrar que la reflexión filosófica en el siglo XXI  tiene capacidad 
multidimensional y vigencia para el análisis, la comprensión, la explicación y 
la búsqueda de posibilidades de solución a problemas específicos de nuestra 
realidad, sin renunciar a nuestra visión totalizadora, integradora, sino  que, 
a partir de la construcción científica  de determinadas contextos teóricos, 
deducir las múltiples posibilidades en  la solución de problemas  concretos.

Reflexionar sobre el sentido de nuestro ser personal y social  en universos 
particulares dinámicos y complejos para pensar la educación, o mejor dicho, 
para pensar sobre la naturaleza, el rol y la finalidad de los sistemas educativos, 
en  la lógica de los países, los pueblos y de las diversidades culturales de 



184

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

América Latina, y  no congelarnos en abstracciones ahistóricas o etnocen-
trismos universalistas, es asumir el reto  de una filosofía que renace de las 
entrañas de América Latina.

Y dentro de estos contextos, nos preguntamos ¿qué posibilidades tenemos 
desde la reflexión filosófica, con autoridad intelectual, para incidir en la elabo-
ración y cambio de las políticas educativas o de la democracia participativa, 
o en la perspectiva de  la construcción de  una sociedad justa?.

Pienso que hacer Filosofía de la Educación, desde la perspectiva latinoameri-
cana, requiere de una profunda reflexión crítica de segundo orden con un en-
foque multidisciplinar sistémico (Bunge,1999, Morin,2007, Santos, 2006) que, 
a partir del estudio de los fundamentos ontológicos, epistémico, metodológico 
y axiológico de la educación nos permita no sólo racionalizar, comprender e 
interpretar la realidad educativa en América Latina, sino vislumbrar las posibi-
lidades de su prospectiva con nuevas  propuestas de lineamientos filosóficos 
integrados al avance científico, tecnológico, humanístico y de la cultura en 
general,  que enriquezcan el desarrollo de nuestra realidad educativa y los 
fundamentos de la formación integral del ser humano en la perspectiva de 
una sociedad  justa, libre y de democracia participativa

Bibliografìa

Adrianzèn, A. y otros (1993). Democracia, etnicidad y violencia política en 
los países andinos. Lima: IEP ediciones.

Bunge, M. (2002). Crisis y reconstrucción de la filosofía. Barcelona: Edi-
torial Gedisa, S.A.

Bunge, M. (1999). Buscar la filosofía en las ciencias sociales. México: 
Siglo veintiuno editores, S.A.

Calderòn, F. y otros. (2004) Una perspectiva cultural de las propuestas 
de la CEPAL. En: Pajuelo, R., Sandoval , P. Globalización y diversidad              
cultural. Una mirada desde Amèrica Latina. Lima: IEP Ediciones.



185

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Consejo Nacional De Educaciòn. (2001). Propuesta para un Acuerdo              
Nacional Por La Educación. 

Delors, J.(1996). La Educación encierra un tesoro. México: Ediciones              
UNESCO.

Dussel, E. (2009). Una nueva edad en la historia de la filosofía: el diá-
logo mundial entre tradiciones filosóficas. En: Humanismo en la era de la             
globalización. Desafíos y perspectivas. Bs.As.: Editorial Biblos.

Giusti, M. (2010). El sentido de las humanidades. En: El Futuro de las              
Humanidades. Las humanidades del futuro. Lima: Fondo Editorial PUCP.

Kant, M. (1963). Fundamentos de la Metafísica de las costumbres. México:              
Editora Nacional. Traducción García Romero.

Kliksberg, B. (2002). Hacia una economía con rostro humano. Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica.

Morin, E. (2009). El Método 3. El conocimiento del conocimiento. Madrid:               
Ediciones Cátedra (Grupo Anaya, S.A.), 6ta. Edición.

Morin, E. (2007). Introducción al pensamiento complejo. Barcelona: Edi-
torial Gedisa S.A. Novena reimpresión.

Pajuelo, R., Sandoval , P.(2004). Globalización y diversidad cultural.                
Una mirada desde América Latina. Lima: IEP Ediciones.

Pronunciamiento Latinoamericano en el Foro Mundial de Dakar realizado 
del 26 al 28 de abril del 2000.

Rorty, R. (2008). Filosofía y futuro.  Barcelona: Editorial Gedisa, S.A.                 
Reimpresión de la primera edición.

Santos, B. (2006). Conocer desde el Sur. Para una cultura política eman-
cipatoria. Lima: Fondo Editorial de la Facultad de Ciencias Sociales/Unidad 
de Post Grado/UNMSM. 

Salazar B., A. (1976). ¿Existe una filosofía de nuestra América?. México:                  
Siglo Veintiuno editores



186

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
1(2). 2014

Salazar B., A.  (1984). Iniciación filosófica. Lima: Ediciones Studium 

Sen, A (2007). ¿Cómo juzgar la globalización?. En: Primero la gente.                    
Barcelona: Ediciones Deusto.

Sen, A (2000). Desarrollo y libertad. Barcelona: Editorial Planeta S.A.


	e38967dfca5d2c8afd7a0b99e43870cdb5de89cf77704522726fc016887daf89.pdf
	d2f725a70e6b8ff5fddb52c5e54cc2f44bb8da154518bc88b8e99b344f3ae3e6.pdf

