
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Expresión, lenguaje y cuerpo 
en la educación de personas sordas, concepciones desde 
Merleau-Ponty 

Autor(es): Almitra Desueza Delgado 

Año de publicación / Ano de publicação: 2020 

DOI: 10.63314/PKRC7554 

 

Citación / Citação 

Desueza Delgado, A. (2020). Expresión, lenguaje y cuerpo en la 
educación de personas sordas, concepciones desde Merleau-Ponty. 
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 7(13), 97-109. 
https://doi.org/10.63314/PKRC7554 

 

https://doi.org/10.63314/PKRC7554


97

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Expresión, lenguaje y cuerpo en  
la educación de personas sordas,  

concepciones desde Merleau-Ponty

Almitra Desueza Delgado 
Universidad de Costa Rica 
almitra.desueza@ucr.ac.cr 

http://orcid.org/0000-0003-1081-2291

Estudiante doctoral del Doctorado en Educación de la Universidad de Costa Rica. 
Docente de Español del Programa de Sordos de Costa Rica durante 7 años del Mi-
nisterio de Educación Pública. Asistente del Programa de Posgrado en Educación de 
la Universidad de Costa Rica. Investigadora de educación para personas sordas en 
Costa Rica. Líneas de investigación: alfabetización temprana, desarrollo narrativo, 
educación para sordos.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 7 - Número 13 - 2020

pp. 97-109

El siguiente artículo está 
fundamentado desde la con-
cepción fenomenológica del 
mundo de Merleau-Ponty. Se 
utiliza este referente teórico 
para pensar en la situación 
educativa de las personas 
sordas e hipoacústicas, las 
cuales sufren en las institucio-
nes educativas por su situa-
ción de sordera. Estar dentro 
del mundo y ser evaluados 
dentro de un mundo en el que 
se les mira como incompletos 
termina cobrándoles la factura 
del aprendizaje. Por sus cuer-
pos terminan decidiéndose 
qué pueden y qué no pueden 
aprenden. Esta reflexión teóri-
ca es una invitación a un cam-
bio de paradigma en el que se 
potencie otras formas de la 

Resumen - Resumo - Abstract

O artigo a seguir é baseado 
na concepção fenomenológica 
de mundo de Merleau-Ponty. 
Esse referencial teórico é 
utilizado para refletir sobre a 
situação educacional de pes-
soas surdas e com deficiên-
cia auditiva, que sofrem em 
instituições de ensino devido 
à sua surdez. Estar dentro do 
mundo e ser avaliado dentro 
de um mundo em que eles 
são vistos como incomple-
tos acaba cobrando a conta 
do aprendizado. Através de 
seus corpos, eles decidem o 
que podem e o que não po-
dem aprender. Essa reflexão 
teórica é um convite a uma 
mudança de paradigma na 
qual outras formas de aqui-
sição de conhecimento são 

The following article is based 
on Merleau-Ponty’s pheno-
menological conception of the 
world. This theoretical referen-
ce is used to think about the 
educational situation of deaf 
and hard of hearing people, 
who suffer in educational 
institutions due to their deaf-
ness. Being within the world 
and being evaluated within a 
world in which they are seen 
as incomplete ends up char-
ging them the bill for learning. 
Through their bodies they end 
up deciding what they can 
and what they cannot learn. 
This theoretical reflection is 
an invitation to a paradigm 
shift in which other forms of 
knowledge acquisition are 
promoted beyond those that 



98

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

adquisición del conocimiento 
más allá de las normatizadas.

promovidas além daquelas 
padronizadas.

are standardized.

Para citar este artículo:
Desueza Delgado, A. (2020). Expresión, lenguaje y cuerpo en la educación de per-
sonas sordas, concepciones desde Merleau-Ponty. Ixtli. Revista Latinoamericana de 
Filosofía de la Educación. 7(13). 97-109.

Palabras Clave: Cuerpo, persona sorda, educación
Palavras-chave: Corpo, pessoa surda, educação
Keywords: Body, deaf person, education

Recibido: 	 18/02/2020 			   Aceptado:  11/06/2020



99

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Expresión, lenguaje y cuerpo en  
la educación de personas sordas,  

concepciones desde Merleau-Ponty

Introducción:

La expresión, el lenguaje y el cuerpo son tres elementos descritos a profun-
didad por Merleau-Ponty, a través de ellos, el filósofo francés va dibujando la 
construcción científica del mundo, cuestionando los paradigmas establecidos 
a partir del racionalismo y el empirismo, al mismo tiempo que propone una 
forma distinta de acercarse a los fenómenos que se perciben en la naturaleza. 
Este ensayo tiene como objetivo principal acercarse a la descripción de estos 
conceptos para contraponerlos con la vivencia del lenguaje en la educación 
de las personas sordas. En primera instancia, hurgaremos los conceptos de 
expresión, de lenguaje, la diferencia entre el lenguaje hablante y el lenguaje 
hablado, de qué manera ese lenguaje se roza con la expresión y con el cuerpo. 
En segundo lugar, presentaré una pequeña crítica reflexiva sobre el lenguaje 
desde Merleau-Ponty y desde Saussure. Por último, me acercaré (como ente 
externo que no comparte ese mundo del todo) a la vivencia lingüística de las 
personas sordas y sus formas expresivas en el entorno educativo.

Expresión y lenguaje a través del cuerpo:

El lenguaje para Gadamer es el principio de la comunicación en su forma más 
amplia, este delimita y limita las interacciones entre los seres humanos y en 
el sujeto en sí mismo, mientras que para Merleau-Ponty el lenguaje es como 
el pincel y el lienzo de una obra de arte, es como el cuaderno en blanco y el 
lápiz, con el lenguaje encontramos la posibilidad creativa, y vamos pintando 
con palabras y gestos, dibujamos en el lienzo con los colores del cuerpo y los 
sonidos del alma, pero ni las palabras lo dicen todo, ni los gestos lo expresan 
todo, ni el lenguaje es la réplica exacta del pensamiento, es solo un esbozo 
en donde se esconde la intención del sujeto. 

 “Una lengua es para nosotros ese aparato fabuloso que permite expresar 
un número indefinido de pensamientos o de cosas con un número finito de 
signos, que precisamente han sido escogidos de tal modo que sean capa-



100

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

ces de recomponer exactamente todo lo nuevo que se pueda querer decir 
y de comunicarle la evidencia de las primeras designaciones de las cosas.” 
(Merleau-Ponty, 2015, p.22) El lenguaje es la concreción de la lengua, la 
posibilidad del lienzo, la escritura en el cuerpo.

El lenguaje no es usado por el sujeto, el sujeto es el lenguaje mismo. La lengua 
que produce el discurso no es el pensamiento mismo, la lengua que produce 
el discurso son las combinaciones de los colores, las tonalidades, la claridad 
y la oscuridad en el lienzo. La lengua es la expresión del cuerpo a través de 
la voz, de los gestos, de las formas dibujadas a través del cuerpo en donde 
se revela el lenguaje. “Digamos que hay dos lenguajes: el lenguaje sin más, 
adquirido, del que disponemos, y que desaparece ante el sentido en cuyo 
portador se ha convertido – y el lenguaje que se hace en el momento de la 
expresión, y que va justamente a hacerme deslizar desde los signos al sentido 
-; el lenguaje hablado y el lenguaje hablante” (Merleau-Ponty, 2015, p.28).

 El lenguaje hablado es como la gama de colores con las que contamos 
para colorear el lienzo, es como el crisol de tonalidades que se encuentran 
en el mar de los instrumentos, es como el conjunto de genes humanos; 
mientras que el lenguaje hablante es como aquella elección que se hace 
de los colores, la posición y superposición de los mismos, es la disposición 
en el espacio de los blancos y los oscuros; el lenguaje hablante es como la 
elección de las notas en un pentagrama, es como la combinación exacta del 
genoma humano. No podemos negar la existencia de algunas notas porque 
se encuentren ausentes en una melodía, de la misma forma no podemos 
negar la existencia de un color o una tonalidad porque no se exprese en un 
lienzo. El lenguaje hablado es esa posibilidad que se manifiesta en el len-
guaje hablante, el lenguaje hablante no puede negar la existencia de este 
simplemente porque no se manifieste en su completud.

El lenguaje hablante es la interpelación que el libro dirige al lector no 
prevenido, esa operación mediante la cual un cierto arreglo de los signos 
y de las significaciones ya disponibles vienen a alterar, y luego a transfi-
gurar, cada uno de ellos, y finalmente a segregar una significación nueva, 
a establecer en el espíritu del lector, como un instrumento disponible en 
adelante, el lenguaje de Stendhal (Merleau-Ponty, 2015, p.30).

El lenguaje hablante se enseña a través del lenguaje hablado, nos sorprende 
a través de la expresión y vamos disponiendo de él según las posibilidades 
del cuerpo, según las necesidades del cuerpo y según las intenciones del 



101

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

cuerpo. El lenguaje hablado es como el piar específico de los pájaros, la 
tonalidad, la duración, la frecuencia y la potencia depende de ese pájaro. No 
es que un gorrión aprenda a graznar porque ha sido criado por gansos, pero 
tampoco aprende a piar, un gorrión tiene un cuerpo distinto al de un ganso y 
por lo tanto su expresión corporal será distinta a la del ganso, puedo comu-
nicarse con el ganso a través de su piar, que es lo que le permite su cuerpo, 
pero no será completo su piar si no está con otros gorriones. De la misma 
manera un ser humano se comunica, se expresa para sí mismo y para los 
otros donde sea que se encuentre, pero dependiendo de la sociedad en la 
que se desenvuelve aprenderá a piar o a graznar.

El lenguaje se da en el cuerpo y la expresión del lenguaje es la voz, los gestos, 
la posición del cuerpo, entre otros. De la misma manera que una pintura no 
puede ser creada fuera del lienzo, de la misma forma el lenguaje no puede 
existir fuera del cuerpo; así como una pintura no puede ser comprendida, 
apreciada y vivida fuera de sí misma, de la misma manera la expresión del 
lenguaje no puede ser vivida, apreciada, comprendida y aceptada fuera de 
su misma expresión corporal. 

El lenguaje es al cuerpo como la música es al instrumento. Cuando el ins-
trumento suena se manifiesta la música, se manifiesta la posibilidad de las 
melodías que existían dentro del instrumento, se revela la posibilidad de 
combinaciones dentro del instrumento, así mismo cuando una persona se 
expresa a través del lenguaje se manifiesta con la voz, los gestos y el cuerpo, 
las posibilidades que existen, la elección de las posibilidades y la expresión 
del cuerpo.

Por ello, cuando Merleau-Ponty hace la crítica a la lingüística como disciplina 
científica encargada de estudiar el lenguaje, él argumenta que el lenguaje 
no puede ser aprehendido, no puede sujetado como un saber, pues el len-
guaje es parte del ser humano, cambia con cada ser humano y se significa 
y resignifica en cada ser humano. 

El lenguaje no dice nunca nada, lo que hace es inventar una gama de 
gestos que presentan entre sí diferencias lo suficientemente claras como 
para que el comportamiento del lenguaje, a medida que se repite, se 
implica y se confirma a sí mismo, nos proporcione de manera irrecusa-
ble la traza y los contornos de un universo de sentido (Merleau-Ponty, 
2015, p.46). 



102

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

El lenguaje en Merleau-Ponty versus el lenguaje en Sassure

La lingüística como ciencia que estudia el lenguaje no solo estudia los signi-
ficados que están intrínsecos dentro del lenguaje, estudia las formas en las 
que el lenguaje se comparte, o sea, estudia la puesta común de los signos, 
las manifestaciones de esos signos y las formas en las que los signos se in-
terpretan según el contexto en el que se desenvuelve el ser humano. Cuando 
la lingüística saussureana propone un análisis de los significados y de los 
significantes está proponiendo un análisis de las significaciones previamente 
acordadas dentro de un común de personas. 

Saussure propone la interpretación desde el contexto, en el contexto y para 
el contexto. Es como si su propuesta revelara la intencionalidad de los co-
lores, es la estructuración de las convenciones sociales, es como dibujar el 
patrón de un camino o el mapa de una ciudad, ni el patrón es el camino, ni 
el mapa es la ciudad; pero el patrón permite diseñar el camino y el mapa 
permite comprender la ciudad. La lingüística en todas sus manifestaciones: 
estructural, normativa, interpretativa, entre otras, no tiene como función crear 
o desarrollar el lenguaje, tiene como objetivo comprender el lenguaje, de la 
misma forma que una receta de cocina no tiene como función alimentar a la 
gente, sino que su función es guiar las acciones para alimentar a la gente. 

Merleau-Ponty ataca severamente la lingüística de Saussure, y reconoce muy 
poco o casi nada de sus aportes. Por ejemplo; su cuestionamiento al expresar: 

¿Y qué decir cuando la ciencia del lenguaje – que no es en verdad otra 
cosa que una experiencia de la palabra más variada y extendida al ha-
blar de los otros – nos enseña no solo que no admiten las categorías 
de nuestra lengua, sino que estas son una expresión retrospectiva e 
inesencial de nuestra capacidad de hablar? (Merleau-Ponty, 2015, p.41). 

Pareciera como si el autor concibiera la lingüística como una camisa de fuerza 
que no permite la expresión real del individuo, y no como una ciencia que 
estudia la producción del mismo. Es verdad que cada uno de los sujetos no 
se puede crear su propio lenguaje, pues aquellos sujetos que no se adaptan 
a una convención colectiva, a ese pacto implícito en el que ingresa cada ser 
humano en sociedad, entonces ese sujeto es expulsado, desterrado de una 
vida comunitaria, de esa puesta en común, porque el sujeto mismo se ha 
excomulgado del mundo. Efectivamente cada individuo se expresa como 
desea, pero esa expresión en su complejidad física, mental y espiritual, lleva 



103

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

al individuo a construir una puesta en común con los otros individuos, de esa 
puesta en común es de la que se ocupa la lingüística.

  La lingüística sassureana no busca interpretar el lenguaje de forma absurda 
o antojadiza, simplemente para imponer leyes de expresión para la comunica-
ción de los individuos, la lingüística busca comprender esa puesta en común, 
la elección de las expresiones, el uso del tiempo, del espacio, del cuerpo, de 
los gestos, de la voz y de las palabras. No es simplemente la creación de una 
gramática convencional garante de la permanencia de la lengua. 

La lingüística reconoce la vivencia de la lengua, del mismo modo que Mer-
leau-Ponty habla de un lenguaje hablante, la lingüística reconoce que ese 
lenguaje hablante está vivo, se transforma según los sujetos que lo integran, 
se modifica y cambia; esa transformación del lenguaje también es objeto de 
estudio de la lingüística, no solo para documentar las transformaciones, sino 
para ver los patrones y poder proyectarlas hacia el futuro, pero parece ser 
que al filósofo francés, eso le parece limitante. 

El lenguaje y el cuerpo en la persona sorda:

Hasta el momento se ha asumido que el lenguaje siempre ocupa de la voz 
para manifestarse y se produce a partir de una combinación de sonidos. Es-
tos sonidos pueden ser expresados gráficamente o no. También asumimos 
que estos sonidos se acompañan de gestos, de movimientos corporales y de 
acciones; y aunque el lenguaje no es suficiente para expresar en su totalidad 
el pensamiento, si es suficiente para dibujar un esbozo del pensamiento, que 
le permite al yo expresarse y comprender la expresión del otro. Pero, ¿Qué 
sucede cuando este sistema lingüístico prescinde de la voz, cuando el sonido 
no es parte de la palabra? ¿A qué tipo de lenguaje hacemos referencia cuan-
do las palabras se manifiestan directamente en el cuerpo y en los gestos? 
¿Cómo se hace la puesta en común de este tipo de lenguaje?

Recuerdo que la primera vez que me dijeron que la ballena era un mamífero yo 
no me lo podía creer. Primero cómo era mamífero si vivía en el agua y se moría 
cuando quedaba encallada, segundo como respiraba igual que los mamíferos 
si siempre estaba bajo el agua, y cómo nacían los bebés. Fue impresionante 
para mí cuando entendí que las ballenas son vistas por tanta gente porque 
necesitan salir a respirar, tienen una capacidad de almacenamiento de aire 
y no respirar en el agua pero no tienen bronquiolos. Sus crías se desarrollan 



104

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

dentro de la madre, y a diferencia de los peces no tienen huevos, y lo más 
interesante es que mueren cuando quedan encalladas porque no se pueden 
trasladar y la tierra aumenta el centro de gravedad de las ballenas, lo que las 
hace más pesadas en la tierra.

Casi que la misma sorpresa y fascinación me provocó dar clases de español 
a personas sordas. Yo ya había tenido la experiencia de tener un compañe-
ro en la universidad que era sordo, pero para mí él era muy inteligente, se 
comunicaba conmigo por escrito o me leía los labios, así que yo pensaba 
que todos los sordos eran igual que él. Cuando yo llegué al Colegio México 
a dar clases de español a los estudiantes sordos, me sorprendí tanto de la 
Lengua de Señas Costarricense (LESCO) pues descubrí que era un lenguaje 
articulado de la misma forma que el español, la misma sorpresa que cuando 
descubrí que las ballenas eran mamíferos. 

Al principio mis ideas sobre el LESCO eran tan erradas como mis ideas sobre 
las ballenas, por lo tanto, mi acercamiento a esta población estaba equivo-
cado. En la medida en la que comparto cada vez más con ellos, más voy 
descubriendo como el sistema lingüístico del LESCO se parece al español 
y a las otras lenguas. Desde allí Saussure tiene sentido.

La LESCO se da en el cuerpo, a través del cuerpo y con el cuerpo. Los 
movimientos del cuerpo, la ubicación del sujeto dentro del espacio remite a 
un tiempo específico dentro de la historia que se está contando. Los gestos 
y la mirada acompañan las manos para poner énfasis en los sujetos, en los 
detalles de la historia, en los acontecimientos. La LESCO es una lengua 
viso-gestual, los ojos tienen una mirada atenta, una escucha receptiva del 
mensaje del otro, hablan se comunican e interpretan, atienden de manera 
sigilosa; pero la LESCO tiene una gramática producto de un convencionalismo 
colectivo, una estructuración de las palabras, un significado y un significante 
en cada una de las palabras, que los hablantes utilizan para comunicarse y 
expresarse.

 Cualquier percepción, y cualquier acción que la suponga, en una pa-
labra, cualquier empleo de nuestro cuerpo es ya expresión primordial, 
o sea, no el trabajo segundo y derivado que sustituye lo expresado por 
signos dados ya a su vez con su sentido y su norma de empleo, sino la 
operación que comienza por constituir los signos como tales, que hace 
habitar en ellos lo expresado, no bajo la condición de una convención 
previa cualquiera, sino mediante la elocuencia de su misma disposición 
y configuración, que implanta un sentido en lo que no lo tenía y, por tan-
to, lejos de agotarse en el instante en que tiene lugar, abre un campo, 



105

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

inaugura un orden, funda una institución o una tradición… (Merleau-
Ponty, 2015, p.86)

A diferencia de lo planteado anteriormente por Merleau-Ponty, la LESCO sí 
responde a una convención previa. Y curiosamente, al igual que el español 
tiene su origen en España, son los españoles los que heredan el lenguaje de 
señas y se trae al país a mediados de 1900, aquí la comunidad sorda modifica 
la estructura gramatical, inventa nuevas palabras, desarrolla nuevas formas 
de pensamiento expresadas a través de las señas y se crea la convención 
lingüística de la LESCO, la misma está viva, se nutre de préstamos lingüísti-
cos de otras partes como de la American Sign Language, se transforma, se 
adapta, se reinventa según las necesidades de la comunidad en la que vive.

No obstante, en concordancia con el filósofo francés, la disposición de la 
seña en el cuerpo instaura un sentido específico y determina el significado 
de la seña, por lo cual abre la posibilidad de una pluralidad significativa. Cada 
seña, más allá de representar una palabra, representa un campo semántico, 
cada seña es un conjunto de posibilidades dentro de una misma área de 
conceptualización y la especificidad de lo que se quiere decir se da en primer 
lugar a partir de la ubicación de la seña en el cuerpo y en segundo lugar en 
concordancia con la gestualidad y la ubicación del cuerpo en el espacio.

El programa en el que yo trabajo, hay un profesor especialista para cada 
materia, y a la par del profesor hay un intérprete. Entonces el docente habla 
en español y el intérprete interpreta en LESCO, pero si “las significaciones 
disponibles, o sea, los actos de expresión anteriores, establecen entre los 
sujetos hablantes un mundo común al que se refiere la palabra actual y nueva 
como se refiere el gesto en el mundo sensible” (Merleau-Ponty, 1993, p.203), 
además, siguiendo al autor, si solo se puede estar en un mundo de la expre-
sión lingüística, aunado al desconocimiento de la materia asignada por parte 
del intérprete, entonces significa que el intérprete no solo está reelaborando 
otro texto, sino que podría ser que ese nuevo texto no tenga concordancia 
con el anterior y esto termina siendo un problema educativo serio. 

La reelaboración textual generada a partir de la interpretación, en cualquier 
idioma, requiere un conocimiento profundo de ambas lenguas, de ambas 
culturas, de ambas visiones de mundo, requiere que el sujeto pueda migrar 
alternativamente entre dos comunidades de sentido para generar paralelis-
mos de comprensión. Esa misma actitud es necesaria para la interpretación 
LESCO – Español, pero en el caso particular de la educación o de la materia 



106

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

educativa, también requiere un dominio del campo de estudio específico. 

La interpretación lingüística en el proceso educativo

Dependiendo de cómo se conciba la educación, así será tratado el estudiante, 
el docente y los demás miembros de la sociedad. Si la educación se concibe 
como un proceso de construcción entre el mundo pre dado y el mundo en 
el que se inserta el estudiante, entonces, significa que la labor del docente 
es de guía, su función es abrir las puertas del pasado para comprender el 
presente y proyectar un futuro. El docente es un cómplice para el estudiante 
en esa construcción de red de significados dados desde la palabra, en la 
expresión del lenguaje. 

Todo el cuerpo participa del proceso educativo, de todos los miembros dentro 
de ese proceso; la ubicación espacial y temporal tiene un papel fundamental 
para desentrañar aquello que se quiere decir. Si todos los seres involucrados 
en este proceso tienen una intencionalidad corporal con la cual se expresan 
y generan un lenguaje hablante a partir de un lenguaje hablado, entonces 
significa que ya cada uno de los individuos hace una interpretación del otro, 
una interpretación del contenido que se está abordando y una interpretación 
de los objetivos que se buscan, pero si además sumamos un intérprete que 
medie el hecho educativo, entonces es probable que el proceso educativo 
fracase, ya que como dice Merleau-Ponty, 2015; 

Este doble postulado es el de un mundo, pero, como aquí ya no se trata 
de la unidad atestiguada por la universalidad del sentir, como esta de la 
que hablamos es más invocada que comprobada, como es casi invisible 
y está construida sobre el edificio de nuestros signos, la llamamos mundo 
cultural y llamamos palabra al poder que tenemos de hacer que ciertas 
cosas convenientemente organizadas – el negro y el blanco, el sonido 
de la voz, los movimientos de la mano – sirvan para poner de relieve, 
para diferenciar, para conquistar, para atesorar las significaciones que 
vagan por el horizonte del mundo sensible, así como para insuflar en la 
opacidad de lo sensible ese vacío que lo hará transparente, pero que a 
su vez, como el aire que sopla en una botella, no deja de tener alguna 
realidad sustancial. (p.139)

En el caso de la enseñanza a personas sordas por personas externas a la 
comunidad sorda, el docente que es interpretado no pertenece a ese mundo 
cultural al que está siendo interpretado, la persona que interpreta salta cons-
tantemente de un mundo cultural a otro a ciegas, tratando de adivinar cómo 
conjugar ambos mundos de sentido, lo que provoca distorsiones y ruidos 



107

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

confusores para los estudiantes, evitando la comprensión de los significados, 
propiciando la desorganización y retrasando la construcción del conocimiento, 
pues el estudiante no solo tiene que estar atento al nuevo contenido, sino que 
debe interpretar lo que el intérprete dice y a partir de allí debe interpretar lo 
que el docente de clase quiere decir, por lo tanto, el estudiante, tiene un doble 
acto de percepción simultánea, debe poner su atención en dos fenómenos a 
la vez y es muy probable que se pierda en uno de ellos.

Los procesos lingüísticos y corporales que se exigen a la persona estudiante 
sorda en ese proceso constante de interpretaciones de sentido tienen como 
resultados últimos una cadena constante de traducciones que en último tér-
mino exige del estudiante una vaga adivinación del contenido académico que 
se trata de transmitir. Primero el docente interpreta el contenido específico, 
luego el intérprete Español – LESCO interpreta lo que según este la persona 
docente quiere decir según el bagaje cultural y académico que este tenga, 
tercero el estudiante debe unir lo que ha visto, lo que está entendiendo y 
deducir que es lo que se le está indicando, en este punto del proceso aca-
démico la distorsión puede ser tal que el contenido original y la interpretación 
final no se acerquen.

El lenguaje tiene una función preponderante para la creación de cognicio-
nes, para el acercamiento académico y para la expresión de sentidos, este 
lenguaje es utilizado y se utiliza a partir de todos los elementos corporales 
con los que tiene sentido la existencia de una persona sorda. Es necesaria 
la pertenencia a este sistema de significados para propiciar la generación 
de nuevos significados y sentidos en las personas estudiantes sordas, es 
necesario que el docente se viva el lenguaje corpóreamente en la LESCO.

Conclusión:

En conclusión, el lenguaje se expresa a través de la palabra, la cual pasa 
obligatoriamente por el cuerpo, por el cuerpo que interpreta y el cuerpo que 
expresa. La educación es un proceso en el cual es fundamental conciliar 
las distintas expresiones para poder crear un lenguaje común, una puesta 
común del lenguaje hablante, de tal manera que se puedan crear relaciones 
de sentidos entre las diferentes expresiones. 

En el caso de los estudiantes sordos, no es que ellos tengan mayores difi-
cultades para la comprensión de la materia, es que ellos tienen que pasar 



108

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

mayores barreras para comprender la materia. Al igual que la ballena, el 
estar encallados hace que aumente la fuerza de gravedad, de la misma 
manera cuando los estudiantes sordos deben recibir la clase a través de un 
intérprete el grado de dificultad de las expresiones aumentan, la complejidad 
de las palabras sube y la opacidad entre lo que se dice y lo que se entiende 
se incrementa.

Efectivamente la LESCO es una lengua que comprende todos los principios 
lingüísticos saussureanos, puede ser comprendida en el tiempo y el espacio, 
hay una convención colectiva que la determina, pero también necesita darse 
en entornos específicos, como la ballena que necesita respirar porque no 
tiene branquias pero vive en el mar, de la misma forma la LESCO comparte 
elementos sintácticos y gramaticales, pero tiene que ser estudiado en su 
componente viso-gestual, con la interacción de todo el cuerpo, y a partir de 
esta se debe enseñar, como el docente que enseña inglés como segunda 
lengua al niño oyente sin intérprete.

Para ello todos los docentes que trabajen con estudiantes sordos tienen que 
dominar la LESCO al igual que dominan su propio lenguaje, para que no se 
produzcan balbuceos sin razón, y como dice Merleau-Ponty;

lo que enmascara la relación viviente de los sujetos hablantes es que se 
toma siempre como modelo de la palabra el enunciado o el indicativo, 
y se hace así porque se cree que, fuera de los enunciados, no hay más 
que balbuceos, sinrazón. Pero esto equivale a olvidar todo lo que entra de 
tácito, de informulado, de no tematizado en los enunciados de la ciencia, 
que contribuye a determinar su sentido y que proporciona precisamente 
a la ciencia de mañana su campo de investigaciones (2015, p.140).

 Son esas cosas que contribuyen a determinar el sentido lo que favorece el 
proceso educativo. Ese proceso dialógico de interacción lingüística el que 
permitirá una educación significativa en cada ser humano. 



109

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Referencias

de Saussure, F. (1983). Curso de lingüística general. Madrid: Alianza 
Editorial .

Gadamer, H. (1985). Los límites del lenguaje. En Gadamer, Arte y verdad 
de la palabra (págs. 131 - 149).

Josgrilberg, F. (2008). La fenomenología de Maurice Meleau-Ponty y la 
investigación en Comunicación. Signo y pensamiento, 68-83.

López Sáenz, M. (2015). La expresión creadora del sentido de la expe-
riencia. Revista Co-herencia, 43-70.

Merleau - Ponty, M. (1993). Fenomenología de la Percepción. Buenos 
Aires: Editorial Planeta Argentina.

Merleau - Ponty, M. (2002). El mundo de la percepción: siete conferencias. 
México DF: Fondo de Cultura Económica de Argentina S.A.

Merleau-Ponty, M. (1970). El lenguaje indirecto y las voces del silencio. En 
M. Merleau-Ponty, Elogio de la filosofía seguido de El lenguaje indirecto y las 
voces del silencio (págs. 61-120). Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión.

Merleau-Ponty, M. (2015). La prosa del mundo. Madrid: Editorial Trotta.

Riera Jaume, P. (2015). Una lectura ontológica de fenomenología de la 
percepción. Daimon, Revista Internacional de Filosofía, 109-120.


