
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Hacia una pedagogía del 
disenso: la lección de J. Rancière 

Autor(es): Karla Castillo Villapudua 

Año de publicación / Ano de publicação: 2020 

DOI: 10.63314/UWNB3131 

 

Citación / Citação 

Castillo Villapudua, K. (2020). Hacia una pedagogía del disenso: la 
lección de J. Rancière. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 7(13), 75-95 https://doi.org/10.63314/UWNB3131 

 

https://doi.org/10.63314/UWNB3131


75

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Hacia una pedagogía del disenso:  
la lección de J. Rancière

Karla Castillo Villapudua 
Universidad Autónoma de Baja California, México 

castillo.karla@uabc.edu.mx 
http://orcid.org/0000-0002-3693-6420

Doctora en Ciencias Educativas, maestra en docencia y licenciada en Filosofía. 
Profesor-investigador de tiempo completo de la Universidad Autónoma de Baja Ca-
lifornia (UABC) México. Miembro del SNI.  La línea de investigación que desarrolla, 
indaga el cruce entre la filosofía contemporánea y la educación.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 7 - Número 13 - 2020

pp. 75-95

El objetivo de este artículo 
es explorar algunas posibi-
lidades conceptuales para 
proponer una pedagogía del 
disenso inspirada en las ideas 
políticas y estéticas del filó-
sofo francés J. Rancière. Un 
primer eje lo constituye la ex-
posición de la resignificación 
de la noción de pensamiento 
crítico desarrollada por el 
autor. En segundo lugar, se 
aborda el concepto de eman-
cipación e igualdad de las 
inteligencias. En tercer lugar, 
se desarrolla la exposición de 
la política de la imaginación y 
el disenso. Para concluir, se 
reflexiona sobre las posibili-
dades emancipatorias de esta 
renovada forma de concebir la 
pedagogía.

Resumen - Resumo - Abstract

O objetivo deste artigo é ex-
plorar algunas possibilidades 
conceituais para propor uma 
pedagogia da dissiddéncia 
inspirada nas idéias políticas 
do filósofo frances J. Ran-
cière. Um primeiro eixo é an 
exposição da ressignificação 
da noção de pensamento 
crítico desenvolvida pelo au-
tor. Segundo, o conceito de 
emancipação e igualdade 
de inteligências é abordado.
Terceiro, é desenvolvida a 
exposição das políticas de 
imaginação e dissidência. 
Para concluir, refletimos sobre 
as possibilidades emancipató-
rias dessa maneira renovada 
de conceber pedagogia.

The objective of this article 
is to explore some concep-
tual possibilities to propose a 
pedagogy of dissent inspired 
by the political and aesthetic 
ideas of the French philoso-
pher J. Rancière. A first axis is 
the exposition of the resignifi-
cation of the notion of critical 
thinking developed by the 
author. Second, the concept 
of emancipation, dissent and 
political imagination. Third, 
the exposition of the politics 
of imagination and dissent is 
developed. To conclude, we 
reflect on the emancipatory 
possibilities of this renewed 
way of conceiving pedagogy.

Check Point Threat Extraction secured this document Get Original

http://a.com/?rand=01234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890
http://172.19.200.212/UserCheck/PortalMain?IID={417C527E-3C4E-81AD-05C8-3D126DED424C}&origUrl=
MacBook Pro



76

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

Para citar este artículo:
Castillo Villapudua, K. (2020). Hacia una pedagogía del disenso: la lección de J. 
Rancière. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 7(13). 75-95

Palabras Clave: Rancière, disenso, pensamiento crítico, política, imaginación.
Palavras-chave: Rancière, dissidência, pensamento crítico, política, imaginação
Keywords: Rancière, dissent, critical thinking, politics, imagination.

Recibido: 	 03/04/2020 			   Aceptado:  11/06/2020



77

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Hacia una pedagogía del disenso:  
la lección de J. Rancière

Introducción

El trabajo presenta una exposición sobre cuatro rutas conceptuales desarro-
lladas por el filósofo francés J. Rancière: el pensamiento crítico, emancipación 
e igualdad de las inteligencias, política de la imaginación y disenso. Esto con 
la finalidad de presentar una propuesta para crear una pedagogía del disenso, 
implementada desde una práctica radical que no se queda inmóvil ante el 
velo de la denuncia y culpabilidad y, busque en cambio, suscitar prácticas 
pedagógicas desde la posibilidad de pensar, imaginar, y vivir momentos 
políticos.  Dicho esto, apostamos por la implementación de una pedagogía 
creativa y afirmativa, cuya finalidad radica entre otros elementos, en afinar 
los sentidos y el pensamiento al margen del orden policial, y, por ende, de los 
dispositivos pedagógicos que sólo reproducen la desigualdad y dominación.

Rancière es un filósofo francés que en la actualidad sigue vivo e impartiendo 
cátedras en la prestigiada Escuela de Graduados de Europa en Suiza. De 
los inicios de su aventura intelectual, podemos decir que, se formó con el 
estructuralista Louis Althusser, donde juntos escribieron la obra Para Leer 
el Capital. No obstante, como todo gran pensador, Rancière cuestiona e 
interroga las tesis de su maestro, esto es, no lo lee de manera dogmática, 
sino por el contrario, descubre algunos puntos débiles que no concuerdan 
del todo con sus curiosidades intelectuales. De ahí que el joven pensador 
con suma valentía, se deslinde de los legados de su maestro para continuar 
con un proyecto de investigación propio a partir de la lectura de algunos 
archivos obreros. Entre sus obras más importantes podemos destacar: El 
desacuerdo, política y filosofía (1996), El odio a la democracia (2006), El 
maestro ignorante (2003), La noche de los proletarios (2001), El espectador 
emancipado (2010) entre otros. 

Nuestra hipótesis de trabajo plantea que la creación de una pedagogía del 
disenso a través de un pensamiento crítico renovado, la práctica de la igualdad 
y la política de la imaginación posee un potencial emancipador más efectivo 



78

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

que la pedagogía crítica tradicional1 basada en la lógica de la denuncia y la 
concientización puesto que permite reactivar las energías cotidianas y realizar 
transformaciones inmediatas por medio del disenso.  

El trabajo surge entonces de las siguientes preguntas: ¿Cómo crear una 
pedagogía del disenso a partir de la filosofía de Jacques Rancière? ¿Cuáles 
son los conceptos que articulan la posibilidad de una pedagogía del disenso?

Este artículo se organiza en tres apartados: en el primero se elabora una breve 
exposición sobre el desacuerdo que Jacques Rancière plantea al modelo del 
pensamiento crítico derivado del enfoque tradicional de la teoría crítica, en la 
segunda parte se somete a una revisión interpretativa el concepto de eman-
cipación e igualdad de las inteligencias, y tercero, se revisan las posiciones 
de política de la imaginación y disenso.  Por último, se reflexiona en torno a 
la construcción de una pedagogía del disenso basada en las concepciones 
conceptuales anteriormente expuestas. 

1. Renovar el pensamiento crítico.

Jacques Rancière realiza un análisis minucioso a los modos operatorios de 
la tradición crítica social bajo la influencia de los filósofos agrupados bajo 
la insignia de la Escuela de Frankfurt, -Adorno, Horckheirmer, Marcuse, 
Habermas-, cuyo interés principal radicaba con sus puntuales divergencias 
en desmantelar las “mentiras” de la maquinaria capitalista, para concientizar 
a los “sujetos” de los engaños a los que eran sometidos y, de esta forma, 
propiciar la emancipación. 

Básicamente una de las acciones del pensamiento crítico -bajo el enfoque 
tradicional- consiste entre otras cuestiones en denunciar la ley de la domina-
ción, es decir, una de sus tareas centrales consiste en volver visibles todas 
aquellas estrategias del poder enfocadas en producir alienación, tales como 
el trabajo asalariado, la industria cultural, la ausencia de derechos humanos, 
entre otros (Althusser, 1988). Así, esta reflexión que insiste en la concientiza-

1 En este texto por pedagogía crítica tradicional nos referimos al paradigma 
agrupado en pensadores como P. Freire, P. Mclaren, y H. Giroux quienes 
influenciados por la tradición critica tradicional operan bajo la premisa de 
educar a los ignorantes para sacarlos de su falsa conciencia, lo cual supone 
que hay una división de las inteligencias, es decir, unos que saben cómo 
opera el poder y otros que son engañados. En cambio, la pedagogía del 
disenso partiría precisamente de abolir dicha división, y decir que cualquiera 
puede ser partícipe de experiencia disensuales, creativas e imaginativas, 
sin depender de un maestro explicador o intelectual orgánico. 



79

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

ción afirma que la clase trabajadora padece una falsa conciencia, y que, por 
tanto, no son conscientes de la explotación capitalista ni de sus mecanismos 
operatorios (Rancière, 2010). 

Frente a ello, las masas “embrutecidas” carecen tanto de conciencia crítica 
como de conciencia de clase, y, por ende, los intelectuales de cuño marxista-
cientificista las colocan en un panorama de ignorancia y mediocridad, pues 
son incapaces de propiciar algún cambio revolucionario para mejorar sus 
condiciones materiales y existenciales. 

En rigor, el problema de los dominados, radica en que desconocen la do-
minación que adolecen (Rancière, 2010, p.43). De aquí se deriva entonces, 
que este individuo “democrático” carece de visión para ver la realidad de la 
opresión, y, por lo tanto, vive engañado. De esto se sigue también, la ausen-
cia de pensamiento crítico, pues no cuestionan ni analizan, el estilo de vida 
masificado y la opresión de la que, sin saberlo, son víctimas.

Ahora bien, en la conferencia Las Desventuras del Pensamiento Crítico, 
Rancière (2010) revela su objeción respecto a los procedimientos de la tra-
dición crítica2. De acuerdo con esta fórmula, la realidad sociopolítica opera 
bajo simulacros que hay que desmantelar, y, por ende, bajo esta perspectiva 
resulta apremiante volver conscientes a los ciudadanos de todas las ilusio-
nes, engaños, y ocultamientos que emanan de ella.  Esto implica, entre otros 
supuestos, que, bajo la mirada de los teóricos formados en la tradición del 
marxismo cientificista, el capitalismo opera mediante máscaras y disfraces, 
y por eso, dichos artilugios ideológicos tienen la finalidad de esconder el 
verdadero rostro de las fuerzas del capital. 

Así, la explotación capitalista se refuerza mediante discursos falaces que se 
presentan como verdaderos, y también, por la implementación de estrategias 
de envilecimiento, que van desde una pedagogía crítica desigualitaria que en 
ocasiones sólo privatiza el saber. Es decir, el conocimiento no se distribuye 
de manera igualitaria, dado que sólo unos tienen el privilegio de acceder a 
él, y además, el deber moral de transmitirlo a los que no tienen la suerte de 
ser conscientes de su sometimiento (Rancière, 2003).

2 En este punto, resulta oportuno aclarar que en este texto entenderemos 
por “teoría crítica tradicional” a la crítica social que apunta los aspectos 
negativos de los órdenes sociales existentes. (Corcuff, 2018, p. 63). Seña-
lando que Rancière utiliza el término como “tradición de la crítica social” o 
“paradigma crítico”, sin mencionar particularmente a que variante se refiere. 
Sin embargo, a lo largo de su obra podemos observar que Rancière está 
en desacuerdo con el marxismo estructuralista de su profesor Althusser. 



80

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

Asimismo, de acuerdo con Rancière (2016) la mirada del intelectual es je-
rárquica, por el hecho de que su punto de partida es una posición desigual, 
pues a través de sus artilugios teóricos, analiza, mide y describe a las clases 
marginales. De esta forma, una de sus premisas básicas se basa en afir-
mar una y otra vez que todos estamos sometidos, que la ley del capital, se 
territorializa por todos los estratos de la vida social, y que, por tanto, resulta 
indispensable conocer sus estrategias a cabalidad.

En este mismo sentido Rancière señala: “Finalmente, nuestra “ciencia” so-
fisticada siempre acababa por afirmar que el intelectual y el científico son los 
que deben aportar a los desdichados dominados las verdaderas explicaciones 
de las razones de la dominación que los somete” (Rancière, 2016, p. 54). 
Esto quiere decir que para liberarnos de la ley de la dominación y lograr la 
emancipación, necesitamos auxiliarnos del conocimiento científico para saber 
cómo funciona en sus múltiples variantes. Esto no implica que precisemos 
exponer cómo funciona el poder en nuestra conciencia; también significa que 
para que podamos lograr la emancipación alguien más, cuya conciencia no 
está sujeta al funcionamiento del poder, debe proporcionarnos una explicación 
de nuestra condición objetiva (Rancière, 2003). 

De acuerdo con esta lógica, por tanto, la emancipación depende en última 
instancia de la verdad sobre nuestra condición objetiva, una verdad que solo 
puede ser generada por alguien que se encuentra fuera de la influencia de 
la ideología, y en la tradición marxista esta posición se considera ocupada, 
ya sea por la ciencia o por la filosofía. 

Ahora bien, como mencionamos en lo anterior, el pensamiento crítico situado 
en la teoría crítica tradicional tiene entre otros propósitos desmantelar las 
mentiras de los aparatos ideológicos del estado. De este modo, entonces, 
Rancière (2016) argumenta que su acción principal es concientizar a los “ig-
norantes” de las diversas artimañas del poder, para que logren emanciparse. 
A partir de ahí, el principal esfuerzo educativo de este pensamiento consiste 
en apuntar la oposición entre la apariencia y la realidad, denunciando las 
distintas prácticas de la ley de la dominación. 

Sin embargo, para Rancière (2010) este recetario de la crítica tradicional sim-
plemente refuerza la misma lógica que pretende combatir, y, en consecuencia, 
cuestiona sus mecanismos, entre los cuales se encuentra, por supuesto, el 
pensamiento crítico, el cual suponía entre otras acciones: visibilizar, diagnosti-
car, y denunciar los múltiples males e injusticias de la sociedad, por el hecho de 



81

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

que los incapaces e ignorantes, no tienen conciencia ni conocimiento de ello. 

Ahora bien, resulta claro que Rancière (2010) no está de acuerdo con estos 
supuestos, pues mientras los intelectuales adheridos a esta tradición, diag-
nostican y denuncian las catástrofes sociales, olvidan o dejan de lado, poten-
ciar proyectos de emancipación, esto debido a que pierden toda esperanza 
transformadora. Por ello, Rancière (2009) afirma que la tarea del pensamiento 
crítico no sólo consiste en denunciar el funcionamiento de la estructura social, 
sino también y, sobre todo, en intentar recuperar el significado de la crítica 
entendida como condiciones de posibilidad, así como también investigar y 
crear proyectos de emancipación. 

Por consiguiente, Rancière (2009) toma distancia de esta formar de concebir 
al pensamiento crítico, buscando, en cambio, reflexionar y crear un proyecto 
de investigación que señale un afuera, una oportunidad, un momento donde 
todos los sujetos dejemos de ser cosificados, alienados, y sometidos a la 
maquinaria neoliberal. La apuesta, entonces, se enfoca en ese devenir donde 
se posibilita la liberación del orden policial, y acontece, en cambio, una liber-
tad inconmensurable que no se identifica con ningún mecanismo de control. 
Pero, ¿Cuáles son esos momentos? ¿Mediante qué prácticas vitales somos 
coparticipes de esa emancipación? ¿A qué tipo de experiencia sensorial-
corporal pertenecen estos momentos? (Castillo y Miramontes, 2019).

Ante esto, quizás la potencia de un pensamiento crítico renovado se orien-
taría hacia la posibilidad futura de una sociedad libre de estas indolencias y 
carencias. No conformase con la lógica acusatoria, que sólo reproduce como 
mecanismo de publicidad estas deficiencias sociales, sino al contrario, aspirar 
con gran fuerza a otra realidad más allá del mero derrame acusatorio y des-
criptivo que sólo nos lleva a un callejón sin salida. Entonces, estos mundos 
alternativos serán creados a partir de un pensamiento crítico regenerado, 
gracias al cambio de trayectoria, que implica una modificación del modo en 
cómo concebimos la otredad y su inserción en el campo social.

Ahora bien, llegado a este punto consideramos necesario recordar que el 
objetivo de este texto es proponer la creación de una pedagogía del disenso, 
y, por tanto, resulta claro que esta implicaría una renovación del pensamiento 
crítico. Esto nos conduce a señalar algunos elementos que caracterizarían 
esta resignificación entre los cuales se encuentran: la emancipación como 
punto de partida, la igualdad de las inteligencias, política de la imaginación 
y disenso. A continuación, trataremos de exponer dichos replanteamientos.



82

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

2. ¿Ha pasado el tiempo de la emancipación?

Como indicábamos anteriormente, según  la tesis de  Jacques Rancière (2009) 
la emancipación “tradicional” desde su perspectiva iluminista, que pasa desde 
la ilustración kantiana, la escuela de Frankfurt, hasta el marxismo cientificista 
de Althusser, se ha concebido como: “la salida de un estado de minoridad. 
Menor es aquel que necesita ser guiado para no correr el riesgo de perderse 
siguiendo su propio sentido de la orientación”. (Rancière, 2009, p.32). Por 
esta razón, una de las premisas derivadas de esta definición parte de la firme 
convicción de concientizar a los ignorantes para emanciparlos, lo cual implica 
que la tarea del intelectual orgánico sea iluminar a las masas embrutecidas. 

No obstante, Rancière (2003) no está de acuerdo con la tesis de la falsa 
conciencia, ya que desde su particular punto de vista reproduce el elitismo 
del iluminismo: “Ésta es también la lógica de las Luces, donde las élites 
cultivadas deben guiar al pueblo ignorante y supersticioso por los caminos 
del progreso” (p.22). Esto implica sin duda cierta relación con la existencia 
de jerarquías del saber, esto es, polarizan el conocimiento de acuerdo a una 
distribución no igualitaria donde uno es el que tiene el don del saber, y otros 
al estar condenados a otro cometido en el tiempo del trabajo son excluidos 
de dicho privilegio. 

Visto de esta manera, Rancière (2003) sostiene que existen dos tipos de 
inteligencias. La primera, se caracterizaría por ser elitista y jerárquica, puesto 
que sólo algunos tienen el privilegio de la voz y el conocimiento, mientras que 
otros, sólo quedan relegados a un horizonte silencioso y marginal. La segunda 
–la defendida por Rancière- afirma que sólo existe un tipo de inteligencia, y 
por ello, no hay divisiones ni clasificaciones de por medio. Por consiguiente, 
antes que nada, la emancipación será intelectual, lo cual paradójicamente 
requiere deslindarse de la guía y alumbramiento de los intelectuales, puesto 
que bajo esta hipótesis Rancière (2009) plantea que:

El pensamiento de la emancipación opone a esta lógica desigual un prin-
cipio igualitario definido por dos axiomas: primero, la igualdad no es una 
meta a alcanzar, es un punto de partida, una presuposición que abre el 
camino para una posible verificación. En segundo lugar, la inteligencia es 
una. No hay una inteligencia del maestro y una inteligencia del alumno, 
una inteligencia del legislador y otra del artesano, etc.  (p.41).



83

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Por lo anterior, el filósofo francés se desprende de la definición que asume 
la emancipación como algo que ha de conseguirse en un tiempo por venir. 
De ahí su disidencia con esta idea, y la firme convicción por abrir un camino 
distinto bajo la firme consiga de asumirse como emancipado. En este sentido, 
entendemos que la emancipación ya no es una promesa por cumplirse, sino 
que es algo que ya se posee en el instante presente. 

Ahora bien, respecto al segundo punto –la inteligencia es una- resulta cla-
ro que las tesis de Rancière también implica derribar la clasificación de la 
inteligencia, y partir de un comunismo de la inteligencia: “La emancipación 
implica, pues, un comunismo de la inteligencia, puesto a funcionar en la de-
mostración de la capacidad de los “incapaces”, la capacidad del ignorante 
de aprender por sí mismo, dice Jacotot” (Rancière, 2009, p. 132). De ahí que 
uno se constituye como perteneciente a un mundo de iguales, y, por lo tanto, 
debemos comenzar desde la igualdad para construir la igualdad: “Hay una 
inteligencia que no coincide con ninguna posición en el orden social, que per-
tenece a todos por ser inteligencia de todos. Emancipación entonces significa 
la afirmación de esta inteligencia y la verificación potencial de la igualdad de 
las inteligencias” (Rancière, 2009, p.133).

En este mismo orden de ideas, la emancipación emana cuando la gente “se 
pregunta directamente cómo se puede vivir de manera diferente, o quién ya 
tiene la experiencia de vivir de manera diferente” (Rancière, 2016, p.135). De 
aquí se deriva, entonces, la necesidad de crear otra forma de pensar, actuar, 
y vivir, lo cual implica entre otros factores, modificar la relación con el tiempo, 
el trabajo y la vida diaria. 

Llegado a este punto podemos observar el replanteamiento elaborado por 
Rancière (2010) con relación al concepto de emancipación. Vimos cómo 
toma distancia de la acepción “clásica” que lo había situado en un horizonte 
poco favorecedor pues partía desde la desigualdad de las inteligencias y se 
proyectaba hacia una meta futura. No obstante, desde la perspectiva del fi-
lósofo francés, el ímpetu de la emancipación no es algo que suceda después 
de la concientización, por el contrario, se parte de la firme convicción de la 
igualdad de las inteligencias como sitio de partida, y, por tanto, no se origina 
dependencia alguna ni con el intelectual orgánico ni con el maestro explicador. 
A continuación, trataremos de explorar algunos de los vectores potenciales 
de la política de la imaginación y el disenso, como claves orientadoras de lo 
que inicialmente nombramos pedagogía del disenso. 



84

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

III. De la política de la imaginación al disenso

Uno de los aspectos menos abordados por parte de los estudiosos de la 
política es el concepto de imaginación. Regularmente se le estudia desde el 
campo de la estética y las artes, reflexionando pocas veces sobre sus posi-
bilidades políticas. Ahora bien, para esbozar las relaciones entre política e 
imaginación desde una perspectiva ranceriana, es preciso indicar cómo se 
concibe desde esta filosofía. 

En un primer momento, resulta oportuno recordar que para Rancière (2010) 
la política no se vincula con las instituciones de poder y los aparatos del es-
tado, puesto que desde esta perspectiva hace referencia más que nada a la 
“policía”. Es decir, al conjunto de dispositivos que trazan un orden regulatorio 
en la “ciudad” para que los individuos ocupen lugares y espacios de acuer-
do a su “capacidad” laboral y clase social. Por esta razón, Rancière tomará 
distancia de este referente para renovar la “política” desde su característica 
“contingente” y “emancipatoria”, lo cual lo lleva a afirmar, entre otros asuntos, 
que la política es imaginación. Y bien, ¿Qué es la política de la imaginación? 
¿Qué relación supone con el disenso? ¿Cómo podemos llevarla a la práctica 
a través de una pedagogía disensual?

Ciertamente, cuando indagamos en el concepto de imaginación, en ocasiones 
se describe desde su devenir histórico, lo cual supone que el término ha tenido 
transformaciones temporales, y además, características polisémicas. Para 
términos de este artículo nos remitiremos únicamente a la concepción que 
ha desarrollado Rancière (2019) en algunos de sus trabajos. En tal sentido, 
cuando pensamos en imaginación nos referimos a la capacidad o facilidad 
para concebir ideas, proyectos o creaciones innovadoras (Rancière, 2019, p. 
3). De ahí que la imaginación al ser una facultad creadora posee la cualidad 
para imaginar, entre otros factores, otro universo existencial, apostando por 
una visión renovada que redescubre el mundo con sus “posibilidades”. De 
este modo, la imaginación permite desarticular el funcionamiento del orden 
policial y producir escenas de disenso que le pueden ocurrir a cualquiera 
puesto que provoca una disociación del cuerpo de experiencia cotidiano. 

Lo anterior indica que el potencial de la imaginación no sólo radica en proyec-
tar escenas futuras, sino que al rozarse con la política desconecta e irrumpe 
el tiempo “presente” de la vida y el trabajo. De aquí se deriva, entonces, la 
igualdad radical de la imaginación puesto que todos en cualquier momento 
podemos tener la capacidad de usar esta habilidad estética en aras de libe-



85

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

rarnos de las ataduras cognitivas y emocionales producto de la lógica de la 
dominación. 

En consecuencia, cuando la imaginación se torna política juega un papel clave 
para la emancipación, puesto que se auxilia de las intensidades creadoras que 
hacen posible derribar el cuadro policial del sensorium dictatorial, con el firme 
objetivo de transgredir los límites impuestos. No obstante, el problema que 
existe con los regímenes críticos anclados en la imposibilidad emancipatoria, 
es que prácticamente eliminan o dejan de lado el potencial transformador de 
la imaginación, puesto que afirman una y otra vez que todo está perdido y 
que la bestia del capital lo ha territorializado todo. 

Es evidente que dichos discursos sólo producen hartazgos cognitivos y es-
téticos incapaces de experimentar el poder creativo y liberador, y, por tanto, 
sólo promueven desesperanza, lo cual los lleva a esparcir una impotencia 
generalizada, donde pocas veces se proyectan prácticas existenciales capa-
ces de crear un puente entre la denuncia y el vivir emancipado. De ahí que 
como cuestiona el filósofo Mario Teodoro Ramírez (2019) “¿Cabe todavía 
hablar de esperanza en el mundo descreído, desanimado y francamente 
nihilista de hoy? Pero, ¿no es un mundo justo así, en la mayor “oscuridad del 
ahora”, donde más deberíamos volver a pensar la esperanza? (p.1). A primera 
vista, respondemos que sí, puesto que las imposibilidades sólo inmovilizan 
la transformación de la vida. 

Lo anterior permite continuar con el desarrollo de la hipótesis de Rancière 
(2010) quien aseguró que ante el poder omnipotente de la bestia del capital 
una buena opción es activar nuevas formas de conciencia y energía, y, por 
ende, una de sus propuestas radica precisamente en trazar una vía distinta 
a través de la política de la imaginación. A tal efecto, Rancière (2019) señala 
que la fuerza de la imaginación política debe consistir en dilatar los espacios 
“sometidos” para palpar otros cuerpos y sensibilidades, impulsando la afirma-
ción del poder configurar otro reparto de lo sensible. Dicho esto, imaginar se 
convierte en un arma subversiva cuya potencia política reside en redistribuir los 
afectos y el pensamiento hacia otras distribuciones espaciales y sensoriales. 

Además, cabe añadir que para Rancière (2019) la política es imaginación. 
Esta es la razón por la cual podemos sostener que la imaginación favorece 
las potencias emancipadoras en un sentido afirmativo, propiciando situacio-
nes desclasificadas que ya no pertenecen a la lógica de la dominación de 
las posiciones y ocupaciones. En concreto, imaginar permite abrir el pensa-



86

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

miento hacia la invención de otras experiencias vitales: “La imaginación entra 
en acción para construir, delimitar, organizar un espacio, darle otro ritmo al 
tiempo. Es una facultad estética, lo cual no quiere decir que solo crea poemas 
o imágenes, sino que es necesaria para encontrar nuevas organizaciones 
políticas” (Rancière, 2019, p.3). De ahí que esta se caracteriza, no sólo 
por abonar al campo de la creación artística bajo la normativa de producir 
objetos estéticos desde sus diversas vertientes -literatura, fotografía, teatro, 
entre otros-, sino que también, la imaginación posee el vigor para expandir 
la experiencia convirtiéndola en una facultad creadora de nuevos espacios 
y tiempos existenciales. 

Precisamente porque la capacidad imaginativa no es única y exclusiva de los 
artistas, al contrario, la fuerza imaginativa puede ser encarnada por cualquie-
ra, tal y como lo observó Rancière (2016) a través de la figura de Gauny, un 
poeta carpintero que sin esperar la guía y enseñanza de ningún intelectual 
fue capaz de despertar al letargo del tiempo robado para aventurarse a la 
curiosa búsqueda de nuevas formas de vivir.

Asimismo, la praxis de la imaginación como artefacto político, representa en 
muchos aspectos, una especie de ruptura con el orden policial. Por un lado, 
evoca a la redistribución y reorganización del espacio, esto es, a la necesidad 
de trazar otros territorios donde habitamos bajo la prerrogativa de una desobe-
diencia inesperada, bajo la firme convicción de revocar cualquier dispositivo 
carcelario y opresivo. Por el otro, descubre la revuelta temporal de colocarse 
en otro ritmo, en otra vibración, donde la temporalidad acelerada y la consigna 
del “no me alcanza el tiempo”, se diluyen ante la oportunidad que nos otorga 
el poder imaginar otras temporalidades. En efecto, esta imaginación deviene 
posible al no postular límites libertarios, pues dirige todas sus facultades 
cognitivas y sensoriales hacia la concreción de otro mundo. De tal modo que 
sea posible trazar otra distribución espacial y, además, impulsar otra vibración 
corporal con la fina intención de colocarse en otras formas de vida. Para 
resumir, la imaginación es política y disensual cuando se torna competente 
para pensar y sentir otras coordenadas, donde el sujeto colectivo recupera 
la esperanza de construir otro horizonte existencial, dejando al margen 
todo horizonte nihilista y decadente que sólo marcaban límites irrealizables.  

Ahora bien, llegado a este punto resulta igualmente interesante revisar el 
concepto de disenso. De hecho, sobre esta base conceptual Rancière (2019) 
esboza una sublevación hacia todo reparto de lo sensible edificado en la 



87

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

desigualdad. Es por así llamarlo el concepto más subversivo del filósofo 
francés, pues nos permite englobar en una sola palabra las potencialidades 
emancipatorias a las que podemos acceder a través de la interrupción y 
desconexión. Para Rancière (2010) el disenso designa aquella interrupción 
vital cuyo potencial radica en desmontar el conglomerado de dispositivos 
sensoriales que devienen en horizontes precarizados por la policía. La 
experiencia de la vida se da, pues, sin los límites entre lo que es permitido 
pensar, decir, y sentir. 

A este respecto, podemos esbozar que el disenso es un arma subversiva 
cuya potencia radical asume la transformación vital de cualquiera pues como 
señala Rancière “cambia los modos de presentación sensible y las formas 
de enunciación al cambiar los marcos, las escalas o los ritmos, al construir 
relaciones nuevas entre la apariencia y la realidad, lo singular y lo común, 
lo visible y su significación” (Rancière, 2010, p. 45). Ante ello, no queda 
duda que la práctica del disenso supone un sendero de búsquedas infinitas, 
donde la pasividad adquirida por los discursos decadentes de la lógica de la 
dominación pasa a un plano menor, pues lo impensable se torna pensable 
gracias a la intensidad creativa de la imaginación. 

Con ese panorama en mente, podemos pensar que el disenso es una revuelta 
sensorial, por el hecho de que produce agencias transformadoras que arran-
can la vida de la sujeción impuesta por la falsa vida y el trabajo mecanizado. 
De ahí se sigue también, la cualidad  del disenso para derrocar el orden de 
lo sensible creando otro reparto: “El disenso pone nuevamente en juego, 
al mismo tiempo, la evidencia de lo que es percibido, pensable y factible, 
y la división de aquellos que son capaces de percibir, pensar y modificar 
las coordenadas del mundo común” (Rancière, 2010, p. 45) En este tenor, 
podemos pensar que el disenso irrumpe en el mundo común, esto es,  en el 
conjunto de dinámicas existenciales por las que pasamos en nuestro trans-
currir diario, y ello porque practicarlo supone realizar una pausa al tiempo de 
la rutinización, y saberse capaz de sentir de otra manera. De esta manera, 
será posible traspasar la barrera de la sensibilidad para aventurarse a otras 
sensaciones no estipuladas, y, por ende, dar cuenta de la presencia de lo 
infinito en cada respiración, en cada mirada, y en cada voz que enunciamos, 
porque definitivamente no nos podemos conformar con vivir alienados (Castillo 
y Miramontes, 2019).

En suma, podemos abordar el disenso como un núcleo de resistencia, cuyo 
poder consiste en producir otras mutaciones existenciales, donde se conci-



88

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

ben otras formas de vida, al margen de la precariedad y límites sociales. En 
este sentido, podemos señalar que este concepto constituye una irradiación 
poderosa que busca crear transformaciones sensoriales y cognitivas en los 
modos habituales de aproximarnos a la vida, y, por ende, configura una nueva 
comprensión de la dimensión política y estética de la existencia (Castillo y 
Miramontes, 2019).

Hasta aquí hemos tratado de someter a revisiones críticas algunas de los 
conceptos claves de la filosofía emancipatoria de J. Rancière con el objetivo 
de trazar un posible camino para la creación de una pedagogía del disenso. 
En concreto, apostamos por que este tipo de replanteamientos conceptuales 
se vinculen con la práctica pedagógica contemporánea, ya que generalmente 
sobresalen los modos de operar de la tradición crítica social edificados en 
la pedagogía crítica tradicional3 y en la ausencia de posibilidades emanci-
patorias. 

IV Hacía una pedagogía del disenso

En esta sección del artículo intentamos poner de manifiesto la concreción del 
objetivo que motiva esta indagación: proponer una pedagogía del disenso. 
En los apartados anteriores, revisamos de manera breve algunas de las in-
versiones conceptuales propuestas por Rancière, que van desde su relectura 
de la teoría crítica tradicional, pasando por los conceptos de emancipación 
e igualdad de las inteligencias, política de la imaginación y disenso. Vimos 
que más allá de los olvidos emancipatorios de la tradición crítica, la apuesta 
ranceriana no se conforma con dichas imposibilidades, ni mucho menos 
coincide con el mandato crítico de denunciar las apariencias. 

En este sentido, para Rancière una de las urgencias centrales de su filosofía 
consiste en pensar e imaginar cómo superar el pensamiento del duelo, de la 
impotencia y del fracaso del proyecto crítico de la modernidad. De esta forma, 
Rancière (2009) apuesta por dejar atrás estos supuestos, para aventurarse en 

3 En este punto es importante aclarar que por pedagogía crítica tradicional 
entendemos al paradigma agrupado en pensadores como P. Freire, P. 
McLaren, y H. Giroux quienes influenciados por la tradición critica tradicio-
nal operan bajo la premisa de educar a los ignorantes para sacarlos de su 
falsa conciencia, lo cual supone que hay una división de las inteligencias, 
es decir, unos que saben cómo opera el poder y otros que son engañados. 
En cambio, la pedagogía del disenso partiría precisamente de abolir dicha 
división, y decir que cualquiera puede ser partícipe de experiencia disen-
suales, creativas e imaginativas, sin depender de un maestro explicador 
o intelectual orgánico. 



89

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

la dinámica afirmativa de un proyecto creador que fortalece la crítica con una 
mirada renovada. De ahí que, en esta perspectiva, no haya ilusión cómplice 
con el sistema de dominación, tampoco deseo de ignorancia, y, por tanto, 
resulta factible suscitar nuevas formas de conciencia y energía a través de 
la política de la imaginación y el disenso. 

Dicho lo anterior, proponemos socializar y llevar a la práctica los conceptos 
anteriormente expuestos a través de tres directrices: 1) Prácticas pedagógicas 
igualitarias, 2) La implementación de un pensamiento crítico como creación 
e investigación 3) Secuencias didácticas disensuales mediante políticas de 
la imaginación.

El primero concierne a la obligación asumida por parte del docente por 
desjerarquizar la práctica pedagógica. Esto implica, entre otros aspectos, la 
desactivación del supuesto dicotómico de la inteligencia, pues como supone 
Rancière (2010): “Romper con el presupuesto pedagógico de la dualidad de 
las inteligencias también es romper con la lógica social de la distribución de 
las posiciones tal como lo estableció Platón en dos frases de “La República” 
que explican por qué los artesanos deben realizar su propio trabajo y nada 
más”. Por ello, esta característica tendría la obligación de no separar la 
inteligencia por niveles, es decir, partiría por erradicar las distinciones entre 
grados de inteligencia, dado que desde esta perspectiva sólo existe una 
única inteligencia. 

Está claro que, con lo anterior, sería plausible crear experiencias de aprendi-
zaje bajo la noción de igualdad, puesto que ya no existiría separación entre 
los que son más capaces y los que no. Se trata entonces de quebrar con las 
distribuciones que van desde las calificaciones, hasta la repartición de los 
lugares en el aula de acuerdo a dichos puntajes. Además, sería pertinente 
socializar y propiciar experiencias de aprendizaje autónomas, puesto que el 
docente no es el único que posee los conocimientos, sino que brindaría un 
abanico de oportunidades para que se propicie la curiosidad y emancipación 
intelectual. 

Asimismo, este elemento requerirá fracturar la razón social de la repartición 
de los lugares, misma que según Rancière (2010) se ha perpetuado desde 
las ideas desarrolladas en La Republica de Platón. Esto supone que, desde 
este horizonte, ya no hay clasificaciones respecto a la clase social, género 
o raza, dado que este poder, trasciende las distribuciones impuestas por el 
modelo neoliberal, reconfigurando las subjetividades mediante la verifica-



90

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

ción de la igualdad radical. Así, resulta probable construir otra temporalidad 
existencial y transgredir el lugar común que propaga como imperativo, que 
los trabajadores no “tienen tiempo”, dado que su distribución ocupacional 
sólo se contabiliza a partir de las horas que sus cuerpos son rentables a la 
manufactura mercantil, eliminando la posibilidad de tener tiempo libre.  

El segundo se orienta a socializar otro tipo de pensamiento crítico, y por tanto, 
sería prudente restablecer lo que se entiende por ello, tomando en cuenta los 
replanteamientos elaborados por Rancière. Esto supone que todo “maestro 
ignorante” asume con responsabilidad generar posibilidades ante cualquier 
diagnóstico negativo del acontecer social. Ante ello, no sólo repasa los noticie-
ros alarmistas que día a día nos señalan todas las atrocidades manifiestas en 
la esfera social con el fin de informarnos y tomar conciencia de la desgracia 
en turno. Por el contrario, no se contenta con la derrota e impotencia de los 
malestares del mundo, sino que, asume la obligación de propiciar pensa-
mientos esperanzadores. Esto significa el no postrarse inmóviles ante los 
infortunios que sólo bombardean y debilitan nuestras conciencias. 

En concreto, este pensamiento crítico renovado objetaría el modo operatorio 
de la lógica de la denuncia -tan arraigado en la crítica tradicional- y cuestio-
naría sus alcances emancipatorios, ya que refutaría el discurso que asume 
que “el estar bien informado” pocas veces incide en la transformación de la 
realidad, pues como argumenta Rancière (2010) “…no existe evidencia de que 
el conocimiento de una situación acarree el deseo de cambiarla” (p.32). En 
síntesis, una renovación del pensamiento crítico llevado a las aulas a través 
de una pedagogía del disenso, implicaría entre otros aspectos, la liberación 
de los modos acusatorios de la tradición crítica, esto es, el debilitamiento de 
esa imagen estigmatizada que repite constantemente que somos víctimas del 
poder y del globalismo ilusorio; pues, por el contrario, rescata el potencial de 
experimentar la propia vida como una esfera infinita de posibilidades. 

En este sentido, resultaría primordial desestructurar la noción de “pensamiento 
crítico” normalizada en las instituciones educativas, donde se relega o aniquila 
la creación esperanzadora de otras realidades, y sólo se repite una y otra 
vez cómo somos víctimas del poder. Esto, no significa por supuesto, no tener 
conocimiento de los modos operatorios del orden policial, sino que además 
de conocerlos, los sujetos se vuelven capaces de no sentirse derrotados y 
buscan formas de existencia liberadora al margen de ello.  



91

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

De esta nueva perspectiva, se podría reconstruir la noción de pensamiento 
crítico como un pensamiento creador, donde más que analizar, describir y 
señalar hechos, inicia por la pregunta sobre cómo transformarlos. Lo que hay, 
pues, que plantear es que el pensamiento crítico se apoya de la imaginación 
para trazar la imagen concreta de otro modo de existir, bajo la firme convicción 
afirmativa de otra vida. En otras palabras, no conformarse con los discursos 
fatalistas de la maquinaria neoliberal en sus vertientes informacionales, que 
sólo debilitan nuestras fuerzas transformadoras al presentarnos sólo pasajes 
desoladores carentes de una nueva organización sensorial. 

Por lo anterior, pensamos que una pedagogía del disenso que asume este  
pensamiento crítico creador, se deslindaría del propósito de concientizar a los 
ignorantes y, también, erradicaría toda impotencia transformadora, pues más 
que reproducir incansablemente las mentiras de la sociedad del consumo, 
apostaría por utilizar esas energías en la reconfiguración de un horizonte 
emancipado, donde se pongan en marcha ejercicios cognitivos y sensoriales  
que potencien la imaginación de otro mundo más igualitario.

En resumen, la pedagogía del disenso podría abonar a una reestructuración 
de los mecanismos pedagógicos inertes y repetitivos que, lamentablemente 
siguen funcionando en los diversos niveles educativos. A partir de estos 
desplazamientos, quizá podamos propiciar otros modos de aproximarnos 
a la educación, lejos de los dispositivos de dominación y desigualdad que, 
lamentablemente siguen operando en algunos espacios educativos. 

Conclusiones

En la introducción de esta investigación se plantearon preguntas y objetivos 
que giraban en torno a la posibilidad de una pedagogía del disenso. Para 
lograr tal fin, se revisaron parte de los planteamientos que el filósofo J. Ran-
cière construye a partir de su estrategia epistemológica, la cual consiste, entre 
otros modos operativos, en cuestionar algunas de las premisas esenciales 
de la tradición critica edificada en conceptos tales como la concientización, 
la denuncia, y la oposición entre realidad y apariencia. De esta manera, fue 
posible observar cómo funciona el pensamiento crítico bajo este marco con-
ceptual y rescatar sus posibles replanteamientos. 

No obstante, como pudimos observar, para Rancière (2010) el pensamiento 
crítico tiene que romper con la dualidad apariencia-realidad, donde esa masa 



92

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

de individuos embrutecidos es incapaz de distinguir las mentiras de la ley 
de la dominación. Además, el argumento estructurado por Rancière (2009) 
sostiene que el pensamiento crítico de corte “tradicional” pierde sus fines 
emancipatorios al sólo preocuparse por diagnosticar y denunciar las formas 
de acción del orden policial. Imposibilitando, en este sentido, una verdadera 
transformación en la experiencia vital de los individuos, pues lamentablemente 
sólo genera impotencia y frustración.  

Esto nos llevó a plantear que bajo la tesis de Rancière sería necesaria una 
reformulación del pensamiento crítico en el siglo XXI, que reactive el concepto 
de crítica como condiciones de posibilidad, y, por ende, sea plausible crear 
otros mundos de existencia, capaces de adentrarnos en otras formas de vida, 
lejos del orden policial. A partir de ahí podemos argüir que otro pensamiento 
crítico es posible, donde los dispositivos de alfabetización como método 
para transmitir el saber y la visibilizarían como vía para mostrar los eventos 
desagradables de la maquinaria capitalista, se desvanecen ante la afirmación 
de una inteligencia horizontal, donde no hay quien tiene más conocimiento 
y quién no.	

Por consiguiente, una pedagogia del disenso podría renovar la arquitectura 
del pensamiento crítico bajo una firme alternativa emancipatoria, auxiliada 
de la imaginación y el disenso, lo cual supondría entre otras prácticas, la 
eliminación de toda noción de culpabilidad e ignorancia. De esta forma, la 
pedagogía del disenso ayudaría a desvanecer los afectos y pensamientos 
decadentes, y se auxiliaría, en cambio,  de prácticas imaginativas y disen-
suales, donde las diversas manifestaciones del orden policial no producen 
una existencia alienada, y por tanto, todo el poder político se generaría a 
partir de una imaginación poderosa que  permitiría la creación de espacios 
emancipados lejos de la decadencia del mundo habitual.

En este contexto, podemos asistir al surgimiento de una renovada forma de 
ejercer el pensamiento crítico. Esto significa remover o destruir la creencia 
que desemboca en hacer una especie de radiografía de la sociedad, la cual 
como apunta Ranciére (2010) gasta todas sus energías militantes en sólo 
denunciar y poco transformar. En suma, se puede decir que, la implementa-
ción de una pedagogía del disenso apostaría en la agencia transformadora 
de las condiciones existenciales, que aspira, sobre todo, en hacer posible lo 
imposible. La pedagogía del disenso pondría de relieve la infinidad de futuros 
posibles inscriptos en la actual configuración del mundo con el claro objetivo 
de desarrollar otras potencialidades inmanentes ante el desolador panorama 



93

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

de la sociedad actual.	  

Ahora bien, respecto al poder de la imaginación, sugerimos que para crear 
otros espacios y otros ritmos temporales, es conveniente realizar una distin-
ción de manera mínima entre las implicaciones del espacio y tiempo bajo el 
régimen policial, y el poder imaginar esos otros espacios y tiempos distintos 
a los cotidianos. En la base de esta estrategia conceptual, resulta factible 
apostar por la voluntad de repolitizar la existencia diaria para transformar los 
días en oportunidades de irrupción, en ritmos alternativos, donde sea posi-
ble resistir a los estigmas de la dominación económica, estatal e ideológica. 
Igualmente, sugerimos reactivar la política de la imaginación como el artefacto 
idóneo para provocar nuevas formas de organizar el mundo sensorial. 

De este modo, quizás nos preguntaremos por los modos para transformar 
el orden policial, dado que la tarea de la crítica ya no consiste en realizar 
diagnósticos apresurados del acontecer social, sino en llevar más lejos la 
pregunta, tal y como Deleuze al igual que Rancière también apostó: ¿A qué 
poderes hay que enfrentarse, y cuáles son nuestras capacidades de resis-
tencia, hoy que ya no podemos contentarnos con decir que las viejas luchas 
no son válidas? (Deleuze, 2016 p.150)



94

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

Referencias

Althusser, L. (1988). La filosofía como arma de la revolución. Buenos 
Aires: Siglo XXI.

     Castillo Villapudua, K. (2018). Claves pedagógicas en J. Rancière: del 
disenso al pensamiento crítico, la interdisciplinariedad y el maestro ignorante. 
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 5(9). 11-25.

Castillo Villapudua, K. y Miramontes Arteaga, M. A. (2019) Educar para 
el disenso: política y estética en J. Rancière. Revista Inclusiones Vol. 6 núm. 
3 (2019): 125-139.

Castillo Villapudua K., y Miramontes Arteaga, M. (2020). Jacques Rancière: 
emancipación intelectual e igualdad de las inteligencias. Voces De La Educa-
ción, 5(9), 157-170. Recuperadode: https://www.revista.vocesdelaeducacion.
com.mx/index.php/voces/article/view/174

Corcuff, P. (2019).  De la posible renovación de la teoría crítica en Francia 
Entre desventuras académicas y tensiones Bourdieu/ Rancière.  Revista de 
Ciencias Sociales, 32(44), 61-80. Epub 01 de junio de 2019.https://dx.doi.
org/10.26489/rvs.v32i44.3

Deleuze, G. (2016) Foucault. Barcelona: Paidós. 

Etchegaray, R. (2014) La filosofía política de Jacques Rancière. Nuevo 
pensamiento, Revista de Filosofía. Vol. 4 (4). 

Ramírez Cobián, M. (2019). Ontología y política de la esperanza. De Ernst 
Bloch a Quentin Meillassoux. Revista de filosofía DIÁNOIA, 64(83), 165-180. 
doi: https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2019.83.1548

Rancière, J. (2010). El Espectador Emancipado. Buenos Aires: Manan-
tial. 

Rancière, J. (2003). El Maestro Ignorante. Barcelona: Laertes. 

Rancière, J. (2016). Momentos políticos. Buenos Aires: Manantial.



95

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Rancière, J. (1998). La noche de los proletarios. Buenos Aires: Nueva 
Visión.

Rancière, J. (2009). Sobre la importancia de la teoría crítica para los mo-
vimientos sociales actuales. Estudios Visuales, (7), 81-90. Recuperado de 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6824455

Rancière, J. (2019) La política es imaginación. Recuperado de: https://www.
milenio.com/cultura/laberinto/jacques-Rancière-la-politica-es-imaginacion


