Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Luis Villoro y el problema
de la «uni-formacién» (formacién homogénea) moderna

Autor(es): Jesus Emmanuel Ferreira Gonzélez
Aio de publicacién / Ano de publicacdo: 2020
DOI: 10.63314/UQOR1398

Citacion / Citacao
Ferreira Gonzalez, J. E. (2020). Luis Villoro y el problema de la «uni-
formacién» (formacién homogénea) moderna. Ixtli: Revista

Latinoamericana de Filosofia de la Educacién, 7(13), 11-32.
https://doi.org/10.63314/UQOR1398

“~9o% ALFE

ey i . . .
Pt Asociacion Latinoamericana



https://doi.org/10.63314/UQOR1398

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion
Volumen 7 - Numero 13 - 2020
pp. 11-32

bt by

Luis Villoro y el problema de la «uni-formacién»
(formacion homogénea) moderna

Jesus Emmanuel Ferreira Gonzalez

Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, México
vayron23.ef@gmail.com

@ https://orcid.org/0000-0002-4461-4966

Jesls Emmanuel Ferreira Gonzalez es Doctor en Filosofia por el Instituto de Investi-
gaciones Filosdficas “Luis Villoro” (Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidal-
go). Actualmente, es profesor en dicho instituto. Ha publicado el libro Conceptos no
humanos. Las significaciones del Ser en alteridad, en la editorial Colofén, 2017; asi
como varios articulos entre los que destacan “Luis Villoro y la transformacion politica
a nivel ontoldgico” en Open Insight, Volumen VIII, Nim. 14, julio-diciembre 2017, pp.
165-192 y “El problema de la resistencia de lo irreflejo a la reflexion en Merleau-Ponty

y Levinas”, en Revista Valenciana, Num. 15, Afio 8, pp. 95-126.

Resumen - Resumo - Abstract

Se plantea que el rigor episte-
moldgico, la actitud inclusiva,
la «razén razonabley, el rea-
lismo moderado y la actitud
filosofica son elementos de
la filosofia de Luis Villoro que
pueden tomarse como aspec-
tos fundamentales de un crite-
rio epistemoldgico ético para
una educacion no-ideoldgica,
en tanto que promueven un
pensamiento critico, ético y
plural, mismo que puede ser
de gran ayuda para repensar
el problema de la formacién
homogénea e ideoldgica pro-
ducto de la educacién moder-
na heredada y aun vigente en
nuestra época. Se destacan
dichos elementos a partir del
sentido que para el filésofo

Afirma-se que o rigor episte-
moldgico, a atitude inclusiva, a
«razao razonable», o realismo
moderado e a atitude filoséfica
sdo elementos da filosofia
de Luis Villoro, que pode
ser adotado como aspectos
fundamentais de um critério
epistemoldgico ético para
uma educacao ndo ideoldgica,
em tanto que promove um
pensamento critico, ético e
plural, ele pode ser conside-
rado ayuda para compensar o
problema da formagédo homo-
génea e ideolodgica produto da
educacéo moderna heredada
em nosso tempo. Destacam-
se esses elementos, a partir
do sentido que a educagao
teve para o fildsofo mexicano

It is proposed that epistemo-
logical rigor, inclusive attitude,
«reasonable reason», mode-
rate realism and philosophi-
cal attitude are elements of
Luis Villoro’s philosophy that
can be taken as fundamental
aspects of an ethical episte-
mological criterion for a non-
ideological education, while
promoting critical, ethical and
plural thinking, same that can
be of great help to rethink the
problem of homogeneous and
ideological formation, product
of modern education inherited
and still in force in our time.
These elements stand out
from the sense that education
had for the Mexican philoso-
pher and it is argued that the

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

11


http://a.com/?rand=01234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890
http://172.19.200.212/UserCheck/PortalMain?IID={0BF74FFB-D4AA-CAA3-9B0E-96148E8080A2}&origUrl=

12

mexicano tenia la educaciony € argumenta-se que o sig-  meaning of education for Villoro
se sostiene que el sentido de  Nificado da educagéo para s, fundamentally, in accordance
la educacion para Villoro es,  Villoroé, fundamentaimente,  with the Aristotelian phrénesis.
fundamentalmente, conforme ~ de acordo com a phrénesis

a la phronesis aristotélica. aristotélica.

Palabras Clave: educacion no excluyente, ética, epistemologia, racionalidad razonable, Villoro
Palavras-chave: educagéo, ética, epistemologia, racionalidade razoavel, Villoro
Keywords: education, ethics, epistemology, reasonable rationality, Villoro

Recibido: 24/02/2020 Aceptado: 12/05/2020

Para citar este articulo:

Ferreira Gonzalez J. (2020). Luis Villoro y el problema de la «uni-formacion» (formacién
homogénea) moderna. El aporte de la epistemologia ética de Villoro a la filosofia de la
educacion. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion. 7(13). 11-32.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
7(13). 2020



Luis Villoro y el problema de la «uni-formacién»
(formacion homogénea) moderna
El aporte de la epistemologia ética de Villoro

a la filosofia de la educacion

Introduccién

Laidea de la «inclusién» de todos los pueblos del planeta unidos en la sintonia
de una cultura universal (Unica y univoca), transmitida, entre otros medios
«a través de la educaciony, ha sobrevivido hasta nuestros dias, como parte
elemental de un proyecto amplio de «humanizacion» (Colmer, 1997, p.10)
iniciado en la Epoca moderna, pese haber atravesado los terrenos inhéspi-
tos de la disolucién de la razén, el distanciamiento entre el pensamiento y la
realidad, asi como la fragmentacion y el relativismo propio de las posturas
posmodernas.

Sin embargo, dicho proyecto, fue formulado desde una racionalidad que fue
reducida por el “positivismo” (Cfr. Comte, 1962, pp. 54-62) y la téchné moder-
na a una “racionalidad instrumental” (Horkheimer y Adorno, 1998, p. 83) que
renuncia al «sentido» y a la «comprensién» en pro del calculo, la ganancia 'y
la objetividad, bajo la formalidad de la representacion y la explicacion. Lo que
vino a complicarse, aun mas, con la llegada del mas reciente “neoliberalismo”
(Harvey, 2007, pp. 6-7), quedando asi la educacion limitada a una instruccion
técnica, cientificista, objetivista, abstracta, artificial, inerte e insuficiente para
orientar la existencia compleja e irreductible de los seres humanos.

La buena intencion que impulso el proyecto ilustrado fue la de alcanzar la
«unidad universal» entre los ciudadanos del mundo y elevar la moralidad y la
inteligencia humanas a un nivel superior; sin embargo, su modo de efectuacion
no fue el mas idéneo, en sentido ético, porque consistié en «uni-formar» o
educar homogéneamente, bajo el modo de la “ideologia” (Cfr. Villoro, 20072,
pp. 58-59), a seres capaces de acoplarse a las condiciones en que las cla-
ses dominantes, enajenadas por el poder, mantienen a los oprimidos bajo
el sentido de una unica cultura auténtica superior y el anhelo de progreso.
Problema que, desde nuestro punto de vista, hoy en dia, sigue causando

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

13



14

estragos al interior de la educacion y de la cultura en general.

Pensamos que por realizar una inclusién en una unidad, en el fondo excluyen-
te, de un modo a-critico y no razonable, el proyecto ilustrado de humanizacion,
asi como los distintos proyectos actuales de educacion que conservan en
su base los mismos elementos, corren el riesgo de estar desfasados de su
propia funcion de “educar” (Cfr. Jaeger, 1996, p. 3), ya que educar implica,
en sus raices antiguas, orientar con forme a la virtud, bajo la orientacion de
la phrénesis, en el horizonte ético del bien comun y de aquello que nos hace
ser lo que somos. Aqui sostenemos que orientar, de una forma no excluyen-
te, conforme a la virtud es la idea fundamental del sentido de la educacién
para Villoro.

Consideramos que, ante la problematica planteada, la obra del fil6sofo
mexicano Luis Villoro puede arrojarnos mucha luz, ya que tiene en su haber
filoséfico una clara reflexién sobre el pensamiento moderno y la ideologia
en relacién con la politica, la ética y el conocimiento; porque la racionalidad
que esta a la base de su filosofia es la «racionalidad razonable», que es la
manera en que Villoro retoma la phronesis aristotélica (Villoro, 2007b, pp.
213-214); y, porque, nos muestra, ademas, un sentido de la educacién de
corte «inclusivo» pero critico y con ética, que aun no es muy conocido y que
consideramos pertinente para orientar a las sociedades y las comunidades
de nuestro tiempo.

Pero ¢ Villoro escribié una filosofia de la educacion?, ¢ cual es el sentido de la
educacion para Villoro?, ¢ cual seria la orientacion de la educacion pensada
a raiz de la «razon razonable» ?, jcuales son los elementos de la filosofia
de Villoro que pudieran ser valiosos para una reflexion sobre la educacion?

1. El sentido de la educacién para Luis Villoro

De entrada, es necesario sefalar que Villoro no escribié una filosofia de la
educacion como tal, pero si ha dejado la huella del sentido que para él tenia
ésta; y, vale decir que, dicho sentido tiende hacia una «educacién inclusiva»
y hacia un sentido humano de unidad universal, pero no homogénea sino
plural y, pensada desde una via negativa, bajo la forma de la «no-exclusién»,
que es lo que permitiria no tratar de incluir a todos los seres humanos en
un sentido univoco de identidad cultural desde un criterio ideolégico, sino
mas bien intentaria no dejar fuera a ningun sujeto de la comunidad universal

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



real-histdrica, respetando sus diferencias desde un criterio epistemolégico
ético y realista que considera deseable, respecto del conocimiento, lograr un
equilibrio entre el pensamiento y la realidad y entre la ciencia (conocimiento
impersonal que trabaja con hechos y objetos) y la sabiduria (conocimiento
personal que comprende bajo unidades de valor y de sentido).

Es en Creer, saber, conocer donde Villoro expone el sentido de la educacion,
en el apartado donde reflexiona sobre: qué es el saber o conocimiento
cientifico (Villoro, 2011, p. 139)?, ¢ como se justifica?; s qué tipo de sujetos lo
articulan y en qué consisten las “comunidades epistémicas” (Villoro, 2011, p.
147) que éstos conforman?; y, justo después de sostener que, aunque todos
estamos fuera de ciertas comunidades porque no somos sujetos pertinentes
para juzgar las razones de un saber especializado, «es gracias a la educacion
que podemos acceder a las comunidades epistémicas»:

El sentido de la educacion es justamente convertir a los individuos en
sujetos pertinentes del saber; su meta es lograr que la mayoria de los
hombres no quede excluida de las comunidades epistémicas de la so-
ciedad a que pertenecen. Asi, la educacion es un proceso para adecuar
las comunidades epistémicas a la sociedad real. El ideal regulativo ul-
timo de la educacion seria convertir a todo hombre en miembro de una
comunidad universal a la que le fuera accesible todo saber humano; en
terminologia kantiana: convertir a todo sujeto empirico en miembro de la
intersubjetividad trascendental de la ciencia. (Villoro, 2011, pp. 148-149)

En el primer enunciado vemos que el sentido de la educacién tendria la tarea
de transformar a los individuos en sujetos que puedan dar razones objeti-
vamente suficientes (concluyentes, completas y coherentes) acerca de sus
creencias, mismas que componen todo conocimiento, inclusive al cientifico.
Seguido de esto, en el mismo enunciado vemos que, para Villoro, el sentido
de la educacion tendria una actitud de «inclusién», en cuanto a la intencion
de que ningun ser humano quede fuera de las “comunidades epistémicas”
(Villoro, 2011, p. 150) de la sociedad a la que pertenecen.

En el segundo enunciado, observamos una tendencia a fundamentar el
conocimiento en lo real. En este pasaje y, en general, en la teoria del conoci-
miento, para Villoro, la atencion a lo real tiene mucho peso, incluso el «saber»
no se conforma o articula so6lo bajo una condicion de verdad, sino bajo una
«condicion ontolégica» que consiste en la atadura entre el pensamiento y la
realidad (Cfr. Villoro, 2007b, pp. 210-211). Por este aspecto, consideramos

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

15



16

que lo que esta de fondo, en su sentido de la educacion es una epistemologia
apegada a la realidad —aunque moderada por una «razén razonable»—; por
ende, se puede pensar en la posibilidad de una filosofia de la educacién de
la phrénesis que busque operar en el justo medio entre la razén y la realidad,
asi como entre la ciencia y la sabiduria.

En el enunciado tercero, notamos que el sentido fundamental de la educacion
seria —y aqui vuelve la idea del primer enunciado— la «inclusién» de todo
ser humano en una comunidad universal real, pero seguido de un agregado
interesantisimo: cuyos lazos de unién estarian tejidos de la «materialidad del
conocimiento»; lo que implica que el criterio que uniria a los seres humanos
no seria uno basado en euforias efimeras, fanatismos e ideologias politicas,
sino en un «criterio epistemolégico». Con lo que, a su vez, la educacién se-
ria el medio a través del cual habria la posibilidad de articular una «unidad
humanan» critica y razonable (lo que lleva consigo ya un horizonte de sentido
ético) y ésta, por ende, extenderia sus «lazos» bajo la forma de la «justifica-
cion epistemoldgica».

Ahora bien, en lo relativo a lo referido en terminologia kantiana interpretamos
que la educacion implicaria hacer «comunidad» a través del conocimiento,
en razén de que comprendemos por «intersubjetividad trascendental de la
ciencia», a aquellos «lazos epistémicos» que unen a ras de los limites de la
sensibilidad a los sujetos empiricos a través del conocimiento (Cfr. Kant, 2014,
pp. 609-610). Ante ello, inmediatamente brinca la pregunta: ,qué tipo de co-
nocimiento es el que posibilitaria una unidad universal razonable? Aunque en
este pasaje solo se hace referencia al saber (conocimiento cientifico), desde
las bases de la filosofia de Villoro, se puede decir que aquel conocimiento
que media entre el conocimiento cientifico (ciencia) y el conocimiento per-
sonal (sabiduria), es la filosofia (Villoro, 1962, pp. 190-191), en tanto que se
fundamenta en «razones razonables», razones que no alcanzan el estatus
de la objetividad cientifica, pero que buscan la universalidad por otro modo
de ser y mas alla de la objetividad cientifica, a través de un dialogo razonado
mediado por la realidad, incorporando una comprension de la esencia de lo
humano a partir del comportamiento. «Conocimiento filoséfico» (Kant, 2014, p.
606), podriamos decir si se nos permite, mismo que implica una racionalidad
de la phrénesis para mediar entre una racionalidad instrumental (ciencia) y
una racionalidad valorativa (sabiduria) (Villoro, 1997, p. 79) y, asi, procurar
la felicidad y la vida buena.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



Por lo anterior, la educacion, desde la perspectiva de la filosofia de Villoro,
tendria un fundamento epistemoloégico de corte realista (ontolégico), con una
orientacion ética tendiente a la «no-exclusion» de ningun ser humano, que
busca la unidad en una «comunidad universal razonable»; y, todo lo anterior
conllevaria, en el fondo, un sentido de humanizacién (formaciéon humana
para la liberacién razonable de cualquier forma de dominacién) no ideoldgico,
mismo que quizas sea el fin ultimo de la educacion.

Aunado a lo anterior, en el primer enunciado y también en el ultimo, obser-
vamos que para Villoro la tarea de la educacién es, no solo “formar”, en
sentido de (Bildung) (Cfr. Gadamer, 2005, pp. 37-48), sino «convertir» a los
educandos en individuos capaces de dar razones suficientes acerca de sus
conocimientos cientificos y personales (Cfr. Villoro, 1962, pp. 74-78), asi como
de sus creencias, las cuales son la base de éstos; lo que implica el paso de
una actitud en la que los sujetos no piensan con autonomia, no cuestionan y
viven conforme a lo ordinario a una actitud en la que piensan por si mismo,
en el horizonte del valor y que pueden, desde ahi, conformar “comunidades
epistémicas” (Cfr. Villoro, 2011, p. 147) y “comunidades sapienciales” (Cfr.
Villoro, 2011, p. 246) con los otros, mismas que tendrian comunicacion y
comunion con las comunidades concretas, reales, socio-historico-culturales.

Es notable, que Villoro usa el término «convertir», pero no debe interpretarse
que dicha conversion implica un acto dogmatico, autoritario y violento, como el
que implico, por ejemplo, la conversion religiosa efectuada por el cristianismo
en el continente americano sino; al contrario, ésta se trata de una «conversién
filoséfica», que consiste en pasar de una actitud no reflexiva a una actitud
que interroga por el sentido y valor de la esencia de las cosas; se trata de
una conversion auténoma orientada por el ejercicio de la razén encarnada
en el comportamiento humano.

Por este ultimo aspecto, la tarea de la educacion, que colegimos a partir de
la «traza» heredada por Villoro, es transformar a los educandos en seres
humanos capaces de pensar por si mismos, con posibilidad de distinguir
entre ideologias, dogmas, seudo-conocimiento y conocimientos verdaderos,
fundamentados y justificados en razones éticas, para que asi, sean capaces
dar sentido a su existencia individual y colectiva. El sentido de la educacion
consistiria, entonces, en promover la «conversién» de los individuos en su-
jetos criticos, reflexivos y con ética, para tener una vida buena en todos los
niveles y sentidos.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

17



18

Ahora bien, ¢ qué grado de importancia tienen los elementos que subrayamos
en el pasaje citado sobre el sentido que la educacion para Villoro en el cuerpo
de su filosofia? ¢Y qué podrian aportar propiamente, en su despliegue, a la
educacion?

Rigor epistemolégico

El rigor epistemoldgico en la obra de Villoro tiene un significado muy im-
portante. Por un lado, podemos ver como el modo de filosofar del filésofo
mexicano guarda congruencia con el sentido que marcé Francisco Romero
con la aspiracion a la normalidad (Romero, 1947, p. 15) de la filosofia en
Latinoamérica, ante el cuestionamiento sobre si en Latinoamérica habia o
no filosofia (Cfr. Augusto Salazar Bondy, 2011, pp. 7-95). Problema ante el
que Villoro observaba que se trataba de una cuestion de ausencia de auten-
ticidad y que ésta se explicaba “por falta de rigor, por carencia de suficiente
profesionalismo” (Bondy, 2011, p. 53).

Por otro lado, se nutre para lograr dicha profundidad y radicalidad en sus
reflexiones de la fenomenologia y del historicismo ensefado por su maestro
José Gaos, logrando trabajos rigurosos sobre la fenomenologia de Husserl,
tales como los comprendidos en los Estudios sobre Husserl (Villoro, 1975,
pp. 11-179), cabe decir que Villoro leia a Husserl en su idioma, por lo que
ademas realiz6 la traduccion de Loégica formal y l6gica trascendental (Hus-
serl, 1962, pp. 5-367). La perspectiva historicista puede verse en el enfoque
que tiene, por ejemplo, Los grandes momentos del indigenismo en México
(Villoro, 1998) o en ensayos sobre los problemas de la historia tales como
“El sentido de la historia” (Villoro, 2012, pp. 33-52), o en aquellos trabajos
en los que reflexiona sobre el tipo de racionalidad que se requiere emplear
en las ciencias del espiritu, tales como: “Dilthey y Rickert: dos intentos de
fundamentacion de las ciencias del espiritu” (Villoro, 1962, pp. 121-133) y “La
funcioén de la ‘comprension’ en Dilthey” (Villoro, 1962, pp. 135-153.).

Ademas, Villoro hace suyo el bagaje y la practica de la filosofia analitica corres-
pondiente a los autores de la época clasica del positivismo l6gico, expuestas
por integrantes del Circulo de Viena (Schlick, Carnap, Ayer, Hempel, etc.),
mismos que recuperan las bases de las filosofias de Wittgenstein y Russell
(Cfr. Villoro, 1962, pp. 229-269). Asi como, proveniente de ofra vertiente,
incorpora a su modo de hacer filosofia la perspectiva de la filosofia de Marx
orientada por la onceava tesis de Feuerbach en la que, de alguna manera,

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
7(13). 2020



exhorta a no sélo interpretar el mundo sino a transformarlo.

Ahora bien, en particular, en el marco de lo enunciado en el pasaje relativo
al sentido de la educacién: «convertir a los individuos en sujetos pertinentes
del saber». Dicho rigor tiene que ver con un trabajo de «justificacién epis-
temolégica», que sin ningun problema podria extenderse a la educacion; lo
que implicaria que la educacion justificaria sus procedimientos de una forma
razonable y ética, articulando conocimientos verdaderos que llevan en su
seno al bien comun, distinguiéndose de las ideologias, fanatismos, dogmas
y actitudes escépticas.

Es importante aclarar, que la busqueda de la verdad la emprende Villoro por
la via de la justificacion (Cfr. Villoro, 2011, pp. 178-182;142-144) y bajo la
tesis basica de que todo conocimiento esta articulado a través de “creencias”
(Villoro, 2011, p. 71). De esta manera, la justificacion epistemolégica consiste
en que los individuos de “carne y hueso” (Unamuno, 2005, p. 95-96) puedan
dar razones suficientes, en el ambito del conocimiento personal o sabiduria,
(Villoro, 2011, p. 210) y razones objetivamente suficientes para creer, en la
esfera del conocimiento cientifico o saber, acerca de la realidad natural y
social, de si mismos y de su comunidad (Villoro, 2011, p. 145).

Por otra parte, en El poder y el valor, Villoro distingue, ademas del tipo de
justificacion, la funcién de los diferentes tipos de discurso y de racionalidad
que estan ala base de la ciencia y de la sabiduria. En la ciencia, hay operando
una «racionalidad instrumental» y un «discurso explicativo» orientada por la
téchné, que piensa de manera objetiva y eficaz los medios y los fines de las
acciones; mientras que, en la sabiduria, hay una «racionalidad valorativa»
que piensa acerca del valor y el sentido que tienen nuestras acciones en el
mundo y su «discurso es valorativo» (Cfr. Villoro, 1997, p. 75). Asi mismo,
sostiene que estas dos formas de racionalidad no se excluyen ni se contra-
ponen, sino que se complementan y, que es a través de la phrénesis, (razén
razonable) en sus propios términos (Villoro, 2007b, pp. 205-222), que es
posible realizar un justo medio entre las dos anteriores para logar una cierta
armonia epistemolégica y ética, lo que pensamos corresponderia a una
«filosofia equilibrada», critica de los dogmas y de la homogeneidad («uni-
formaciény), pero sin perder de vista lo valioso para los seres humanos, sin
olvidarse del bien comun.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

19



20

Actitud inclusiva

El problema de la homogeneidad educativa heredado por el pensamiento
moderno conllevaba una «actitud incluyente», pero desafortunadamente,
ideoldgica. Ante ello, la filosofia de Villoro propone una actitud incluyente, pero
para resguardarse de la ideologia opta por la via negativa: la no-exclusion.

Esta via, que implica la accién del «reconocimiento del otro» —lo que conlleva
una suerte de humanismo—, pervive e insiste en la obra de Villoro implicita
y explicitamente en torno a los principales problemas de la ética, tales como
las relaciones interculturales y los problemas sociales, apuntando a la «in-
clusion universal» de una comunidad histérica real, pero intenta sustraerse
de la imposicién de una forma ideolégica de ver y ser en el mundo.

Implicitamente, Villoro aborda dicho concepto en su primera gran obra Los
grandes momentos del indigenismo en México y posteriormente en Estado
plural, pluralidad de culturas, bajo el tema del reconocimiento del otro; ex-
plicitamente, lo hace en una de sus Ultimas obras, Los retos de la sociedad
porvenir, desde la perspectiva de la carencia, reflexionando sobre el mal radi-
cal de la humanidad, a saber, la injusticia (entendida como el dafio sufrido en
nuestra relacién con los otros, mismo que no tiene una justificacion razonable),
bajo los términos de la experiencia de la exclusion y la equiparacién con el
excluyente, como momentos del camino para superar dicho mal.

En esa obra, publicada en el 2007, piensa la inclusion en el marco del pro-
blema de la injusticia, sefialando como punto de partida que, a diferencia de
los paises occidentales desarrollados, en nuestro contexto social (mexicano-
latinoamericano), en los que la democracia aun no esta consolidada, no son
comunes principios de justicia incluyentes de todos los sujetos, sino que al
contrario brillan por su ausencia, haciéndonos experimentar una marginalidad
e injusticia radicales. (Cfr. Villoro, 2007b, p. 15)

En este tenor, podemos observar que la dialéctica exclusion-inclusion en el
camino negativo hacia la justicia que propone Villoro —que consiste, mas
que en buscar positivamente la justicia, en escapar al poder despético y do-
minante—, ocupa un lugar importante y consiste en los siguientes estadios:
1) la experiencia de la exclusion, 2) la equiparacion con el excluyente y 3) el
reconocimiento del otro. (Cfr. Villoro, 2007b, p. 20)

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



La experiencia de la exclusion es una de las formas en las que se vive la
injusticia. En ésta, afirma Villoro, el sujeto particular vive en carne propia la
carencia de un valor x que un grupo consensual con poder aplica para si,
sin incluir a éste. Por ende, podemos observar que, en su forma positiva,
la justicia implica la accién «incluyente» en una comunidad de consenso
razonable orientada por el bien comun, que parte, no de principios universa-
les ideales —mismos que pueden usar grupos de poder para el control y la
dominacion—, sino del disenso real y del acto exclusivo.

Una accién que se presenta intimamente ligada a la conciencia de dicha
exclusion, es la discrepancia de la accidén excluyente recibida por parte del
consenso de una comunidad x que mantiene el poder contra el valor que
tiene de si la persona en cuestion; a partir de la cual, y en consecuencia,
se da el segundo momento: la equiparacion con el excluyente, en el que el
sujeto dafiado se reconoce como alguien valioso, tanto como aquel que le ha
cometido la injusticia, es decir, se enjuicia equivalente y con la misma valia
que el excluyente. En dicho estadio, el «valor» y la critica razonable permiten
la posibilidad de superar la relacién esclavo y amo, excluido-excluyente, en la
que ambos sufren las consecuencias detestables del poder y, asi, se da paso
al tercer estadio: el reconocimiento del otro y la reivindicacion del derecho de
ambos. (Cfr. Villoro, 2007b, p. 33)

Dicha superacion, puede realizarse porque en la discrepancia y la conciencia
del valor equiparable entre excluido y excluyente se da la posibilidad, no sélo
de la respuesta violenta o la pasividad del agredido, sino también se presenta
la interpelacion pragmatica que apela a la «dignidad» de la persona en la que
el agredido le pide al agresor, silenciosamente y desde la exterioridad del
sistema legal vigente (éticamente), la justificacion de sus actos injustos; asi
como, la posibilidad de solicitar razones de modo explicito dando paso a un
disenso razonado que puede llevar a una controversia, una resistencia, pero
también a un dialogo razonado en el que se llegue a un acuerdo razonable
que elimine la exclusién en cuestion.

En el tercer estadio, el «reconocimiento del otro», se presenta, a su vez, una
faceta positiva de la inclusién: se da la posibilidad de acceder a bienes de
los que el agredido se sabe excluido, que puede expresarse en términos del
derecho como la facultad de acceder, sin impedimento, a valores comunes
universalizables; y, con ello, se hace patente el valor de la no-exclusion vy,
asimismo, el sentido de la justicia para Villoro.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

21



22

En este sentido, pensamos que el reconocimiento del otro, en tanto una via
positiva a la justicia, podria ser la «finalidad de la educacién». Pero, como
podemos observar el camino hacia éste es mas prudente si procedemos por
una via negativa, por el de la «no-exclusion». Y dado que la no-exclusion es
una forma de luchar por la justicia, la educacion podria desempeniar el papel
de un procurador ético de la justicia. Bien podria la educacion tener dicho
sentido. Este seria, a su vez, uno de las mas tangibles y reales elementos
de un «khumanismo» basado en la phronesis.

Universalismo epistemolégico bajo el juicio de la phrénesis

De acuerdo con lo expresado en el pasaje citado en el que Villoro expone el
sentido de la educacion, interpretamos que la unidad entre los seres humanos
(el universalismo) es posible, de otro modo, a través de la educacion y que
sus lazos de unién estarian articulados a través de los eslabones de un co-
nocimiento justificado razonablemente. En este tenor, corresponderia hablar
de un universalismo epistemoldgico; sin embargo, la justificacion rigurosa del
conocimiento aparece siempre, en la obra de Villoro, ligada a un fundamento
ético; y, como el tipo de racionalidad capaz de pensar contemporaneamente
la verdad en sentido ético y epistémico es la phrénesis, quizas convenga
denominarle universalismo prudencial.

La phrénesis es un tipo de racionalidad que permite poner un justo medio entre
el conocimiento y la dignidad humana porque es practica, pero diferente de
lo practico de la produccion artistica. Dicha postura, consideramos, presenta
una ventaja sobre los criterios de los universalismos ideales, ideoldgicos, cien-
tificistas, mitoldgicos, religiosos, etc., dado que esgrime razones suficientes
para creer que un comportamiento es deseable para todos, buscando el bien
comun, sin conformarse con algun dogma, supersticion, mito o ideologia.

Para Aristoteles la phrénesis difiere tanto de la ciencia como del arte, sostiene
en el libro VI: “[...] la prudencia no podra ser ni ciencia ni arte: ciencia, porque
el objeto de la accién puede variar; arte, porque el género de la accion es
distinto del de la produccion. Resta, pues, que la prudencia es un modo de
ser verdadero y practico respecto de lo que es bueno y malo para el hombre.”
(Etica Nicomaquea VI, 5 1140a35-1140b5)

La phrénesis es una forma de pensar que piensa el ser de lo contingente,
ambito que el entendimiento, que trabaja conforme a principios y conforme

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



a lo necesario, no puede abarcar; de ese modo, permite también la comu-
nicacion y la mediacion entre las diferentes formas de conocimiento; es una
«razon razonaday dice Aristoteles.

Nosotros observamos que Villoro construye su concepto de «razdn razona-
ble», precisamente, a partir de Aristoteles. En este sentido podemos citar el
pasaje de “Lo racional y lo racionable”, publicado en Los retos de la sociedad
por venir, cuando Villoro distingue los dos tipos de racionalidad en los que se
ha dividido tradicionalmente a la racionalidad, sostiene Villoro:

En el concepto de lo racional, suele establecerse una separacion tajante
entre dos tipos de racionalidad: la racionalidad instrumental, que versa
sobre los medios eficaces para un fin, y la racionalidad de fines, que
concierne a los fines mas valiosos. En el concepto de razonabilidad esa
distincion tiende a difuminarse. En efecto, la conducta razonable sigue los
dictados de una virtud epistémica, la prudencia (la fronesis aristotélica).
Y la prudencia presenta dos caras: por un lado, procura elegir entre los
fines posibles el mas conveniente en una circunstancia dada; por el otro,
determina los medios mas adecuados para lograr ese fin, pero éstos son
mas 0 menos eficaces segun el fin elegido; y la prudencia no puede, por
consiguiente, pretender en todos los casos el mismo grado de eficacia.
(Villoro, 2007b, pp. 213-214)

La difuminacion que ocurre en la razonabilidad no es privativa, sino mas bien
es un puente que la «razén razonable» permite transitar entre la racionalidad
de medios fines (racionalidad instrumental) y la que enjuicia dinamicas de la
dimension del valor (racionalidad valorativa).

De este modo, la filosofia razonable de Villoro nos da la posibilidad de pensar,
por ejemplo, que la unidad entre seres humanos puede darse a través de la
«orientacion» que nos proporciona el «sentido» del conocimiento verdadero,
tanto de la ciencia —que por su tendencia a la objetividad tiene resultados
optimos sobre el terreno de la eficacia—, como de la sabiduria—que desde la
experiencia personal realiza juicios valorativos—. «Conocimiento verdadero»
en el que se une lo ético y lo epistémico.

Asi podemos ver, que la idea de «inclusion educativa» en un sentido epistemo-
I6gico consiste, en que ningun ser humano quede fuera de las comunidades
epistémicas de la sociedad a la que pertenece, convirtiendo a todo individuo
en sujeto pertinente del «saber» y del «conocer». En un nivel ético, consiste

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

23



24

en lograr la inclusion plural de todos los seres humanos en una comunidad
real histérica universal a través de la practica virtuosa de una racionalidad
razonable (phrénesis).

Por ello, observamos, que el universalismo que plantea la filosofia de Villoro
se debe mas a un elemento epistemolégico que a un aspecto cultural. Dicho
elemento epistemoldgico es la «epistemologia de lo razonable» basada en la
phrénesis, que como deciamos une lo ético con lo epistémico; y, en razén de
esto, sostenemos que la phrénesis seria el tipo de racionalidad mas apropiada
para orientar a la educacion.

En este tenor, sugerimos que el sentido de la educacién podria consistir en
construir una comunidad universal humanamente libre a través del conoci-
miento orientada por la phrénesis.

Epistemologia y educacion realistas

Consideramos que otro aspecto importante implicado en el sentido de la
educacion, para Villoro, es el motivo realista que esté presente a lo largo de
su obra y que no podia faltar cuando de la educacion se trata.

Pensamos que el elemento realista puede sernos de gran ayuda ante el
problema de la educacién moderna, porque puede orientarnos para dejar de
construir significaciones desde los poderes de la subjetividad, la represen-
tacién abstracta y desde las visiones antropocéntricas y, mas bien: «darle la
palabra a la realidad». Dejar que la realidad nos oriente a su manera. Rea-
lidad que por cierto una y otra vez rompe nuestros esquemas conceptuales.

A partir del pasaje del sentido de la educacién para Villoro, podemos ver
que, el fin de la educacién no es el conocimiento verdadero en si, sino la
congruencia entre el conocimiento y la realidad; incluso que una de las con-
diciones para considerar al conocimiento como verdadero, es su amarre (Cfr.
Villoro, 2011, pp. 18-19) con la realidad. Una de las funciones principales del
conocimiento, en palabras de nuestro filosofo, es asegurar nuestras acciones
en el mundo (de ello se encarga la ciencia) y orientarnos en éste (esa es la
labor de la sabiduria). Por ello, sostenemos que la filosofia de Villoro tiene
una perspectiva realista, aunque dicho realismo no sea radical, sino mode-
rado, puesto que la razén media los encuentros con las emanaciones y las
resistencias de la realidad.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



Villoro sostiene —notamos, que lo hace retomando a Aristoteles—, que el
conocimiento verdadero en el ambito de la necesidad, de los hechos, se
mide objetivamente; mientras que, en el ambito de las acciones humanas,
la objetividad se define intersubjetivamente. Sin embargo, es una tendencia
a la realidad la que orienta tanto al conocimiento cientifico, como al conoci-
miento personal e intersubjetivo en el que la dimensidon moral cobra fuerte
importancia. Este aspecto nos muestra, el papel fundamental de la realidad
para el conocimiento. Por ello, observamos que hay una «escucha» de la
realidad en la filosofia de Villoro, una escucha que se emprende por la via
del silencio. ¢ Pero qué es la realidad para Villoro?

En el apartado la “Realidad del valor”, de El Poder y el valor, Villoro nos pre-
cisa cual es larealidad implicada en los procesos relativos a las experiencias
éticas, vivencias relacionadas con el valor y los modos de la justificacién de
creencias vinculadas a éste. Pero a partir de los elementos implicados en
su reflexion, podemos observar como ubica a «lo real» en su elaboracion
filoséfica en general.

En dicho apartado, adentrandose a la realidad del valor, Villoro se pregunta
¢,silas cualidades que dan cuenta del valor se dan efectivamente en el mundo
exterior 0 son solo una proyeccion subjetiva? Y advierte que definir la realidad
del valor es complicado puesto que las cualidades de valor pueden referirse
a situaciones u objetos no dados en si, sino soélo ser inferidos a partir de lo
dado. Haciéndonos notar, por una parte, que la evidencia de lo real no esta
dada con permanencia en el tiempo (lo que implica que no hay una obje-
tivacion o determinacion permanente), sino que tal evidencia esta limitada
a un momento puntual de nuestra experiencia, —en lo que observamos la
consideracion fundamental de que la realidad esta en devenir y que la cone-
Xioén con la realidad esta mediada por la experiencia y por las creencias que
de ésta se derivan—; y, por la otra, que hay atribuciones de valor a objetos
o situaciones que no estan dados expresamente en la realidad, sino que
se infieren de lo dado, de las disposiciones personales o de los habitos de
conducta con lo que se adiciona el problema de la validez de la inferencia.

En este marco Villoro sostiene: “Ante todo, debemos aclarar de qué ‘realidad’
estamos hablando. No se trata de la existencia ‘en si’ de algo, independien-
temente de todo sujeto que la conozca. Esta seria una realidad metafisica,
por definicion inexperimentable [...] No; la realidad que puede atribuirse al
valor forma parte del mundo tal como es directamente vivido.” (Villoro, 1997,
p. 22) Como podemos observar Villoro distingue entre realidad en si y reali-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

25



26

dad para- la- conciencia (realidad para si). Y sefiala que la realidad del valor
tiene implicaciones mayormente subjetivas e intersubjetivas que meramente
objetivas, asi mismo —aspecto que subraya también en Creer, saber, cono-
cer—, el conocimiento cientifico sera el que tenga mas posibilidades de dar
cuenta de la realidad en si, aunque también, incluso, estara mediado por
consideraciones racionales subjetivas e intersubjetivas.

En esa misma tesitura, pero con una tonalidad modal diferente, Villoro subraya
algo peculiar y fundamental en la consideracion de la «realidad vivida». El
filésofo hace referencia al modo en que se da dicha realidad, pues a pesar de
que es dada a la experiencia, no es algo que el sujeto construya. Afirma: “(e)
n un sentido vivido, ‘realidad’ no es una x que existiera ‘fuera de mi’, realidad
es aquello que me resiste, se me opone, me hace frente, aquello que no es
construido, fraguado, puesto por mi.” (Idem) Precisamente, consideramos que
esa es una nota precisa y puntal de «lo real», puesto que aunque no sea lo
real-en-si, no es una construccion subjetiva, sino algo otro que se resiste a
ser abarcado por la reflexion y la sensibilidad de la subjetividad; lo que puede
resultar fundamental para la justificacion el conocimiento objetivo (la ciencia)
como la del conocimiento personal (la sabiduria), puesto que la justificacion
tendra su base en lo dado de dicha experiencia originaria: la realidad que se
me resiste a ser reducida a un constructo de la subjetividad, aunque mediada
por la conclusién de un razonamiento en la que se expresa que no hay razones
suficientes para negar lo dado, lo cual sera muy pertinente para los procesos
epistemoldgicos y, consideramos, que también para los pedagdgicos.

Lo real para Villoro, aunque dado a la experiencia implica un «darse por si»,
y no un ser constituido o construido por la subjetividad; es decir, considera
que el objeto dado a la percepcion no es en su totalidad subjetivo, sino que
hay también en ésta un elemento que se hace por si mismo presente (Se-
Ibstgegeben) (Idem). Esta realidad es la que pienso que tendria que orien-
tarnos tanto en la elaboracion del conocimiento (ciencia y sabiduria), como
en la educacion. Dicho «factor de resistencia» de la realidad tendria que,
para guiarnos, guardar una especie de coherencia prudencial con nuestra
construccion de significaciones, esto posibilitaria el equilibrio o la armonia
con las construcciones tedricas de la subjetividad y la realidad.

Por otra parte, en esta misma leccion relativa a la realidad del valor, Villoro
expresa la diferencia de una actitud natural y una actitud filosofica, refiriéndose
a que la consideracion de una realidad en si independiente y exterior a los
sujetos, es propia de realizarse en actitud natural, segun el marco conceptual

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



de la fenomenologia de Husserl. Afadiendo en otras lecciones, tales como
“Motivos vy justificacion de la actitud filosofica” (Cfr. Villoro, 1962, pp. 73-94),
que es propio de una actitud filoséfica cuestionar dicha tesis, ponerla en sus-
penso y atenerse a lo dado ante la experiencia de la conciencia y someterla
a una justificacion racional y razonable. Bases que nos dan las herramientas
para distinguir entre un conocimiento verdadero y libertador y uno légico, pero
dominador, es decir, ideoldgico.

Por lo anterior, encontramos, en la filosofia de Villoro, que es conveniente que
la educacion se oriente también por la realidad y no sélo por la racionalidad.

La conversion de la actitud natural a la actitud filosofica

Pero, ¢ cual es la actitud mas conveniente para vincularnos con la realidad y
orientarnos en la existencia? En el texto “Motivos vy justificacién de la actitud
filosofica”, publicado en Paginas filosoficas (Idem), Villoro reflexiona sobre
los motivos que llevan a tomar una actitud filosofica y si éstos pueden fun-
damentar la validez de la filosofia, dejando ver que la actitud filosofica es la
mas adecuada para acercarnos a la realidad.

Para exponer los motivos que originan la actitud filosofica, Villoro explica las
actitudes del hombre ante el mundo, a través de las cuales se derivan sus
diferentes modos de estar en éste. Las dos actitudes de la conciencia ante
el mundo, como ya hemos mencionado, son: la actitud natural y la actitud
filoséfica. La actitud natural es aquella en la que el hombre se encuentra
ante un mundo dado, lleno de objetos a los que cubre de significados para
poder desenvolverse en él y no cuestiona su sentido ni busca por si mismo
la esencia de éstos.

En actitud natural, una vez construido el todo de significaciones de una manera
convencional, el hombre hereda un mundo vivido al que no lo interroga mas.
Y si acaso lo interroga es solo en ciertos aspectos parciales, para cierta fun-
cionalidad. Pero dado que el todo de significaciones es construido de manera
convencional, no se funda en una verificacion racional, ni en un pensar por
si mismo. En esta actitud, la forma de conocimiento y el estudio que puede
llegar a ofrecer evidencias mas certeras es la ciencia, pero deja fuera el valor
y el sentido de la realidad. Con lo que se subraya el hecho de que la ciencia
se realiza en actitud natural, puesto que las comprobaciones que realiza sélo
confirman la vigencia del sistema de significaciones construido.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

27



28

En cambio, en la actitud filoséfica se pone en cuestion el sistema significativo
vigente. En tal actitud se pone en signos interrogativos la totalidad de los
supuestos que le sirven de base al mundo dado, no soélo aspectos parciales
0 conjuntos de variables del todo. EI mundo que creiamos fundado ahora
parece insostenible en sus raices. En la actitud filosofica se lucha por encon-
trar evidencias racionales del fundamento ultimo del mundo y de la realidad.

¢ Y como y cuando empieza la actitud filoséfica? Cuando lo establecido co-
mienza a incomodar, ya no da respuestas y empezamos a interrogar el todo
en su conjunto de forma radical generando, por consecuencia, una crisis. Es
entonces cuando el hombre escucha a su pensamiento y a su razén y, éstos
parecen no coincidir con el sistema de significaciones establecido.

El cambio de actitud, la «conversion», suele ocurrir, como sefiala Villoro,
cuando descubrimos, por ejemplo, la mentira de una moral convencional o
la falsedad del dogmatismo dominante o cuando nos aterra la obsesionante
duda de una cuestion religiosa. Es asi cuando, aunque se busque omitir los
impulsos hacia la actitud filoséfica, llega un momento en que tantos choques
de la razén con el sistema de significaciones la hacen despertar y ésta se
vuelve una forma de vivir.

Al quedar desnudo de sentido, el mundo se vuelve un misterio y nos causa
asombro. Entonces, comenzamos a buscar el fundamento esencial de todas
las cosas componiendo nuevas significaciones desde el propio acto de pensar
por nosotros mismos. En el momento en que se actualiza la actitud filosoéfica,
los supuestos significativos del mundo quedan como meras opiniones (doxa),
por su carente justificacion razonable. Entonces parece como si hubiéramos
estado engafados, enajenados, viviendo encadenados a formas conceptua-
les sin sustento, como los esclavos del mito de la caverna de Platén. Con la
actitud filoséfica, el hombre se emancipa de la ilusion de lo «aparentemente»
verdadero; se libera de la enajenacion proveniente de una falta de corrobo-
racion de la realidad con la propia razon.

Con la actitud filosofica inicia la filosofia. Pero ¢qué es la filosofia? Para
Villoro: “La filosofia es, negativamente, liberacién; positivamente, acceso
a la verdad.” (Villoro, 1962, p. 79) La filosofia es negativamente liberacion
porque busca, a través de la razon, las formas de liberarse de las cadenas
de la opresion y la dominacion; es positivamente acceso a la verdad, porque
por su modo de ser disruptivo traspasa las capas de las cosas hasta llegar a
su esencia. La filosofia da la oportunidad de encontrar por nosotros mismos

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



una verdad originaria verificada por la razén y de construir los medios para
la liberacion de las cadenas que nos atan.

Por lo anterior, podria ser propio de una filosofia de la educacién exhortar a
la conversion de los educandos en individuos capaces de dar razones su-
ficientes acerca de sus conocimientos cientificos y personales (Cfr. Villoro,
1962, pp. 73-94) y, que asi puedan realizar una mediacion entre la ciencia y
la sabiduria, asi como entre el pensamiento y la realidad. Este seria el modo
de estar de la filosofia en la educacion.

Conclusiones

En general, ¢ qué es lo que aporta la filosofia de Villoro a la educacién ante
los problemas heredados por el paradigma moderno basado en una racio-
nalidad instrumental, légica y de la tekné, pero sin ética? Precisamente, la
filosofia de Villoro aporta un sentido ético a la educacion y un pensamiento
critico, capaz de discernir entre las formas de un conocimiento verdadero y
justificado de aquellas que no lo son.

Ante el problema de la «uni-formaciéon» u homogenizacién moderna, apor-
ta un sentido plural y de reconocimiento de la alteridad del préjimo en un
universalismo no-ideoldgico que nos pone en franquia para un retorno a la
realidad. Ante la inclusién ideolégica en una sola cultura producto de una
racionalidad instrumental, la filosofia de Villoro propone un pensamiento
basado en la phrénesis, que permite redireccionar las acciones humanas
hacia caminos mas habitables en todos los sentidos, por ejemplo, en sentido
ecoldgico; permite entre otras cosas, cambiar el sentido de la educaciéon de
una vision técnica-cientificista a una perspectiva humana verdaderamente
humana que procura un justo medio entre la realidad y la razén, el bien y el
mal, el placer y el dolor.

Ante una humanizacion y educacion ideolégica, la filosofia de Villoro propone
una especie de humanismo que consiste en «ser razonables», dialégicos y
éticos; que implica no colocar el fundamento de lo humano en la razén del
yo, ni en la razén del otro, sino en el justo medio entre éstos, lugar siempre
intervenido por la realidad; que conlleva no definir el ser que somos, ni sélo
desde la abstraccion y la representacion, ni inicamente desde la concrecion
y la presentacion, sino desde aquello que hace posible a ambas, eso que
hace que lo mismo y lo otro estén deviniendo.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

29



30

En particular ¢ qué aportan los elementos encontrados en el pasaje donde
Villoro expresa el sentido de la educacion? Tales elementos nos permiten
comprender el valor y los limites de la filosofia en la «educacién» y nos ha-
cen pensar que la filosofia puede ayudar a articular un sentido critico y con
valor ad intra de la educacién para hacerle resistencia al poder dominante e
injusto, bajo otro modo de ser.

Ahora bien, lo que podemos complementar a los elementos que intervienen
en el sentido de la educacion expresado por Villoro, es subrayar la importan-
cia de la sabiduria y de la filosofia en las acciones humanas, puesto que en
el pasaje citado queda la educacién soélo referida al conocimiento cientifico,
al saber. Esto lo podemos agregar a partir de su misma filosofia, en la que
intenta hacer un balance del lugar de la sabiduria y la ciencia a través de
una filosofia de la phrénesis; y, con ello, guardar un equilibrio entre el co-
nocimiento y la dignidad humana; vy, orientar las acciones humanas hacia lo
mas 6ptimo, puesto que la phrénesis también toca el fundamento ontolégico
del ser humano ya que toma en consideracion la «resistencia de la realidad»
a ras del ser de la contingencia. Por ello, pensamos que es la racionalidad
apropiada para orientarnos ante los problemas de la educacion.

En este marco, el fin de la educacion no es acceder al conocimiento ver-
dadero en si, sino garantizar el amarre entre el pensamiento y la realidad,
tanto para asegurar nuestras acciones en el mundo (quehacer propio de la
ciencia), como para orientarnos en éste (tarea de la sabiduria) y lograr una
comprension integral, radical y profunda (trabajo de la filosofia) que medie
entre las dos anteriores. A partir de lo cual, puede desarrollarse una filosofia
de la educacion realista moderada por la phrénesis o razén razonable.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
7(13). 2020 GoLs



Bibliografia
Aristételes. (2008). Etica Nicoméquea, Madrid: Gredos.

Colmer, E. (1997). Movimientos de renovacién: Humanismo y Renaci-
miento, Madrid: Akal.

Comte, A. (1962). Discurso sobre el espiritu positivo, Argentina: Aguilar.
Gadamer, H. (2005). Verdad y método, Salamanca: Ediciones Sigueme.
Harvey, D. (2007). Breve historia del neoliberalismo, Madrid: Akal.

Horkheimer, M. y Adorno, T. (1998). Dialéctica de la ilustracion, Barcelona:
Trotta.

Huescar, A. (1962). “Prélogo”, en Comte, Auguste, Discurso sobre el es-
piritu positivo, Argentina: Aguilar.

Husserl, E. (1962). Logica formal y l6gica trascendental, tr. Luis Villoro,
México, UNAM.

Jaeger, W. (1996). Paideia, México: FCE.

Kant. (2014). Critica de la razén pura, Madrid: Gredos.

Romero, F. (1947). Filosofos y problemas, Buenos Aires: Losada.
----(1951). Filosofia de la persona, Buenos Aires: Losada.

Salazar, A. (2011). ¢Existe una filosofia en nuestra América?, México:
Siglo XXI.

Santidrian, P. (1986). Humanismo y renacimiento, Madrid: Alianza.
Unamuno, M. (2005). Del sentimiento tragico de la vida, Madrid: Tecnos.
Villoro, L. (1962). Paginas filosoficas, México: Universidad Veracruzana.

---- (1965). La idea y el ente en la filosofia de Descartes, México: FCE.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Sil



32

---- (1975). Estudios sobre Husserl, México: UNAM.
---- (1997). El poder y el valor, México: FCE.

----- (1998). Los grandes momentos del indigenismo en México, México:
FCE/EI Colegio de México/El Colegio Nacional.

————— (2007a). El concepto de ideologia y otros ensayos, México: FCE.
----- (2007b). Los retos de la sociedad por venir, México: FCE.
----- (2011). Creer, saber, conocer, México: Siglo XXI.

Villoro, et al. (2012). Historia ¢para qué?, México: Siglo XXI.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
7(13). 2020



