
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Luis Villoro y el problema 
de la «uni-formación» (formación homogénea) moderna 

Autor(es): Jesús Emmanuel Ferreira González 

Año de publicación / Ano de publicação: 2020 

DOI: 10.63314/UQOR1398 

 

Citación / Citação 

Ferreira González, J. E. (2020). Luis Villoro y el problema de la «uni-
formación» (formación homogénea) moderna. Ixtli: Revista 
Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 7(13), 11-32. 
https://doi.org/10.63314/UQOR1398 

 

https://doi.org/10.63314/UQOR1398


11

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Luis Villoro y el problema de la «uni-formación» 
(formación homogénea) moderna

Jesús Emmanuel Ferreira González 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, México 

vayron23.ef@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-4461-4966

Jesús Emmanuel Ferreira González es Doctor en Filosofía por el Instituto de Investi-
gaciones Filosóficas “Luis Villoro” (Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidal-
go). Actualmente, es profesor en dicho instituto.  Ha publicado el libro Conceptos no 
humanos. Las significaciones del Ser en alteridad, en la editorial Colofón, 2017; así 
como varios artículos entre los que destacan “Luis Villoro y la transformación política 
a nivel ontológico” en Open Insight, Volumen VIII, Núm. 14, julio-diciembre 2017, pp. 
165-192 y “El problema de la resistencia de lo irreflejo a la reflexión en Merleau-Ponty 
y Levinas”, en Revista Valenciana, Núm. 15, Año 8, pp. 95-126.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 7 - Número 13 - 2020

pp. 11-32

Se plantea que el rigor episte-
mológico, la actitud inclusiva, 
la «razón razonable», el rea-
lismo moderado y la actitud 
filosófica son elementos de 
la filosofía de Luis Villoro que 
pueden tomarse como aspec-
tos fundamentales de un crite-
rio epistemológico ético para 
una educación no-ideológica, 
en tanto que promueven un 
pensamiento crítico, ético y 
plural, mismo que puede ser 
de gran ayuda para repensar 
el problema de la formación 
homogénea e ideológica pro-
ducto de la educación moder-
na heredada y aún vigente en 
nuestra época. Se destacan 
dichos elementos a partir del 
sentido que para el filósofo 

Resumen - Resumo - Abstract

Afirma-se que o rigor episte-
mológico, a atitude inclusiva, a 
«razão razonable», o realismo 
moderado e a atitude filosófica 
são elementos da filosofia 
de Luis Villoro, que pode 
ser adotado como aspectos 
fundamentais de um critério 
epistemológico ético para 
uma educação não ideológica, 
em tanto que promove um 
pensamento crítico, ético e 
plural, ele pode ser conside-
rado ayuda para compensar o 
problema da formação homo-
gênea e ideológica produto da 
educação moderna heredada 
em nosso tempo. Destacam-
se esses elementos, a partir 
do sentido que a educação 
teve para o filósofo mexicano 

It is proposed that epistemo-
logical rigor, inclusive attitude, 
«reasonable reason», mode-
rate realism and philosophi-
cal attitude are elements of 
Luis Villoro’s philosophy that 
can be taken as fundamental 
aspects of an ethical episte-
mological criterion for a non-
ideological education, while 
promoting critical, ethical and 
plural thinking, same that can 
be of great help to rethink the 
problem of homogeneous and 
ideological formation, product 
of modern education inherited 
and still in force in our time. 
These elements stand out 
from the sense that education 
had for the Mexican philoso-
pher and it is argued that the 

Check Point Threat Extraction secured this document Get Original

http://a.com/?rand=01234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890
http://172.19.200.212/UserCheck/PortalMain?IID={0BF74FFB-D4AA-CAA3-9B0E-96148E8080A2}&origUrl=


12

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

Para citar este artículo:
Ferreira González J. (2020). Luis Villoro y el problema de la «uni-formación» (formación 
homogénea) moderna. El aporte de la epistemología ética de Villoro a la filosofía de la 
educación. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 7(13). 11-32.

Palabras Clave: educación no excluyente, ética, epistemología, racionalidad razonable, Villoro
Palavras-chave: educação, ética, epistemologia, racionalidade razoável, Villoro
Keywords: education, ethics, epistemology, reasonable rationality, Villoro

Recibido: 	 24/02/2020 			   Aceptado:  12/05/2020

mexicano tenía la educación y 
se sostiene que el sentido de 
la educación para Villoro es, 
fundamentalmente, conforme 
a la phrónesis aristotélica.

e argumenta-se que o sig-
nificado da educação para 
Villoro é, fundamentalmente, 
de acordo com a phrónesis 
aristotélica.

meaning of education for Villoro 
is, fundamentally, in accordance 
with the Aristotelian phrónesis.



13

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Luis Villoro y el problema de la «uni-formación» 
(formación homogénea) moderna 

El aporte de la epistemología ética de Villoro 

a la filosofía de la educación

Introducción 

La idea de la «inclusión» de todos los pueblos del planeta unidos en la sintonía 
de una cultura universal (única y unívoca), transmitida, entre otros medios 
«a través de la educación», ha sobrevivido hasta nuestros días, como parte 
elemental de un proyecto amplio de «humanización» (Colmer, 1997, p.10) 
iniciado en la Época moderna, pese haber atravesado los terrenos inhóspi-
tos de la disolución de la razón, el distanciamiento entre el pensamiento y la 
realidad, así como la fragmentación y el relativismo propio de las posturas 
posmodernas. 

Sin embargo, dicho proyecto, fue formulado desde una racionalidad que fue 
reducida por el “positivismo” (Cfr. Comte, 1962, pp. 54-62) y la téchnē moder-
na a una “racionalidad instrumental” (Horkheimer y Adorno, 1998, p. 83) que 
renuncia al «sentido» y a la «comprensión» en pro del cálculo, la ganancia y 
la objetividad, bajo la formalidad de la representación y la explicación. Lo que 
vino a complicarse, aún más, con la llegada del más reciente “neoliberalismo” 
(Harvey, 2007, pp. 6-7), quedando así la educación limitada a una instrucción 
técnica, cientificista, objetivista, abstracta, artificial, inerte e insuficiente para 
orientar la existencia compleja e irreductible de los seres humanos.

La buena intención que impulsó el proyecto ilustrado fue la de alcanzar la 
«unidad universal» entre los ciudadanos del mundo y elevar la moralidad y la 
inteligencia humanas a un nivel superior; sin embargo, su modo de efectuación 
no fue el más idóneo, en sentido ético, porque consistió en «uni-formar» o 
educar homogéneamente, bajo el modo de la “ideología” (Cfr. Villoro, 2007ª, 
pp. 58-59), a seres capaces de acoplarse a las condiciones en que las cla-
ses dominantes, enajenadas por el poder, mantienen a los oprimidos bajo 
el sentido de una única cultura auténtica superior y el anhelo de progreso. 
Problema que, desde nuestro punto de vista, hoy en día, sigue causando 



14

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

estragos al interior de la educación y de la cultura en general. 

Pensamos que por realizar una inclusión en una unidad, en el fondo excluyen-
te, de un modo a-crítico y no razonable, el proyecto ilustrado de humanización, 
así como los distintos proyectos actuales de educación que conservan en 
su base los mismos elementos, corren el riesgo de estar desfasados de su 
propia función de “educar” (Cfr. Jaeger, 1996, p. 3), ya que educar implica, 
en sus raíces antiguas, orientar con forme a la virtud, bajo la orientación de 
la phrónesis, en el horizonte ético del bien común y de aquello que nos hace 
ser lo que somos. Aquí sostenemos que orientar, de una forma no excluyen-
te, conforme a la virtud es la idea fundamental del sentido de la educación 
para Villoro.  

Consideramos que, ante la problemática planteada, la obra del filósofo 
mexicano Luis Villoro puede arrojarnos mucha luz, ya que tiene en su haber 
filosófico una clara reflexión sobre el pensamiento moderno y la ideología 
en relación con la política, la ética y el conocimiento; porque la racionalidad 
que está a la base de su filosofía es la «racionalidad razonable», que es la 
manera en que Villoro retoma la phrónesis aristotélica (Villoro, 2007b, pp. 
213-214); y, porque, nos muestra, además, un sentido de la educación de 
corte «inclusivo» pero crítico y con ética, que aún no es muy conocido y que 
consideramos pertinente para orientar a las sociedades y las comunidades 
de nuestro tiempo. 

Pero ¿Villoro escribió una filosofía de la educación?, ¿cuál es el sentido de la 
educación para Villoro?, ¿cuál sería la orientación de la educación pensada 
a raíz de la «razón razonable» ?, ¿cuáles son los elementos de la filosofía 
de Villoro que pudieran ser valiosos para una reflexión sobre la educación? 

1. El sentido de la educación para Luis Villoro 

De entrada, es necesario señalar que Villoro no escribió una filosofía de la 
educación como tal, pero sí ha dejado la huella del sentido que para él tenía 
ésta; y, vale decir que, dicho sentido tiende hacia una «educación inclusiva» 
y hacia un sentido humano de unidad universal, pero no homogénea sino 
plural y, pensada desde una vía negativa, bajo la forma de la «no-exclusión», 
que es lo que permitiría no tratar de incluir a todos los seres humanos en 
un sentido unívoco de identidad cultural desde un criterio ideológico, sino 
más bien intentaría no dejar fuera a ningún sujeto de la comunidad universal 



15

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

real-histórica, respetando sus diferencias desde un criterio epistemológico 
ético y realista que considera deseable, respecto del conocimiento, lograr un 
equilibrio entre el pensamiento y la realidad y entre la ciencia (conocimiento 
impersonal que trabaja con hechos y objetos) y la sabiduría (conocimiento 
personal que comprende bajo unidades de valor y de sentido).

Es en Creer, saber, conocer donde Villoro expone el sentido de la educación, 
en el apartado donde reflexiona sobre: ¿qué es el saber o conocimiento 
científico (Villoro, 2011, p. 139)?, ¿cómo se justifica?; ¿qué tipo de sujetos lo 
articulan y en qué consisten las “comunidades epistémicas” (Villoro, 2011, p. 
147) que éstos conforman?; y, justo después de sostener que, aunque todos 
estamos fuera de ciertas comunidades porque no somos sujetos pertinentes 
para juzgar las razones de un saber especializado, «es gracias a la educación 
que podemos acceder a las comunidades epistémicas»:

El sentido de la educación es justamente convertir a los individuos en 
sujetos pertinentes del saber; su meta es lograr que la mayoría de los 
hombres no quede excluida de las comunidades epistémicas de la so-
ciedad a que pertenecen. Así, la educación es un proceso para adecuar 
las comunidades epistémicas a la sociedad real. El ideal regulativo úl-
timo de la educación sería convertir a todo hombre en miembro de una 
comunidad universal a la que le fuera accesible todo saber humano; en 
terminología kantiana: convertir a todo sujeto empírico en miembro de la 
intersubjetividad trascendental de la ciencia. (Villoro, 2011, pp. 148-149)

En el primer enunciado vemos que el sentido de la educación tendría la tarea 
de transformar a los individuos en sujetos que puedan dar razones objeti-
vamente suficientes (concluyentes, completas y coherentes) acerca de sus 
creencias, mismas que componen todo conocimiento, inclusive al científico. 
Seguido de esto, en el mismo enunciado vemos que, para Villoro, el sentido 
de la educación tendría una actitud de «inclusión», en cuanto a la intención 
de que ningún ser humano quede fuera de las “comunidades epistémicas” 
(Villoro, 2011, p. 150) de la sociedad a la que pertenecen. 

En el segundo enunciado, observamos una tendencia a fundamentar el 
conocimiento en lo real. En este pasaje y, en general, en la teoría del conoci-
miento, para Villoro, la atención a lo real tiene mucho peso, incluso el «saber» 
no se conforma o articula sólo bajo una condición de verdad, sino bajo una 
«condición ontológica» que consiste en la atadura entre el pensamiento y la 
realidad (Cfr. Villoro, 2007b, pp. 210-211). Por este aspecto, consideramos 



16

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

que lo que está de fondo, en su sentido de la educación es una epistemología 
apegada a la realidad —aunque moderada por una «razón razonable»—; por 
ende, se puede pensar en la posibilidad de una filosofía de la educación de 
la phrónesis que busque operar en el justo medio entre la razón y la realidad, 
así como entre la ciencia y la sabiduría. 

En el enunciado tercero, notamos que el sentido fundamental de la educación 
sería —y aquí vuelve la idea del primer enunciado— la «inclusión» de todo 
ser humano en una comunidad universal real, pero seguido de un agregado 
interesantísimo: cuyos lazos de unión estarían tejidos de la «materialidad del 
conocimiento»; lo que implica que el criterio que uniría a los seres humanos 
no sería uno basado en euforias efímeras, fanatismos e ideologías políticas, 
sino en un «criterio epistemológico». Con lo que, a su vez, la educación se-
ría el medio a través del cual habría la posibilidad de articular una «unidad 
humana» crítica y razonable (lo que lleva consigo ya un horizonte de sentido 
ético) y ésta, por ende, extendería sus «lazos» bajo la forma de la «justifica-
ción epistemológica». 

Ahora bien, en lo relativo a lo referido en terminología kantiana interpretamos 
que la educación implicaría hacer «comunidad» a través del conocimiento, 
en razón de que comprendemos por «intersubjetividad trascendental de la 
ciencia», a aquellos «lazos epistémicos» que unen a ras de los límites de la 
sensibilidad a los sujetos empíricos a través del conocimiento (Cfr. Kant, 2014, 
pp. 609-610). Ante ello, inmediatamente brinca la pregunta: ¿qué tipo de co-
nocimiento es el que posibilitaría una unidad universal razonable? Aunque en 
este pasaje sólo se hace referencia al saber (conocimiento científico), desde 
las bases de la filosofía de Villoro, se puede decir que aquel conocimiento 
que media entre el conocimiento científico (ciencia) y el conocimiento per-
sonal (sabiduría), es la filosofía (Villoro, 1962, pp. 190-191), en tanto que se 
fundamenta en «razones razonables», razones que no alcanzan el estatus 
de la objetividad científica, pero que buscan la universalidad por otro modo 
de ser y más allá de la objetividad científica, a través de un diálogo razonado 
mediado por la realidad, incorporando una comprensión de la esencia de lo 
humano a partir del comportamiento. «Conocimiento filosófico» (Kant, 2014, p. 
606), podríamos decir si se nos permite, mismo que implica una racionalidad 
de la phrónesis para mediar entre una racionalidad instrumental (ciencia) y 
una racionalidad valorativa (sabiduría) (Villoro, 1997, p. 79) y, así, procurar 
la felicidad y la vida buena. 



17

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Por lo anterior, la educación, desde la perspectiva de la filosofía de Villoro, 
tendría un fundamento epistemológico de corte realista (ontológico), con una 
orientación ética tendiente a la «no-exclusión» de ningún ser humano, que 
busca la unidad en una «comunidad universal razonable»; y, todo lo anterior 
conllevaría, en el fondo, un sentido de humanización  (formación humana 
para la liberación razonable de cualquier forma de dominación) no ideológico, 
mismo que quizás sea el fin último de la educación.  

Aunado a lo anterior, en el primer enunciado y también en el último, obser-
vamos que para Villoro la tarea de la educación es, no sólo “formar”, en 
sentido de (Bildung) (Cfr. Gadamer, 2005, pp. 37-48), sino «convertir» a los 
educandos en individuos capaces de dar razones suficientes acerca de sus 
conocimientos científicos y personales (Cfr. Villoro, 1962, pp. 74-78), así como 
de sus creencias, las cuales son la base de éstos; lo que implica el paso de 
una actitud en la que los sujetos no piensan con autonomía, no cuestionan y 
viven conforme a lo ordinario a una actitud en la que piensan por sí mismo, 
en el horizonte del valor y que pueden, desde ahí, conformar “comunidades 
epistémicas” (Cfr. Villoro, 2011, p. 147) y “comunidades sapienciales” (Cfr. 
Villoro, 2011, p. 246) con los otros, mismas que tendrían comunicación y 
comunión con las comunidades concretas, reales, socio-histórico-culturales. 

Es notable, que Villoro usa el término «convertir», pero no debe interpretarse 
que dicha conversión implica un acto dogmático, autoritario y violento, como el 
que implicó, por ejemplo, la conversión religiosa efectuada por el cristianismo 
en el continente americano sino; al contrario, ésta se trata de una «conversión 
filosófica», que consiste en pasar de una actitud no reflexiva a una actitud 
que interroga por el sentido y valor de la esencia de las cosas; se trata de 
una conversión autónoma orientada por el ejercicio de la razón encarnada 
en el comportamiento humano. 

Por este último aspecto, la tarea de la educación, que colegimos a partir de 
la «traza» heredada por Villoro, es transformar a los educandos en seres 
humanos capaces de pensar por sí mismos, con posibilidad de distinguir 
entre ideologías, dogmas, seudo-conocimiento y conocimientos verdaderos, 
fundamentados y justificados en razones éticas, para que así, sean capaces 
dar sentido a su existencia individual y colectiva. El sentido de la educación 
consistiría, entonces, en promover la «conversión» de los individuos en su-
jetos críticos, reflexivos y con ética, para tener una vida buena en todos los 
niveles y sentidos.  



18

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

Ahora bien, ¿qué grado de importancia tienen los elementos que subrayamos 
en el pasaje citado sobre el sentido que la educación para Villoro en el cuerpo 
de su filosofía? ¿Y qué podrían aportar propiamente, en su despliegue, a la 
educación?

Rigor epistemológico

El rigor epistemológico en la obra de Villoro tiene un significado muy im-
portante. Por un lado, podemos ver cómo el modo de filosofar del filósofo 
mexicano guarda congruencia con el sentido que marcó Francisco Romero 
con la aspiración a la normalidad (Romero, 1947, p. 15) de la filosofía en 
Latinoamérica, ante el cuestionamiento sobre si en Latinoamérica había o 
no filosofía (Cfr. Augusto Salazar Bondy, 2011, pp. 7-95). Problema ante el 
que Villoro observaba que se trataba de una cuestión de ausencia de auten-
ticidad y que ésta se explicaba “por falta de rigor, por carencia de suficiente 
profesionalismo” (Bondy, 2011, p. 53).

Por otro lado, se nutre para lograr dicha profundidad y radicalidad en sus 
reflexiones de la fenomenología y del historicismo enseñado por su maestro 
José Gaos, logrando trabajos rigurosos sobre la fenomenología de Husserl, 
tales como los comprendidos en los Estudios sobre Husserl (Villoro, 1975, 
pp. 11-179); cabe decir que Villoro leía a Husserl en su idioma, por lo que 
además realizó la traducción de Lógica formal y lógica trascendental (Hus-
serl, 1962, pp. 5-367). La perspectiva historicista puede verse en el enfoque 
que tiene, por ejemplo, Los grandes momentos del indigenismo en México 
(Villoro, 1998) o en ensayos sobre los problemas de la historia tales como 
“El sentido de la historia” (Villoro, 2012, pp. 33-52), o en aquellos trabajos 
en los que reflexiona sobre el tipo de racionalidad que se requiere emplear 
en las ciencias del espíritu, tales como: “Dilthey y Rickert: dos intentos de 
fundamentación de las ciencias del espíritu” (Villoro, 1962, pp. 121-133) y “La 
función de la ‘comprensión’ en Dilthey” (Villoro, 1962, pp. 135-153.).

Además, Villoro hace suyo el bagaje y la práctica de la filosofía analítica corres-
pondiente a los autores de la época clásica del positivismo lógico, expuestas 
por integrantes del Círculo de Viena (Schlick, Carnap, Ayer, Hempel, etc.), 
mismos que recuperan las bases de las filosofías de Wittgenstein y Russell 
(Cfr. Villoro, 1962, pp. 229-269). Así como, proveniente de otra vertiente, 
incorpora a su modo de hacer filosofía la perspectiva de la filosofía de Marx 
orientada por la onceava tesis de Feuerbach en la que, de alguna manera, 



19

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

exhorta a no sólo interpretar el mundo sino a transformarlo.  

Ahora bien, en particular, en el marco de lo enunciado en el pasaje relativo 
al sentido de la educación: «convertir a los individuos en sujetos pertinentes 
del saber». Dicho rigor tiene que ver con un trabajo de «justificación epis-
temológica», que sin ningún problema podría extenderse a la educación; lo 
que implicaría que la educación justificaría sus procedimientos de una forma 
razonable y ética, articulando conocimientos verdaderos que llevan en su 
seno al bien común, distinguiéndose de las ideologías, fanatismos, dogmas 
y actitudes escépticas. 

Es importante aclarar, que la búsqueda de la verdad la emprende Villoro por 
la vía de la justificación (Cfr. Villoro, 2011, pp. 178-182;142-144) y bajo la 
tesis básica de que todo conocimiento está articulado a través de “creencias” 
(Villoro, 2011, p. 71). De esta manera, la justificación epistemológica consiste 
en que los individuos de “carne y hueso” (Unamuno, 2005, p. 95-96) puedan 
dar razones suficientes, en el ámbito del conocimiento personal o sabiduría, 
(Villoro, 2011, p. 210) y razones objetivamente suficientes para creer, en la 
esfera del conocimiento científico o saber, acerca de la realidad natural y 
social, de sí mismos y de su comunidad (Villoro, 2011, p. 145).  

Por otra parte, en El poder y el valor, Villoro distingue, además del tipo de 
justificación, la función de los diferentes tipos de discurso y de racionalidad 
que están a la base de la ciencia y de la sabiduría. En la ciencia, hay operando 
una «racionalidad instrumental» y un «discurso explicativo» orientada por la 
téchnē, que piensa de manera objetiva y eficaz los medios y los fines de las 
acciones; mientras que, en la sabiduría, hay una «racionalidad valorativa» 
que piensa acerca del valor y el sentido que tienen nuestras acciones en el 
mundo y su «discurso es valorativo» (Cfr. Villoro, 1997, p. 75). Así mismo, 
sostiene que estas dos formas de racionalidad no se excluyen ni se contra-
ponen, sino que se complementan y, que es a través de la phrónesis, (razón 
razonable) en sus propios términos (Villoro, 2007b, pp. 205-222), que es 
posible realizar un justo medio entre las dos anteriores para logar una cierta 
armonía epistemológica y ética, lo que pensamos correspondería a una 
«filosofía equilibrada», crítica de los dogmas y de la homogeneidad («uni-
formación»), pero sin perder de vista lo valioso para los seres humanos, sin 
olvidarse del bien común.



20

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

Actitud inclusiva

El problema de la homogeneidad educativa heredado por el pensamiento 
moderno conllevaba una «actitud incluyente», pero desafortunadamente, 
ideológica. Ante ello, la filosofía de Villoro propone una actitud incluyente, pero 
para resguardarse de la ideología opta por la vía negativa: la no-exclusión. 

Esta vía, que implica la acción del «reconocimiento del otro» —lo que conlleva 
una suerte de humanismo—, pervive e insiste en la obra de Villoro implícita 
y explícitamente en torno a los principales problemas de la ética, tales como 
las relaciones interculturales y los problemas sociales, apuntando a la «in-
clusión universal» de una comunidad histórica real, pero intenta sustraerse 
de la imposición de una forma ideológica de ver y ser en el mundo. 

Implícitamente, Villoro aborda dicho concepto en su primera gran obra Los 
grandes momentos del indigenismo en México y posteriormente en Estado 
plural, pluralidad de culturas, bajo el tema del reconocimiento del otro; ex-
plícitamente, lo hace en una de sus últimas obras, Los retos de la sociedad 
porvenir, desde la perspectiva de la carencia, reflexionando sobre el mal radi-
cal de la humanidad, a saber, la injusticia (entendida como el daño sufrido en 
nuestra relación con los otros, mismo que no tiene una justificación razonable), 
bajo los términos de la experiencia de la exclusión y la equiparación con el 
excluyente, como momentos del camino para superar dicho mal.  

En esa obra, publicada en el 2007, piensa la inclusión en el marco del pro-
blema de la injusticia, señalando como punto de partida que, a diferencia de 
los países occidentales desarrollados, en nuestro contexto social (mexicano-
latinoamericano), en los que la democracia aún no está consolidada, no son 
comunes principios de justicia incluyentes de todos los sujetos, sino que al 
contrario brillan por su ausencia, haciéndonos experimentar una marginalidad 
e injusticia radicales. (Cfr. Villoro, 2007b, p. 15) 

En este tenor, podemos observar que la dialéctica exclusión-inclusión en el 
camino negativo hacia la justicia que propone Villoro —que consiste, más 
que en buscar positivamente la justicia, en escapar al poder despótico y do-
minante—, ocupa un lugar importante y consiste en los siguientes estadios: 
1) la experiencia de la exclusión, 2) la equiparación con el excluyente y 3) el 
reconocimiento del otro. (Cfr. Villoro, 2007b, p. 20)  



21

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

La experiencia de la exclusión es una de las formas en las que se vive la 
injusticia. En ésta, afirma Villoro, el sujeto particular vive en carne propia la 
carencia de un valor x que un grupo consensual con poder aplica para sí, 
sin incluir a éste. Por ende, podemos observar que, en su forma positiva, 
la justicia implica la acción «incluyente» en una comunidad de consenso 
razonable orientada por el bien común, que parte, no de principios universa-
les ideales —mismos que pueden usar grupos de poder para el control y la 
dominación—, sino del disenso real y del acto exclusivo.   

Una acción que se presenta íntimamente ligada a la conciencia de dicha 
exclusión, es la discrepancia de la acción excluyente recibida por parte del 
consenso de una comunidad x que mantiene el poder contra el valor que 
tiene de sí la persona en cuestión; a partir de la cual, y en consecuencia, 
se da el segundo momento: la equiparación con el excluyente, en el que el 
sujeto dañado se reconoce como alguien valioso, tanto como aquel que le ha 
cometido la injusticia, es decir, se enjuicia equivalente y con la misma valía 
que el excluyente. En dicho estadio, el «valor» y la crítica razonable permiten 
la posibilidad de superar la relación esclavo y amo, excluido-excluyente, en la 
que ambos sufren las consecuencias detestables del poder y, así, se da paso 
al tercer estadio: el reconocimiento del otro y la reivindicación del derecho de 
ambos. (Cfr. Villoro, 2007b, p. 33)

Dicha superación, puede realizarse porque en la discrepancia y la conciencia 
del valor equiparable entre excluido y excluyente se da la posibilidad, no sólo 
de la respuesta violenta o la pasividad del agredido, sino también se presenta 
la interpelación pragmática que apela a la «dignidad» de la persona en la que 
el agredido le pide al agresor, silenciosamente y desde la exterioridad del 
sistema legal vigente (éticamente), la justificación de sus actos injustos; así 
como, la posibilidad de solicitar razones de modo explícito dando paso a un 
disenso razonado que puede llevar a una controversia, una resistencia, pero 
también a un diálogo razonado en el que se llegue a un acuerdo razonable 
que elimine la exclusión en cuestión.     

En el tercer estadio, el «reconocimiento del otro», se presenta, a su vez, una 
faceta positiva de la inclusión: se da la posibilidad de acceder a bienes de 
los que el agredido se sabe excluido, que puede expresarse en términos del 
derecho como la facultad de acceder, sin impedimento, a valores comunes 
universalizables; y, con ello, se hace patente el valor de la no-exclusión y, 
asimismo, el sentido de la justicia para Villoro. 



22

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

En este sentido, pensamos que el reconocimiento del otro, en tanto una vía 
positiva a la justicia, podría ser la «finalidad de la educación». Pero, como 
podemos observar el camino hacia éste es más prudente si procedemos por 
una vía negativa, por el de la «no-exclusión». Y dado que la no-exclusión es 
una forma de luchar por la justicia, la educación podría desempeñar el papel 
de un procurador ético de la justicia. Bien podría la educación tener dicho 
sentido. Este sería, a su vez, uno de las más tangibles y reales elementos 
de un «humanismo» basado en la phrónesis. 

Universalismo epistemológico bajo el juicio de la phrónesis

De acuerdo con lo expresado en el pasaje citado en el que Villoro expone el 
sentido de la educación, interpretamos que la unidad entre los seres humanos 
(el universalismo) es posible, de otro modo, a través de la educación y que 
sus lazos de unión estarían articulados a través de los eslabones de un co-
nocimiento justificado razonablemente. En este tenor, correspondería hablar 
de un universalismo epistemológico; sin embargo, la justificación rigurosa del 
conocimiento aparece siempre, en la obra de Villoro, ligada a un fundamento 
ético; y, como el tipo de racionalidad capaz de pensar contemporáneamente 
la verdad en sentido ético y epistémico es la phrónesis, quizás convenga 
denominarle universalismo prudencial. 

La phrónesis es un tipo de racionalidad que permite poner un justo medio entre 
el conocimiento y la dignidad humana porque es práctica, pero diferente de 
lo práctico de la producción artística. Dicha postura, consideramos, presenta 
una ventaja sobre los criterios de los universalismos ideales, ideológicos, cien-
tificistas, mitológicos, religiosos, etc., dado que esgrime razones suficientes 
para creer que un comportamiento es deseable para todos, buscando el bien 
común, sin conformarse con algún dogma, superstición, mito o ideología.  

Para Aristóteles la phrónesis difiere tanto de la ciencia como del arte, sostiene 
en el libro VI: “[…] la prudencia no podrá ser ni ciencia ni arte: ciencia, porque 
el objeto de la acción puede variar; arte, porque el género de la acción es 
distinto del de la producción. Resta, pues, que la prudencia es un modo de 
ser verdadero y práctico respecto de lo que es bueno y malo para el hombre.” 
(Ética Nicomáquea VI, 5 1140a35-1140b5) 

La phrónesis es una forma de pensar que piensa el ser de lo contingente, 
ámbito que el entendimiento, que trabaja conforme a principios y conforme 



23

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

a lo necesario, no puede abarcar; de ese modo, permite también la comu-
nicación y la mediación entre las diferentes formas de conocimiento; es una 
«razón razonada» dice Aristóteles. 

Nosotros observamos que Villoro construye su concepto de «razón razona-
ble», precisamente, a partir de Aristóteles. En este sentido podemos citar el 
pasaje de “Lo racional y lo racionable”, publicado en Los retos de la sociedad 
por venir, cuando Villoro distingue los dos tipos de racionalidad en los que se 
ha dividido tradicionalmente a la racionalidad, sostiene Villoro: 

En el concepto de lo racional, suele establecerse una separación tajante 
entre dos tipos de racionalidad: la racionalidad instrumental, que versa 
sobre los medios eficaces para un fin, y la racionalidad de fines, que 
concierne a los fines más valiosos. En el concepto de razonabilidad esa 
distinción tiende a difuminarse. En efecto, la conducta razonable sigue los 
dictados de una virtud epistémica, la prudencia (la frónesis aristotélica). 
Y la prudencia presenta dos caras: por un lado, procura elegir entre los 
fines posibles el más conveniente en una circunstancia dada; por el otro, 
determina los medios más adecuados para lograr ese fin, pero éstos son 
más o menos eficaces según el fin elegido; y la prudencia no puede, por 
consiguiente, pretender en todos los casos el mismo grado de eficacia. 
(Villoro, 2007b, pp. 213-214) 

La difuminación que ocurre en la razonabilidad no es privativa, sino más bien 
es un puente que la «razón razonable» permite transitar entre la racionalidad 
de medios fines (racionalidad instrumental) y la que enjuicia dinámicas de la 
dimensión del valor (racionalidad valorativa). 

De este modo, la filosofía razonable de Villoro nos da la posibilidad de pensar, 
por ejemplo, que la unidad entre seres humanos puede darse a través de la 
«orientación» que nos proporciona el «sentido» del conocimiento verdadero, 
tanto de la ciencia —que por su tendencia a la objetividad tiene resultados 
óptimos sobre el terreno de la eficacia—, como de la sabiduría —que desde la 
experiencia personal realiza juicios valorativos—. «Conocimiento verdadero» 
en el que se une lo ético y lo epistémico. 

Así podemos ver, que la idea de «inclusión educativa» en un sentido epistemo-
lógico consiste, en que ningún ser humano quede fuera de las comunidades 
epistémicas de la sociedad a la que pertenece, convirtiendo a todo individuo 
en sujeto pertinente del «saber» y del «conocer». En un nivel ético, consiste 



24

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

en lograr la inclusión plural de todos los seres humanos en una comunidad 
real histórica universal a través de la práctica virtuosa de una racionalidad 
razonable (phrónesis). 

Por ello, observamos, que el universalismo que plantea la filosofía de Villoro 
se debe más a un elemento epistemológico que a un aspecto cultural. Dicho 
elemento epistemológico es la «epistemología de lo razonable» basada en la 
phrónesis, que como decíamos une lo ético con lo epistémico; y, en razón de 
esto, sostenemos que la phrónesis sería el tipo de racionalidad más apropiada 
para orientar a la educación. 

En este tenor, sugerimos que el sentido de la educación podría consistir en 
construir una comunidad universal humanamente libre a través del conoci-
miento orientada por la phrónesis. 

Epistemología y educación realistas

Consideramos que otro aspecto importante implicado en el sentido de la 
educación, para Villoro, es el motivo realista que está presente a lo largo de 
su obra y que no podía faltar cuando de la educación se trata.

Pensamos que el elemento realista puede sernos de gran ayuda ante el 
problema de la educación moderna, porque puede orientarnos para dejar de 
construir significaciones desde los poderes de la subjetividad, la represen-
tación abstracta y desde las visiones antropocéntricas y, más bien: «darle la 
palabra a la realidad». Dejar que la realidad nos oriente a su manera. Rea-
lidad que por cierto una y otra vez rompe nuestros esquemas conceptuales. 

A partir del pasaje del sentido de la educación para Villoro, podemos ver 
que, el fin de la educación no es el conocimiento verdadero en sí, sino la 
congruencia entre el conocimiento y la realidad; incluso que una de las con-
diciones para considerar al conocimiento como verdadero, es su amarre (Cfr. 
Villoro, 2011, pp. 18-19) con la realidad. Una de las funciones principales del 
conocimiento, en palabras de nuestro filósofo, es asegurar nuestras acciones 
en el mundo (de ello se encarga la ciencia) y orientarnos en éste (esa es la 
labor de la sabiduría). Por ello, sostenemos que la filosofía de Villoro tiene 
una perspectiva realista, aunque dicho realismo no sea radical, sino mode-
rado, puesto que la razón media los encuentros con las emanaciones y las 
resistencias de la realidad.  



25

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Villoro sostiene —notamos, que lo hace retomando a Aristóteles—, que el 
conocimiento verdadero en el ámbito de la necesidad, de los hechos, se 
mide objetivamente; mientras que, en el ámbito de las acciones humanas, 
la objetividad se define intersubjetivamente. Sin embargo, es una tendencia 
a la realidad la que orienta tanto al conocimiento científico, como al conoci-
miento personal e intersubjetivo en el que la dimensión moral cobra fuerte 
importancia. Este aspecto nos muestra, el papel fundamental de la realidad 
para el conocimiento. Por ello, observamos que hay una «escucha» de la 
realidad en la filosofía de Villoro, una escucha que se emprende por la vía 
del silencio. ¿Pero qué es la realidad para Villoro?

En el apartado la “Realidad del valor”, de El Poder y el valor, Villoro nos pre-
cisa cuál es la realidad implicada en los procesos relativos a las experiencias 
éticas, vivencias relacionadas con el valor y los modos de la justificación de 
creencias vinculadas a éste. Pero a partir de los elementos implicados en 
su reflexión, podemos observar cómo ubica a «lo real» en su elaboración 
filosófica en general.

En dicho apartado, adentrándose a la realidad del valor, Villoro se pregunta 
¿si las cualidades que dan cuenta del valor se dan efectivamente en el mundo 
exterior o son sólo una proyección subjetiva? Y advierte que definir la realidad 
del valor es complicado puesto que las cualidades de valor pueden referirse 
a situaciones u objetos no dados en sí, sino sólo ser inferidos a partir de lo 
dado. Haciéndonos notar, por una parte, que la evidencia de lo real no está 
dada con permanencia en el tiempo (lo que implica que no hay una obje-
tivación o determinación permanente), sino que tal evidencia está limitada 
a un momento puntual de nuestra experiencia, —en lo que observamos la 
consideración fundamental de que la realidad está en devenir y que la cone-
xión con la realidad está mediada por la experiencia y por las creencias que 
de ésta se derivan—; y, por la otra, que hay atribuciones de valor a objetos 
o situaciones que no están dados expresamente en la realidad, sino que 
se infieren de lo dado, de las disposiciones personales o de los hábitos de 
conducta con lo que se adiciona el problema de la validez de la inferencia. 

En este marco Villoro sostiene: “Ante todo, debemos aclarar de qué ‘realidad’ 
estamos hablando. No se trata de la existencia ‘en sí’ de algo, independien-
temente de todo sujeto que la conozca. Ésta sería una realidad metafísica, 
por definición inexperimentable […] No; la realidad que puede atribuirse al 
valor forma parte del mundo tal como es directamente vivido.” (Villoro, 1997, 
p. 22) Como podemos observar Villoro distingue entre realidad en sí y reali-



26

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

dad para- la- conciencia (realidad para sí). Y señala que la realidad del valor 
tiene implicaciones mayormente subjetivas e intersubjetivas que meramente 
objetivas, así mismo —aspecto que subraya también en Creer, saber, cono-
cer—, el conocimiento científico será el que tenga más posibilidades de dar 
cuenta de la realidad en sí, aunque también, incluso, estará mediado por 
consideraciones racionales subjetivas e intersubjetivas. 

En esa misma tesitura, pero con una tonalidad modal diferente, Villoro subraya 
algo peculiar y fundamental en la consideración de la «realidad vivida». El 
filósofo hace referencia al modo en que se da dicha realidad, pues a pesar de 
que es dada a la experiencia, no es algo que el sujeto construya. Afirma: “(e)
n un sentido vivido, ‘realidad’ no es una x que existiera ‘fuera de mi’, realidad 
es aquello que me resiste, se me opone, me hace frente, aquello que no es 
construido, fraguado, puesto por mí.” (Idem) Precisamente, consideramos que 
esa es una nota precisa y puntal de «lo real», puesto que aunque no sea lo 
real-en-sí, no es una construcción subjetiva, sino algo otro que se resiste a 
ser abarcado por la reflexión y la sensibilidad de la subjetividad; lo que puede 
resultar fundamental para la justificación el conocimiento objetivo (la ciencia) 
como la del conocimiento personal (la sabiduría), puesto que la justificación 
tendrá su base en lo dado de dicha experiencia originaria: la realidad que se 
me resiste a ser reducida a un constructo de la subjetividad, aunque mediada 
por la conclusión de un razonamiento en la que se expresa que no hay razones 
suficientes para negar lo dado, lo cual será muy pertinente para los procesos 
epistemológicos y, consideramos, que también para los pedagógicos.

Lo real para Villoro, aunque dado a la experiencia implica un «darse por sí», 
y no un ser constituido o construido por la subjetividad; es decir, considera 
que el objeto dado a la percepción no es en su totalidad subjetivo, sino que 
hay también en ésta un elemento que se hace por sí mismo presente (Se-
lbstgegeben) (Idem). Esta realidad es la que pienso que tendría que orien-
tarnos tanto en la elaboración del conocimiento (ciencia y sabiduría), como 
en la educación. Dicho «factor de resistencia» de la realidad tendría que, 
para guiarnos, guardar una especie de coherencia prudencial con nuestra 
construcción de significaciones, esto posibilitaría el equilibrio o la armonía 
con las construcciones teóricas de la subjetividad y la realidad. 

Por otra parte, en esta misma lección relativa a la realidad del valor, Villoro 
expresa la diferencia de una actitud natural y una actitud filosófica, refiriéndose 
a que la consideración de una realidad en sí independiente y exterior a los 
sujetos, es propia de realizarse en actitud natural, según el marco conceptual 



27

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

de la fenomenología de Husserl. Añadiendo en otras lecciones, tales como 
“Motivos y justificación de la actitud filosófica” (Cfr. Villoro, 1962, pp. 73-94), 
que es propio de una actitud filosófica cuestionar dicha tesis, ponerla en sus-
penso y atenerse a lo dado ante la experiencia de la conciencia y someterla 
a una justificación racional y razonable. Bases que nos dan las herramientas 
para distinguir entre un conocimiento verdadero y libertador y uno lógico, pero 
dominador, es decir, ideológico.          

Por lo anterior, encontramos, en la filosofía de Villoro, que es conveniente que 
la educación se oriente también por la realidad y no sólo por la racionalidad. 

La conversión de la actitud natural a la actitud filosófica

Pero, ¿cuál es la actitud más conveniente para vincularnos con la realidad y 
orientarnos en la existencia? En el texto “Motivos y justificación de la actitud 
filosófica”, publicado en Páginas filosóficas (Idem), Villoro reflexiona sobre 
los motivos que llevan a tomar una actitud filosófica y si éstos pueden fun-
damentar la validez de la filosofía, dejando ver que la actitud filosófica es la 
más adecuada para acercarnos a la realidad.  

Para exponer los motivos que originan la actitud filosófica, Villoro explica las 
actitudes del hombre ante el mundo, a través de las cuales se derivan sus 
diferentes modos de estar en éste. Las dos actitudes de la conciencia ante 
el mundo, como ya hemos mencionado, son: la actitud natural y la actitud 
filosófica. La actitud natural es aquella en la que el hombre se encuentra 
ante un mundo dado, lleno de objetos a los que cubre de significados para 
poder desenvolverse en él y no cuestiona su sentido ni busca por sí mismo 
la esencia de éstos. 

En actitud natural, una vez construido el todo de significaciones de una manera 
convencional, el hombre hereda un mundo vivido al que no lo interroga más. 
Y si acaso lo interroga es sólo en ciertos aspectos parciales, para cierta fun-
cionalidad. Pero dado que el todo de significaciones es construido de manera 
convencional, no se funda en una verificación racional, ni en un pensar por 
sí mismo. En esta actitud, la forma de conocimiento y el estudio que puede 
llegar a ofrecer evidencias más certeras es la ciencia, pero deja fuera el valor 
y el sentido de la realidad. Con lo que se subraya el hecho de que la ciencia 
se realiza en actitud natural, puesto que las comprobaciones que realiza sólo 
confirman la vigencia del sistema de significaciones construido. 



28

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

En cambio, en la actitud filosófica se pone en cuestión el sistema significativo 
vigente. En tal actitud se pone en signos interrogativos la totalidad de los 
supuestos que le sirven de base al mundo dado, no sólo aspectos parciales 
o conjuntos de variables del todo. El mundo que creíamos fundado ahora 
parece insostenible en sus raíces. En la actitud filosófica se lucha por encon-
trar evidencias racionales del fundamento último del mundo y de la realidad.   

¿Y cómo y cuándo empieza la actitud filosófica? Cuando lo establecido co-
mienza a incomodar, ya no da respuestas y empezamos a interrogar el todo 
en su conjunto de forma radical generando, por consecuencia, una crisis. Es 
entonces cuando el hombre escucha a su pensamiento y a su razón y, éstos 
parecen no coincidir con el sistema de significaciones establecido. 

El cambio de actitud, la «conversión», suele ocurrir, como señala Villoro, 
cuando descubrimos, por ejemplo, la mentira de una moral convencional o 
la falsedad del dogmatismo dominante o cuando nos aterra la obsesionante 
duda de una cuestión religiosa. Es así cuando, aunque se busque omitir los 
impulsos hacia la actitud filosófica, llega un momento en que tantos choques 
de la razón con el sistema de significaciones la hacen despertar y ésta se 
vuelve una forma de vivir.        

Al quedar desnudo de sentido, el mundo se vuelve un misterio y nos causa 
asombro. Entonces, comenzamos a buscar el fundamento esencial de todas 
las cosas componiendo nuevas significaciones desde el propio acto de pensar 
por nosotros mismos. En el momento en que se actualiza la actitud filosófica, 
los supuestos significativos del mundo quedan como meras opiniones (doxa), 
por su carente justificación razonable. Entonces parece como si hubiéramos 
estado engañados, enajenados, viviendo encadenados a formas conceptua-
les sin sustento, como los esclavos del mito de la caverna de Platón. Con la 
actitud filosófica, el hombre se emancipa de la ilusión de lo «aparentemente» 
verdadero; se libera de la enajenación proveniente de una falta de corrobo-
ración de la realidad con la propia razón. 

Con la actitud filosófica inicia la filosofía. Pero ¿qué es la filosofía? Para 
Villoro: “La filosofía es, negativamente, liberación; positivamente, acceso 
a la verdad.” (Villoro, 1962, p. 79) La filosofía es negativamente liberación 
porque busca, a través de la razón, las formas de liberarse de las cadenas 
de la opresión y la dominación; es positivamente acceso a la verdad, porque 
por su modo de ser disruptivo traspasa las capas de las cosas hasta llegar a 
su esencia. La filosofía da la oportunidad de encontrar por nosotros mismos 



29

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

una verdad originaria verificada por la razón y de construir los medios para 
la liberación de las cadenas que nos atan.

Por lo anterior, podría ser propio de una filosofía de la educación exhortar a 
la conversión de los educandos en individuos capaces de dar razones su-
ficientes acerca de sus conocimientos científicos y personales (Cfr. Villoro, 
1962, pp. 73-94) y, que así puedan realizar una mediación entre la ciencia y 
la sabiduría, así como entre el pensamiento y la realidad. Este sería el modo 
de estar de la filosofía en la educación.

Conclusiones 

En general, ¿qué es lo que aporta la filosofía de Villoro a la educación ante 
los problemas heredados por el paradigma moderno basado en una racio-
nalidad instrumental, lógica y de la tekné, pero sin ética? Precisamente, la 
filosofía de Villoro aporta un sentido ético a la educación y un pensamiento 
crítico, capaz de discernir entre las formas de un conocimiento verdadero y 
justificado de aquellas que no lo son. 

Ante el problema de la «uni-formación» u homogenización moderna, apor-
ta un sentido plural y de reconocimiento de la alteridad del prójimo en un 
universalismo no-ideológico que nos pone en franquía para un retorno a la 
realidad. Ante la inclusión ideológica en una sola cultura producto de una 
racionalidad instrumental, la filosofía de Villoro propone un pensamiento 
basado en la phrónesis, que permite redireccionar las acciones humanas 
hacia caminos más habitables en todos los sentidos, por ejemplo, en sentido 
ecológico; permite entre otras cosas, cambiar el sentido de la educación de 
una visión técnica-cientificista a una perspectiva humana verdaderamente 
humana que procura un justo medio entre la realidad y la razón, el bien y el 
mal, el placer y el dolor.

Ante una humanización y educación ideológica, la filosofía de Villoro propone 
una especie de humanismo que consiste en «ser razonables», dialógicos y 
éticos; que implica no colocar el fundamento de lo humano en la razón del 
yo, ni en la razón del otro, sino en el justo medio entre éstos, lugar siempre 
intervenido por la realidad; que conlleva no definir el ser que somos, ni sólo 
desde la abstracción y la representación, ni únicamente desde la concreción 
y la presentación, sino desde aquello que hace posible a ambas, eso que 
hace que lo mismo y lo otro estén deviniendo.     



30

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

En particular ¿qué aportan los elementos encontrados en el pasaje donde 
Villoro expresa el sentido de la educación? Tales elementos nos permiten 
comprender el valor y los límites de la filosofía en la «educación» y nos ha-
cen pensar que la filosofía puede ayudar a articular un sentido crítico y con 
valor ad intra de la educación para hacerle resistencia al poder dominante e 
injusto, bajo otro modo de ser.

Ahora bien, lo que podemos complementar a los elementos que intervienen 
en el sentido de la educación expresado por Villoro, es subrayar la importan-
cia de la sabiduría y de la filosofía en las acciones humanas, puesto que en 
el pasaje citado queda la educación sólo referida al conocimiento científico, 
al saber. Esto lo podemos agregar a partir de su misma filosofía, en la que 
intenta hacer un balance del lugar de la sabiduría y la ciencia a través de 
una filosofía de la phrónesis; y, con ello, guardar un equilibrio entre el co-
nocimiento y la dignidad humana; y, orientar las acciones humanas hacia lo 
más óptimo, puesto que la phrónesis también toca el fundamento ontológico 
del ser humano ya que toma en consideración la «resistencia de la realidad» 
a ras del ser de la contingencia. Por ello, pensamos que es la racionalidad 
apropiada para orientarnos ante los problemas de la educación. 

En este marco, el fin de la educación no es acceder al conocimiento ver-
dadero en sí, sino garantizar el amarre entre el pensamiento y la realidad, 
tanto para asegurar nuestras acciones en el mundo (quehacer propio de la 
ciencia), como para orientarnos en éste (tarea de la sabiduría) y lograr una 
comprensión integral, radical y profunda (trabajo de la filosofía) que medie 
entre las dos anteriores. A partir de lo cual, puede desarrollarse una filosofía 
de la educación realista moderada por la phrónesis o razón razonable. 



31

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Bibliografía 

Aristóteles. (2008). Ética Nicomáquea, Madrid: Gredos.  

Colmer, E. (1997). Movimientos de renovación: Humanismo y Renaci-
miento, Madrid: Akal. 

Comte, A. (1962). Discurso sobre el espíritu positivo, Argentina: Aguilar.

Gadamer, H. (2005). Verdad y método, Salamanca: Ediciones Sígueme.

Harvey, D. (2007). Breve historia del neoliberalismo, Madrid: Akal.

Horkheimer, M. y Adorno, T. (1998). Dialéctica de la ilustración, Barcelona: 
Trotta.

Huescar, A. (1962). “Prólogo”, en Comte, Auguste, Discurso sobre el es-
píritu positivo, Argentina: Aguilar.

Husserl, E. (1962). Lógica formal y lógica trascendental, tr. Luis Villoro, 
México, UNAM. 

Jaeger, W. (1996). Paideia, México: FCE. 

Kant. (2014). Crítica de la razón pura, Madrid: Gredos.

Romero, F. (1947). Filósofos y problemas, Buenos Aires: Losada. 

----(1951). Filosofía de la persona, Buenos Aires: Losada.

Salazar, A. (2011). ¿Existe una filosofía en nuestra América?, México: 
Siglo XXI. 

Santidrián, P. (1986). Humanismo y renacimiento, Madrid: Alianza.

Unamuno, M. (2005). Del sentimiento trágico de la vida, Madrid: Tecnos.

Villoro, L. (1962). Páginas filosóficas, México: Universidad Veracruzana.

---- (1965). La idea y el ente en la filosofía de Descartes, México: FCE.



32

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
7(13). 2020

---- (1975). Estudios sobre Husserl, México: UNAM.

---- (1997). El poder y el valor, México: FCE.

----- (1998). Los grandes momentos del indigenismo en México, México: 
FCE/El Colegio de México/El Colegio Nacional.

----- (2007a). El concepto de ideología y otros ensayos, México: FCE.

----- (2007b). Los retos de la sociedad por venir, México: FCE.

----- (2011). Creer, saber, conocer, México: Siglo XXI.  

Villoro, et al. (2012). Historia ¿para qué?, México: Siglo XXI.


