Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Hacia una epistemologia de
la ensefianza de la filosofia a partir de Michel Onfray

Autor(es): David Vargas Alfonso
Ao de publicacién / Ano de publica¢do: 2019

DOI: 10.63314/0GTL5286

Citacion / Citacao

Vargas Alfonso, D. (2019). Hacia una epistemologia de la ensefianza
de la filosofia a partir de Michel Onfray. Ixtli. Revista Latinoamericana
de Filosofia de la Educacién, 6(12), 223-240.
https://doi.org/10.63314/0GTL5286

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/OGTL5286

ot by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién

Volumen 6 - Numero 12 - 2019
pp. 223-240

Hacia una epistemologia de la enseianza de

la filosofia a partir de Michel Onfray

David Vargas Alfonso

Pedagogo Biblioteca Compensar
profesordavidvargas@gmail.com
(® http://orcid.org/0000-0002-997 1-8607

Magister en Filosofia de la Pontificia Universidad Javeriana, especialista en Educacion
Bilingle de la Institucion Universitaria Colombo Americana, y Tedlogo de Unicervantes.
En sus diez afios como docente escolar ha publicado articulos de investigacion sobre
interdisciplinariedad entre ciencias humanas y habilidades del pensamiento critico.
Actualmente investiga sobre ensefianza de la filosofia y filosofia de la educacion.

Resumen - Resumo - Abstract

La pluralidad de problemas
que aborda la filosofia im-
posibilita que sus métodos
se unifiquen en un sistema
que permita considerar la
disciplina como una ciencia,
y la definen como un saber
versatil. Esta dificultad se
replica en su ensefianza, cuya
epistemologia en construc-
cion es igualmente conflictiva.
Entre tanto, autores como
Michel Onfray prometen una
revolucion disciplinar a través
de sus textos. La presente
investigacion documental
pondera si sus textos pedagoé-
gicos como el Antimanual de
Filosofia, la Contrahistoria de

Avariedade de problemas que
aborda a filosofia, impossibilita
que seus métodos sejam unifi-
cados em um sistema que per-
mita considerar essa disciplina
como uma ciéncia e a definam
como um saber versatil. Tal
dificuldade é replicada em
seu ensino, cuja epistemo-
logia em construgdo é igual-
mente conflitiva. Entretanto,
autores como Michel Onfray,
prometem uma revolucédo
disciplinar mediante seus tex-
tos. A presente investigacao
documental pondera se seus
textos pedagogicos como o
Antimanual de Filosofia, a
Contra-historia da Filosofia

Philosophy is defined as a
versatile knowledge due to the
fact that it approaches to multi-
ple problems, but its methods
are not unified by a science
system. Meanwhile, authors
as Michel Onfray promises a
disciplinary revolution through
his texts. This documentary
research intends to weigh
whether his pedagogical texts
like Antimanual Philosophy,
Counter-history of Philoso-
phy and the Philosophical
Community, would be a basis
for building a new epistemo-
logical paradigm. Then, this
paper analyzes paradigms
of philosophy education and

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

223



224

la Filosofia y la Comunidad
Filosodfica, sirven de funda-
mento para la construcciéon
de un nuevo paradigma
epistemoldgico. Para ello, el
presente articulo analiza los
paradigmas de la ensefianza
de lafilosofia y el modo como
el paradigma onfrayiano
podria superarlos. Empero,
el autor vislumbra un pano-
rama con mayor rigurosidad
que la que ofrece, pues
luego de sus criticas frente
a las propuestas vigentes,
asegura en sus argumentos
la neutralidad absoluta y el
método infalible, conceptos
incompatibles en el progre-
so del conocimiento. Asi, la
critica de Onfray a la peda-
gogia vigente y las debilida-
des de sus fundamentos se
constituyen en orientaciones
fundantes para futuras epis-
temologias de la filosofia de
la educacion.

e a Comunidade Filoséfica,
servem de fundamento para
a construgdo de um novo pa-
radigma epistemoldgico. Para
isso, o presente artigo analisa
os paradigmas do ensino da
filosofia e o modo como o
paradigma onfrayano poderia
supera-los. Contudo, o autor
vislumbra um panorama com
maior rigor que a que oferece,
pois, logo de suas criticas
ante as propostas vigentes,
garante em seus argumentos
a absoluta neutralidade e o
meétodo infalivel, conceitos
incompativeis no progresso
do conhecimento. Portanto, a
critica de Onfray a pedagogia
vigente e as fragilidades de
seus fundamentos, constituem-
se em orientacao fundantes
as futuras epistemologias da
filosofia da educacéo.

whether Onfray’s paradigm
will overcome them. However,
the author perceives a bigger
outlook than his rigor, because
he ensures the absolute neu-
trality and the infallible method,
incompatible terms with the
progress of knowledge, after
his critics about the present
proposals. Therefore, his cri-
tics to the present pedagogy
and his weak arguments are
founding orientations to future
epistemologies of philosophy
education.

Palabras Clave: fepistemologia de la educacion, ensefianza de la filosofia, filosofia de la edu-
cacion, paradigma educativo, Michel Onfray
Palavras-chave: epistemologia da educacao, ensino de filosofia, filosofia da educacéo, paradigma

educacional, Michel Onfray

Keywords: pedagogical epistemology, philosophy education, educational philosophy, educational

paradigm, Michel Onfray

Recibido:  22/11/2019

Para citar este articulo:

Aceptado: 26/12/2019

Vargas Alfonso, D. (2019). Hacia una epistemologia de la ensefianza de la filosofia a
partir de Michel Onfray. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion.

6(12). 223-240.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751

6(12). 2019

@00



Hacia una epistemologia de la enseianza de
la filosofia a partir de Michel Onfray

Ensefiar filosofia supone enfrentar el conflicto que subyace tras la definicion
de la disciplina como conocimiento para aprender o estilo de vida por experi-
mentar. En esta linea, el presente texto expondra algunos de los fundamentos
mas recientes, a partir del concepto cientifico de paradigma. Desde él se
reflexionara sobre los problemas epistemoldgicos propios de la ensefianza
de la filosofia evidenciados en la propuesta controversial de Michel Onfray,
signo del conflicto entre ensefianza y educacion libertaria.

Dicha reflexion es importante porque las propuestas vigentes de aprendizaje
filoséfico ignoran este conflicto fundamental. Por ejemplo, las Orientaciones
pedagogicas para la filosofia del Ministerio de Educacién en Colombia (2010)
o La filosofia, una escuela de libertad de la UNESCO (2011) presentan una
reivindicacion de estructuras pedagdgicas convencionales o sugerencias
metodoldgicas sin la suficiente profundidad reflexiva.

En consecuencia, las propuestas pedagdégicas que se derivan de estos docu-
mentos ofrecen contenidos propios de la tradicion, pero, en ausencia de una
perspectiva filosofica de analisis, contextualizacion e indagacion. Asi, surge
un conocimiento manipulable (UNESCO, 2011, 53) que no es equiparable a
la accién de filosofar.

Precisamente, esta es la critica de Michel Onfray, quien dice ofrecer una
manera distinta de filosofar. ¢ Es posible o no construir una propuesta curri-
cular sélida a partir de la epistemologia propuesta por el autor? Para hacer
posible este analisis es necesario aclarar que las caracteristicas, el método
y la delimitaciéon del conocimiento que tienen una amplia trayectoria en la
filosofia de la ciencia, son recientes en la educacién de la filosofia. Por lo
que, estos conceptos se adaptaran de una rama filosoéfica a otra. Ahora bien,
durante este proceso se comprende que la racionalidad filosdéfica considera
vélidas las teorias criticables y no falseables como en la ciencia (Antiseri,
2011, 102-111; Gémez, 2006, 37).

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

225



226

1. La enseifianza de la filosofia y sus paradigmas

A manera de ejemplo fundante de esta transiciéon esta el concepto de pa-
radigma. Esta urdimbre tedrico-practica propia de un determinado contexto
espacio-temporal fue definida en 1962 por el fildsofo norteamericano Thomas
Kuhn en su Estructura de las revoluciones cientificas (Kuhn, 1971, 13). Un
vocablo propio de la filosofia de la ciencia que pasé a formar parte del len-
guaje comun para referirse al conjunto de teorias que sirven como nucleo de
referencia a un conocimiento especifico (RAE, 2017, Paradigma).

También estudiosos de la filosofia afirman que el progreso de esta disciplina
es posible comprenderlo en paradigmas. De manera que, aunque la filosofia
no es falseable, si es criticable y eso hace que existan genuinos problemas
filosoficos explorados a lo largo de la historia (Popper, 2005, 140-142). En
lo que respecta a su ensenabilidad, el fildsofo francés Michel Tozzi, propone
cuatro paradigmas: el doctrinal, el histérico, el problematico y el praxico (Tozzi,
2007, 207; UNESCO, 2007, 134).

Las definiciones que asigna aquel didacta de la filosofia a cada nucleo de
referencia son utiles para reflexionar sobre dos problemas epistemolégicos
fundamentales ;Qué es lo propiamente ensefable de la filosofia? Y ; existe
o no una dependencia entre filosofar y la filosofia que se aprende? (Ramirez,
2008, 77). A continuacion, la propuesta de cada paradigma:

1.1. El paradigma doctrinal

Ensefar filosofia desde este modelo es depender de la autoridad que decreta
el contenido y la forma para garantizar su poder a través de la educacion
(Gbémez, 2015, 142; Juliao 2015, 164). Frente al lente de la obediencia, se
considera correcta la falacia de la filosofia «normal», como conocimiento esta-
tico en vez de solido, sin percibir que esta siendo dogmatizada (Gomez, 2006,
16). En consecuencia, todo concepto debe ser aprobado bajo un nihil obstat,
por lo que, es comun que cada régimen exija el uso de manuales propios.

Asi, al servicio del libro se encuentra el docente como funcionario, quien po-
siblemente ha sido instruido estrictamente sobre los puntos principales en los
que debe hacer hincapié (Onfray, 2008a, 45, Zuleta, 2010, 52, Pineda, 2017,
20-26). En efecto, la meta de la clase bajo esta comprension es el examen
oficial. Documento que evidencia la transmision correcta de las tradiciones

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



y ensefianzas fundamentales, y debe estar alineado con el manual como un
solo instrumento.

Ahora bien, el presente paradigma podria considerarse como perteneciente
a contextos lejanos. Sin embargo, aun existen en el siglo XXI, y en entornos
latinoamericanos, espacios pedagdgicos que estan obligados a obedecer
a fuerzas superiores. Precisamente, por su dependencia esta pedagogia y
filosofia serviles son a-pedagdgicas y a-filoséficas (Onfray, 2008a, 80) ya que
no existe en ellas un elemento critico. Entonces, puede haber una coherencia
entre lo que se ensefa y la practica de la filosofia servil, que es insuficiente
para construir un pensamiento filoséfico maduro.

Asi, en la clase puede existir argumentacion, sin embargo, no corresponde
a una construccion de quienes se encuentran en el aula. Sélo se estudian
las preguntas que figuren en el orden designado, en lenguaje complejo y sin
prestar atencion al interés de los estudiantes (Onfray, 2005,20; Onfray, 2008a,
84). Empero, la esencia de la filosofia, que es la indagacion, pierde todo su
valor oculta entre «verdades». El conocimiento esta limitado a aquello que se
encuentre a la sombra de la autoridad. Por lo tanto, cualquier sujeto en este
paradigma se inclina al servicio del psicopoder, es decir, toda accién que se
origina en la psiquis debe ser controlada por un régimen superior (Chul-Han,
2014, 78-81). De este modo, la asignatura que puede promover espiritus
rebeldes (Onfray, 2014, 39-53, 69-78; 145-156) no tiene los requisitos para
hacerlo pues debe asumir un juicio similar del régimen que depende.

1.2. El paradigma histérico

Entonces, surge un nuevo paradigma, originario de la pedagdgica italiana
fundamentado en el estudio de la tradicion escrita y la evolucion histérica
de la disciplina (Gémez, 2015, 142; Posada, 2011, 12-15; UNESCO, 2011,
68-69), buscando en la investigacion de los hechos pasados un conocimien-
to objetivo. No obstante, esta pesquisa también puede estar al servicio de
poderes, aun creyendo que su propuesta es neutral. Como el caso de San
Agustin en la Ciudad de Dios (Agustin de Hipona, [427] 2007, |, 1-36) o
Hegel en sus Lecciones de historia de la filosofia (Hegel, [1816] 1995, 3-4),
segun la consideracion de Onfray. Ambos autores realizaron sus narraciones
al servicio de instituciones, calificando a la filosofia como culmen de hechos
pasados (Onfray, 2007, 20-21). Lastimosamente, aun existen manuales que
siguiendo su ejemplo, parten de la premisa insostenible que el pensamiento

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

227



228

universal se realizé exclusivamente en Occidente, en un continente y sélo
por varones idealistas (Gomez, 2006, 65; Onfray, 2008a, 63). Luego, lo que
es anterior a ellos es entendido como una prefiguracién y lo que se le opone
como algo irrelevante histéricamente.

Empero, el adoctrinamiento no es el unico adversario que debilita este pa-
radigma. Puesto que, para analizar un acontecimiento pasado es necesario
asumir la misma distancia que al observar un cadaver. Intervalo que se origina
en las Lecciones de Hegel sobre sus antecesores (Hegel, [1816], 1995, 43-
44), cuando la filosofia se hizo simultaneamente objeto histdrico y funerario.
A partir de él, la historia de la filosofia se convirti6 en un museo por visitar
ajeno a los problemas contemporaneos.

Como respuesta, la secuenciacion tematica de escuelas filosdéficas es des-
proporcionada. Asi, se impide la comprensién objetiva de la historia como
inspiracion y se reduce a un propésito predeterminado y abstracto. Luego, el
acontecimiento es reemplazado por la narracién de aquellos filésofos triun-
fantes en cada contexto histérico (Onfray, 2007, 17-18, Onfray, 2008b, 75).

De otro modo, una buena historia de la filosofia utilizara el pasado como
herramienta para construir interdisciplinariamente el pensamiento presente
(UNESCO, 2007, 134) Por un lado, una comprension filoséfica de la histo-
ria, al plantear la pertinencia de multiples interpretaciones sobre el pasado
y su reconstruccion; y una comprension histérica de la filosofia, al proponer
multiples historias considerando las continuidades y discontinuidades de los
problemas filosdéficos en el tiempo (Benitez, 2000, 30-35).

1.3. El paradigma problematizante

Entre tanto, emerge una propuesta alterna a la historia como puente posible
entre la ensefianza y el oficio de filosofar. Es decir, volver a las habilidades
propias de la disciplina, recuperar la actitud que surge a partir de la capacidad
de asombro y la perspectiva critica sobre cualquier tema (Posada, 2011,12-
14). Aquellas habilidades humanas anteriores al disefio de las preguntas por
parte de los primeros fildsofos griegos, chinos e hindues (Juliao, 2014,16).

El paradigma de los problemas anhela la distancia fundamental ante aquello
que se contempla (Collin, 2012, 7-29). Es una propuesta coherente con la
perspectiva de Kuhn al considerar que lo ensenable es la resolucion de pro-

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



blemas de la disciplina normal (Kuhn, 1971, 218; Ramirez, 2008, 81). Asi, la
metodologia puede vincular, junto a la tradicion, los ejercicios investigativos
que aparecen en las revistas indexadas (Ramirez, 2008, 82; Vargas, 2011,
37) y que posibilitan la indagacion, el dialogo, y la refutacién. Por lo tanto, el
texto filoséfico es solo el punto de partida en la construccion del pensamiento
(Benitez, 2000,30); el docente es un facilitador de los puntos de base y quien
propicia la discusion, el lenguaje y los textos; y el estudiante es el protagonista
a través de sus preguntas y reflexiones auténomas.

El paradigma problematizador, de ascendencia franco-americana (Gémez,
2015,1421-43) recupera la accion como eje principal de la ensefianza. Sin
embargo, puede descuidar la cultura filoséfica que los anteriores referentes
exaltaban (Benitez, 2000, 30). No obstante, el modelo de problemas recu-
pera el método que ayuda a resolver los conflictos particulares dentro del
paradigma, lo que equivale al “oficio de la filosofia normal”, parafraseando a
Kuhn (1971, 53). Sin embargo, toda adaptacién entre ramas disciplinarias es
insuficiente pues la “normalidad cientifica” no refleja la naturaleza cambiante
del problema filoséfico, en cuanto critico y generador de nuevos interrogan-
tes, pues considera este aspecto intransmisible (Kuhn 1971, 299; Ramirez,
2008, 83).

1.4. El paradigma praxeologico

Por el contrario, quienes respaldan la transmisibilidad del progreso disciplinar
vinculan la filosofia y las decisiones éticas para configurar un nuevo para-
digma. En él, son fundamentales las preguntas existenciales de los jovenes
estudiantes (Tozzi, 2007, 208). Esta perspectiva concuerda con la visién
cientifica de Feyerabend, fildsofo austriaco que considera a sus antecesores
pedagogos como demasiado simplistas pues se centran en el analisis meto-
dico de “hechos desnudos”. Contrario a ellos, es necesario reflexionar sobre
la cotidianidad y los dilemas que los contextualizan (Feyerabend, 1986, 3).

De este modo, surge el modelo praxeoldgico, de origen belga. Una propuesta
ética “sin referentes confesionales” (Gomez, 2015, 143), que permite “clarificar
los valores y su jerarquia” (Juliao, 2015, 166). Por lo tanto, el fundamento
nuclear de la ensefianza es su utilidad: Se estudia filosofia para tener criterio y
discernir conflictos a través de estudios de caso y dilemas morales. Entonces,
el docente sera el encargado de determinar los niveles de dificultad de cada
metodologia, definir los criterios axiolégicos de la clase, y exigir una funda-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

229



230

mentacion tedrica de los argumentos. Mientras que, el estudiante asumira el
rol de protagonista entre situaciones activas de aprendizaje (Tozzi, 2007, 209).

No obstante, la disciplina aun sufre de reduccionismos en este paradigma,
puesto que, al limitarse la disciplina a su caracter ético pierde la diversidad e
historicidad de su cultura, y permanece vulnerable a la manipulacion doctrinal.
Aun, se puede convertir en la justificacién de “meta-narraciones que provienen
de un grupo particular y que se promocionan como explicaciones universales
de la realidad, la verdad y los valores” (Gutek, 2009, 138).

Del mismo modo, los dilemas praxeolégicos pueden tender hacia elucubra-
ciones abstractas de casos muy especificos, sin considerar los conflictos
cotidianos, ni las discusiones que las demas propuestas también ignoraron,
generando una distancia entre la filosofia que se ensefia y el oficio critico
del filésofo.

2. La revolucion meta-filoséfica

Al respecto, la propuesta posmoderna es una luz para dicha tarea por su
relacion con el conocimiento. (Mélich, 2008, 35). A la luz de ella, se ofrecen
nuevas formas de aprender a filosofar que evidencian la necesidad de re-
flexionar sobre la epistemologia de la ensefianza filosofica (Pineda, 2017,
30; Tozzi, 2007, 211-214; Ulises, 2009, 24).

En este marco, Onfray afirma que la historia disciplinar deberia escribirse
siempre en plural (Onfray, 2007, 19-20; Onfray, 2008a, 76). Y asi lo hace la
Contrahistoria de la filosofia, (2007 - 2013) deconstruida en anécdotas y de-
talles corporales (Onfray, 2005, 314-315; Onfray, 2007, 19; Onfray, 2008a, 66;
Onfray, 2011, 25; Onfray, 2014, 25-65) No es «la» versién de la historia, sino
una lectura “alternativa que ayuda a contrabalancear los excesos” (Gémez,
2006, 66; Popper, 2012, xviii).

En esta misma linea, no curricular, el Antimanual de filosofia (Onfray, 2005,
9-14) cuestiona el uso del lenguaje complejo, la discusion de temas demasiado
especializados y la reflexion de preguntas abstractas durante la Educacion
Media (Onfray, 2005, 19-20). La obra motiva, siguiendo a Sécrates, vivir la
filosofia a través de una lectura critica de la sociedad y de uno mismo (Onfray,
2005, 313-314; Popper, 2001, 1-6; Rodriguez, 2012, 178-179).

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



Ambas obras de la ensefianza de la filosofia, son ofertas de una revolucion
epistemoldgica que sugiere un conocimiento dinamico. y cuestiona la estan-
darizacion eurocéntrica que promueve el poder (Gutek, 2009, 142-144; On-
fray, 2007, 20). Para ello imitan las Vidas de Diégenes Laercio: su erudicion,
no-orden, agilidad, persuasion, sintesis y humor (Rodriguez, 2012, 180-185)
logrando hacer una filosofia accesible. Empero, sefialan una meta episte-
moldgica que alcanzan parcialmente al ignorar autores de otros continentes,
y reconocer unicamente a quienes son afines con el autor. A continuacién
la posible conceptualizacion de un paradigma onfrayiano, su aplicabilidad y
sus limitaciones.

2.1. Un paradigma vitalista

Ya se ha senalado que el desarrollo de habilidades filosoficas propuestos
por el autor en sus textos implica considerar la construccion de un referente
pedagdgico. Sobre todo si, el estudiante de filosofia quiere resolver en el fondo
sus preguntas mas existenciales y quiere considerar la cotidianidad como
respuesta (Arnaiz, 2007, 9; Collin, 2012, 22; Santos, 2008, 146) en pro de su
conversion filosofica (Collin, 2012, 9; Ulises, 2009,32). Esta contraposicion
onfrayiana, similar a las teorias de Feyerabend pretende que la filosofia pue-
da transmitir la multiplicidad de métodos filoséficos y la desconfianza ante la
historia candnica. En efecto, ambos autores consideran que la proliferacion
de teorias es fundamental para el conocimiento objetivo de la ciencia o la
filosofia, y enriquecen la rigurosidad epistemolégica (Feyerabend, 1986, 29-
30; Onfray, 2007, 19-20).

Tal oposicion es entendible porque Onfray considera que la diversidad interna
de la disciplina ha sido la forma de afirmar su vida ante circunstancias de
muerte, construirse a si mismo y guiar a quien lo lee (Onfray, 2008b, 49-67).
Entonces, se puede comprender el anhelo foucaultiano del autor por recu-
perar la base socratica del cuidado de si como filosofar (Foucault, 2002, 22;
Onfray, 2005, 22-23).

Si es asi, puede servir para detonar hapax existenciales, concepto onfrayiano
que abarca una conversion filoséfica a partir de la inspiracion, el dolor o la
escritura (Marquez, 2010, 5; Onfray, 2008a, 39; Posada, 2011, 22). En con-
secuencia, los referentes culturales de la filosofia han de ser el instrumento
para construir la historia personal (Gutek, 2009, 153). Y el profesor puede
ofrecer al estudiante la oportunidad de escoger la opcion que esté acorde a

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

231



232

su madurez existencial para asumir compromisos (Marcel, 1971,78; Onfray,
2007, 23; Onfray, 2008b, 59).

Esta es la forma en la que el autor anhela recuperar la conversion filosoéfica
de la antigliedad, ®pdvnaoig. Promoviendo el gusto por las escuelas antiguas
y rompiendo la obligacion del sistema escolar en busqueda de una inteligencia
existencial (Domeneghetti y Ramos, 2017, 59), haciendo la existencia con-
secuente con la reflexion (Onfray, 2008a, 38; Ramirez, 2008, 89).

2.2. Un referente del paradigma

Esa nostalgia griega fue el motivo por el cual Onfray renuncio a la escuela
tradicional, y se convirtio en pionero de un modelo educativo contemporaneo,
junto a otros colegas, a través de la fundacion de las Universidades Populares
en Caen y Argentan, Francia (Dartigues, 2012,123). Su propuesta esta sin-
tetizada en el texto la Comunidad filosofica. Manifiesto arquitectonico para la
Universidad Popular (Onfray, 2008a, 22). En ella, anhela garantizar siempre
que la alianza sea sinalagmatica y sin certificados ni estandares (Marquez,
2010, 7; Onfray, 2008a, 24-27; Onfray, 2018, 67). Se desarrolla en diversos
lugares culturales donde los académicos discuten sobre Economia, Jazz,
Pedagogia, Ideas Politicas, Mujeres y Sociedad, entre otros. Y se sostiene
por la venta de libros de Onfray y las donaciones voluntarias (Université
Populaire de Caen, 2018).

Esta institucion paraddjica advierte de los anquilosamientos que pueden con-
denar a la filosofia a su alienacion (Onfray, 2008a, 27-28; Poulouin, 2011, 2).
En contraposicion, persigue el concepto relacional del filésofo, aquel que se
refleja “en signos aparentemente anecdoticos, pero también en su manera de
mantener una relacion consigo mismo, con los otros y con el mundo” (Onfray,
2004, 30; Onfray, 2008a, 41).

En esta perspectiva, la filosofia es el ideal por fomentar acciones que transfor-
men la sociedad, y otorgar cultura a quien esta privado de ella (Onfray, 2018,
67). Una herramienta que acompana la vida (Onfray, 2008a, 69). Un trabajo
individual que exige conservar el rigor de las universidades y la popularidad de
los youtuberos (Onfray, 2004, 30-31; Onfray, 2008a, 91-141). Una orientacion
a multiples caminos que otros han recorrido y a su vez conquistar nuevos
terrenos, todo con el fin de asumir el reto inalienable de integrar la reflexion
y la vida, de construir las propias contrahistorias, manifiestos y antimanuales.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



Consecuentemente, la educacién de la filosofia puede ser un ejercicio de
investigacion interdisciplinar vinculado con las preguntas mas existenciales
de los estudiantes, donde la cultura del pensamiento sea paso previo a la
accion que sucede cuando se debate con ellas y existe una transformacion
mutua (Onfray, 2008a, 118-121; Université Populaire de Caen, 2018).

A su vez, el rol del profesor en este paradigma se orienta a conservar la cu-
riosidad de aquel que acompafia, sefalar las rutas posibles (Cuartas, 2011;
133; Onfray, 2008a, 123-126) y saber hacerse a un lado para que el estudiante
pueda entablar conversaciones directas con los filésofos y desarrollar su po-
tencia critica y creativa (Domeneghetti y Ramos, 2017, 60-67; Onfray, 2008a,
132-134). Expresado en otras palabras, la tarea fundamental de la Univer-
sidad Popular, y que debe adaptarse para oxigenar la educacion filoséfica a
todo nivel, es “emancipar individuos mediante la construccion de si mismos
con la ayuda de un saber gratuitamente dispensado” (Onfray, 2008a, 143).

En definitiva, la Universidad Popular es un ejercicio libre y libertario. Libre
en cuanto que se asiste a ella desinteresadamente, segun el nivel de tiempo
y profundidad que se desee (Onfray, 2004, 30). Libertario, en cuanto que el
propdsito es obtener un trabajo sobre si mismo a la luz de la filosofia (Cuar-
tas, 2011, 136).

2.3. Critica a la Universidad Popular

No obstante, es necesario escuchar las criticas que se oponen a lo expuesto
en su forma y contenido. Asi, frente al modo en que se ofrecen los espacios
académicos Onfray sefiala que la dinamica de los encuentros en la Universi-
dad Popular, presenta en su primera parte la exposicion de un especialista 'y
en la segunda la discusion que surge a partir de las preguntas combinando el
rigor académico y la participacion popular (Onfray, 2004, 31; Onfray, 2008a,
150; Université Populaire de Caen, 2018).

Empero, didactas como Tozzi consideran que en estos espacios los asisten-
tes no desarrollan plenamente las habilidades filoséficas porque la ponencia
conserva una estructura pedagoégica pasiva y con menores posibilidades
de participacion que un taller filosofico (Tozzi, 2006, 1-7). Onfray, replicaria
que, estas sesiones son introductorias a un ejercicio personal de indagacion
y confrontacion (Onfray, 2004, 31), y, aunque se brinden elementos tedérico-
practicos que facilitan su accién, no hay practica pedagdgica que abarque

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

233



234

por completo los sentidos critico y creativo (Dartigues, 2012, 130; Ramirez,
2008, 92,).

Por otra parte, es importante considerar el rol pedagdgico de los académicos
de la Universidad Popular como “intermediarios” (Gémez, 2006, 64). Fuente
secundaria del conocimiento, de la cual, también es necesario desconfiar,
por ser falible y subjetiva (Gomez, 2006, 82-91; Popper, 2001, 1-6). Ya que
esta labor no la ofrece la Universidad Popular, in absentia, es un requisito
personal para cada asistente y ponente de la misma (Dartigues, 2012, 127).

En consecuencia, la Universidad Popular puede considerar que junto al
hacer accesible el conocimiento, tiene la posibilidad de un ejercicio de au-
toevaluacion, que en palabras de Popper: evidencie “el conocimiento de la
ignorancia” (Popper, 2001, 1-6). Es decir, detectar sus errores, analizarlos y
establecer la razon que lleve a cometerlos como parte de su proceso (Cuartas,
2011, 130-131; Gémez, 2006, 28). Entonces, sera un instituto pedagdgico y
filoséfico con la evaluacion y la crisis como ejes fundamentales, sin ignorar
el prejuicio del punto ciego que considera una neutralidad absoluta en la que
no hay sesgos (Van de Lagemaat, 2015, 216).

Del mismo modo, es fundamental que la universidad popular analice el papel
politico que ocupan sus docentes. Ya que, aunque se califica de popular por el
publico que puede acceder a ella, no obstante, son los que provienen de las
universidades tradicionales, los que la sostienen y determinan el modo como
se estructuran las sesiones. Especialmente cuando, esta distancia jerarquica
reflejada en lenguajes y objetivos diferentes, entre obreros e intelectuales,
fue la que condujo al cierre de las primeras universidades populares en el
siglo XIX. Consecuentemente, no debe existir incongruencia entre el conte-
nido emancipador que ofrece y el método que se utiliza para ello (Dartigues,
2012, 123-126).

En definitiva, gracias a este proyecto que cuenta con menos de veinte afios,
es posible afirmar que, la mirada de Michel Onfray debate la vision moderna
de la ensenanza filosofica (Onfray, 2007, 20-21). Con todo, su oferta dista de
la practica pedagoégica que promete, pues no es plenamente plural y anarquica
epistemolégicamente porque no se ha hecho consciente de la limitacion que
implica su interpretacion (Cuartas, 2011, 130-131) ni de su dependencia y
tradicionalidad como modelo “universitario”.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



Conclusiones

Caracterizar el contenido de la ensefianza de la filosofia es una tarea episte-
moldgica pendiente. Los diferentes paradigmas didacticos son insuficientes
para reflejar la especificidad del filosofar, y la dependencia entre la ensefianza
y la practica filoséfica porque carecen de multiples historias de la filosofia y
de la oferta de las ultimas investigaciones en el area.

En respuesta Michel Onfray presenta sus textos Antimanual de filosofia,
Contrahistoria de la filosofia y la Comunidad filoséfica. Ellos dicen ser camino
alternativo a las comprensiones “verdaderas”. Sus lineas prometen la filosofia
que otro tipo de academia no ha logrado alcanzar, mientras que, combaten
la tergiversacioén y el autismo. No obstante, el fundamento epistemoldgico
de estos textos que, promete la reestructuracion simultanea del individuo y
la disciplina, cae en la trampa que busca evitar. En efecto, da la espalda al
prejuicio del punto ciego, e implicitamente, considera una neutralidad abso-
luta que le impide evaluarse a si mismo e identificar sus limitaciones. En su
antagonismo permanece ausente el pensamiento no-europeo, la autocritica
y la sugerencia de seguir otros modelos diferentes al propio, pautas que
pueden consolidar la objetividad de su postura.

Aun asi, el mérito de estas iniciativas radica en que se constituyen en indica-
dores de un camino inexplorado hacia el aprendizaje multicultural. Por eso, la
filosofia que suefa Onfray lo supera porque es una empresa ambiciosa que
requiere de multiples puntos de vista. En este sentido, las obras pedagogi-
cas del autor deberian incluir articulos indeterminados, y reconocer que, su
postura ante los problemas filosoficos, la historia y la educacion, es una de
multiples alternativas. Entonces, podra ser comprendido como parte fundante
del pensamiento diverso que tiene como objetivo la educacion filoséfica y
que va mas alla de la defensa radical del materialismo, el hedonismo y la
popularidad, al no admitir ni siquiera estas posturas como dogmaticas.

En definitiva, la construccion epistemoldgica requiere de fuentes académi-
cas para construir una filosofia dinamica e interdisciplinar, que recobre la
indagacién como su nucleo, incluso en su ensefianza. Y, en consecuencia,
permita a estudiantes y maestros, cuestionarse a si mismos y construir au-
tébnomamente un estilo de vida desde estas caracteristicas. Esta tarea es
importante porque reivindica las filosofias como ejercicios contextualizados y
progresivos de autoconocimiento y desarrollo humano integral, mientras que
posibilita, una ciudadania fundamentada en el perspectivismo y la empatia

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

235



236

de individuos dispares.

Referencias Bibliograficas

Agustin de Hipona ([427] 2007). La ciudad de Dios. Saez, R. (Trad.).
Madrid: Gredos

Antiseri, D. (2011). La logica en la didactica de la filosofia. En Cardenas, L.
y Restrepo, C. Didacticas de la Filosofia, 1 (101-126). Bogota: San Pablo.

Arnaiz, G. (2007). Relevancia de las aportaciones de Pierre Hadot y Michel
Onfray para la filosofia practica. A parte rei, 52 (9). Recuperado de http://
serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/arnaiz52.pdf

Benitez, L. (2000). Ensenar a filosofar: una reflexion sobre perspectivas
y marcos tedricos. En Obiols, G., y Rabossi, E. (Comp.). La ensefianza de la
filosofia en debate. Coloquio Internacional sobre la Ensefianza de la Filosofia
(29-44). Buenos Aires: Novedades Educativas.

Chul-Han, B. (2014). En el Enjambre. Gabas, R. (Trad.). Barcelona:
Herder.

Collin, C. (2012). La experiencia filosofica. En Cardenas, L. y Restrepo,
C. Didacticas de la Filosofia, 2, (7-29). Bogota: San Pablo.

Cuartas, J. (2011). Desastres de la filosofia. En Cardenas, L. y Restrepo,
C. Didacticas de la Filosofia 1, (127-137). Bogota: San Pablo.

Dartigues, L. (2012). L'université populaire, un nouveau lieu de transmis-
sion des savoirs. Tracés. Revue de Sciences humaines, 12. Recuperado de
http://journals.openedition.org/traces/5524 ; DOI : 10.4000/traces.5524

Domeneghetti, P., y Ramos, P. (2017). Entre a filosofia e a vida: O que &
possivel pensar e aprender com o projeto existencial de Michel Onfray? Re-
vista Sul-Americana de Filosofia e Educag¢éo - RESAFE, 27, 59-68. Brasilia:
Universidad de Brasilia.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



Foucault, M. (2003). Historia de la Sexualidad Il. El uso de los placeres.
Soler, M. (Trad.). Buenos Aires: Siglo XXI.

Feyerabend, P. (1986). Tratado contra el método. Esquema de una teoria
anarquista del conocimiento. Ribes, D. (Trad.). Madrid: Tecnos.

Goémez, A. (2006). ¢...Ensenar filosofia? Cali: Universidad del Valle.

Gbémez, M. (2015). Ensenar Filosofia: Competencia, Disertacion, Dis-
cusion, Practicas, Didactica, Saber. Pereira: Universidad Tecnoldgica de
Pereira.

Gutek, G. (2009). New perspectives on Philosophy and Education. Co-
lumbus: Pearson.

Hegel, G. ([1816] 1995). Lecciones sobre la Historia de la Filosofia |.
Roces, W. (Trad.). México: Fondo de Cultura Econdmica.

Juliao, C. (2015). Una tarea praxeolégica. Democratizar la filosofia. En
Castafeda Vargas, J. (Editor). La filosofia como praxis y la praxis de la filosofia
(153-170). Bogota: Corporacion Universitaria Minuto de Dios.

Kuhn, T. (1971). La estructura de las revoluciones cientificas. Solis, C.
(Trad.) México: Fondo de Cultura Econémica.

Marcel, G. (1971). Filosofia para un tiempo de crisis. Garcia, F. (Trad.).
Madrid: Ediciones Guadarrama.

Marquez, F. (2010). Aportaciones de Michel Onfray al quehacer filoséfico
contemporaneo. A parte rei, 69, mayo. Recuperado de http://serbal.pntic.mec.
es/~cmunoz11/marquez69.pdf

Mélich, J. (2008). Filosofia y Educacién en la Posmodernidad. En Hoyos,
G. (ed.). Filosofia de la Educacion (35-53). Madrid: Trotta.

Ministerio de Educacion Nacional. (2010). Orientaciones pedagdgicas para

la Filosofia en la Educaciéon Media. Bogota: Gaitan, C., Lépez, E., Quintero,
M., Salazar, W.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

237



238

Onfray, M. (2004). Miseres (et grandeur) de la philosophie. Le monde
diplomatique, octubre, 30-31.

Onfray, M. (2005). Antimanual de Filosofia. Lecciones Socraticas y Alter-
nativas. Ganuza, |. (Trad.). Madrid: EDAF.

Onfray, M. (2007). Las sabidurias de la Antigiiedad. Contrahistoria de la
filosofia 1. Galmarini, M. (Trad.). Barcelona: Anagrama.

Onfray, M. (2008a). La comunidad filosofica. Manifiesto por una Universi-
dad Popular. Garcia, A. (Trad.). Barcelona: Gedisa.

Onfray, M. (2008b). La fuerza de existir. Manifiesto hedonista. Freire, L.
(Trad.). Barcelona: Anagrama.

Onfray, M. (2011). Politica del Rebelde. Tratado de resistencia e insumision.
Galmarini, M. (Trad.). Barcelona: Anagrama.

Onfray, M. (2014). La escultura de si. Por una moral estética. Anton, |.
(Trad.). Madrid: Errata Naturae.

Onfray, M. (2018). El posanarquismo explicado a mi abuela. El principio
de Gulliver. Rodriguez, M. (Trad.) Madrid: Biblioteca Nueva.

Pineda, D. (2017). Desplazamientos, transformaciones y retos de una
educacion filoséfica en una sociedad democratica: reflexiones en torno a
un viejo cuaderno de filosofia. Universitas Philosophica, 69, julio-diciembre,
13-51. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana.

Popper, K. (2001). El conocimiento de la ignorancia. Polis Revista Latino-
americana, 1. Recuperado de: https://journals.openedition.org/polis/8267

Popper, K. (2005). Unended quest. An intellectual autobiography. Londres:
Routledge.

Popper, K. (2012). The world of Parmenides. Oxford: Routledge.

Posada, M. (2011). La pregunta y el asombro filoséficos. En Cardenas,
L. y Restrepo, C. Didacticas de la Filosofia, 1, 11-22. Bogota: San Pablo.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



Poulouin, G. (2011). Ecrit pour la présentation de saison 10° année. Univer-
sité Populaire de Caen. Recuperado de http://upc.michelonfray.fr/intervenants/
gerard-poulouin/archives-idees-politiques/

Ramirez, A. (2008). Ciencia, pedagogia, y epistemologia. En Hoyos, G.
(Editor). Filosofia de la Educacién, 77-97. Madrid: Trotta.

Rodriguez, J. (2012). Filosofia para no-filésofos. En Cardenas, L. y Re-
strepo, C. Didacticas de la Filosofia, 2,173-186. Bogota: San Pablo.

Tozzi, M. (2006). L'atelier de philosophie pour adultes a I'Université
populaire de Narbonne. Diotime, 28. Narbonne: ACIREPH. Recuperado de
http://www.educ-revues.fr/DIOTIME/AffichageDocument.aspx?iddoc=32721y-
pos=143

Tozzi, M. (2007). Sobre la didactica del aprendizaje en el filosofar. Arnaiz,
G. (Trad.). Dialogo Filoséfico, 68, 207-215. Madrid: Dialogo Filoséfico.

Ulises, C. (2009). ; Es la filosofia una ciencia? Agora - Papeles de Filosofia,
28 (2), 21-36. Galicia: Universidad de Santiago de Compostela.

UNESCO. (2007). La philosophie dans le monde Niveaux préscolaire et
primaire Etat des lieux, questions vives et recommandations. Montpellier:
Tozzi, M. Recuperado de http://www.philotozzi.com/documents/Tozzi_Ra-
pport_Unesco.pdf

UNESCO. (2011). La filosofia una escuela de la libertad. Ensefianza de
la filosofia y aprendizaje del filosofar: la situacion actual y las perspectivas
del futuro. UNESCO (Trad.) México: Milan.

Université Populaire de Caen (2018). Université Populaire de Caen. Re-
cuperado de http://upc.michelonfray.fr/

Van de Lagemaat, R. (2015). Theory of Knowledge for the IB Diploma.
Cambridge: Cambridge University Press.

Vargas, G. (2011). Hacer-se sujeto. Una perspectiva para la ensefianza

el filosofar en la educacion secundaria. En Cardenas, L. y Restrepo, C. Di-
déacticas de la Filosofia 1 (37-55). Bogota: San Pablo.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

239



Zuleta, E. (2010). Educacion y democracia: un campo de combate. Bogota:
Hombre Nuevo Editores.

240

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(12). 2019 GoLs



