
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Hacia una epistemología de 
la enseñanza de la filosofía a partir de Michel Onfray 

Autor(es): David Vargas Alfonso 

Año de publicación / Ano de publicação: 2019 

DOI: 10.63314/OGTL5286 

 

Citación / Citação 

Vargas Alfonso, D. (2019). Hacia una epistemología de la enseñanza 
de la filosofía a partir de Michel Onfray. Ixtli. Revista Latinoamericana 
de Filosofía de la Educación, 6(12), 223-240. 
https://doi.org/10.63314/OGTL5286 

 

https://doi.org/10.63314/OGTL5286


223

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Hacia una epistemología de la enseñanza de  
la filosofía a partir de Michel Onfray

David Vargas Alfonso 
Pedagogo Biblioteca Compensar 
profesordavidvargas@gmail.com 

http://orcid.org/0000-0002-9971-8607

Magíster en Filosofía de la Pontificia Universidad Javeriana, especialista en Educación 
Bilingüe de la Institución Universitaria Colombo Americana, y Teólogo de Unicervantes. 
En sus diez años como docente escolar  ha publicado artículos de investigación sobre 
interdisciplinariedad entre ciencias humanas y habilidades del pensamiento crítico. 
Actualmente investiga sobre enseñanza de la filosofía y filosofía de la educación.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 6 - Número 12 - 2019

pp. 223-240

La pluralidad de problemas 
que aborda la filosofía im-
posibilita que sus métodos 
se unifiquen en un sistema 
que permita considerar la 
disciplina como una ciencia, 
y la definen como un saber 
versátil. Esta dificultad se 
replica en su enseñanza, cuya 
epistemología en construc-
ción es igualmente conflictiva. 
Entre tanto, autores como 
Michel Onfray prometen una 
revolución disciplinar a través 
de sus textos. La presente 
investigación documental 
pondera si sus textos pedagó-
gicos como el Antimanual de 
Filosofía, la Contrahistoria de 

A variedade de problemas que 
aborda a filosofia, impossibilita 
que seus métodos sejam unifi-
cados em um sistema que per-
mita considerar essa disciplina 
como uma ciência e a definam 
como um saber versátil. Tal 
dificuldade é replicada em 
seu ensino, cuja epistemo-
logia em construção é igual-
mente conflitiva. Entretanto, 
autores como Michel Onfray, 
prometem uma revolução 
disciplinar mediante seus tex-
tos. A presente investigação 
documental pondera se seus 
textos pedagógicos como o 
Antimanual de Filosofia, a 
Contra-história da Filosofia 

Philosophy is defined as a 
versatile knowledge due to the 
fact that it approaches to multi-
ple problems, but its methods 
are not unified by a science 
system. Meanwhile, authors 
as Michel Onfray promises a 
disciplinary revolution through 
his texts. This documentary 
research intends to weigh 
whether his pedagogical texts 
like Antimanual Philosophy, 
Counter-history of Philoso-
phy and the Philosophical 
Community, would be a basis 
for building a new epistemo-
logical paradigm. Then, this 
paper analyzes paradigms 
of philosophy education and 

Resumen - Resumo - Abstract



224

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

la Filosofía y la Comunidad 
Filosófica, sirven de funda-
mento para la construcción 
de un nuevo paradigma 
epistemológico. Para ello, el 
presente artículo analiza los 
paradigmas de la enseñanza 
de la filosofía y el modo como 
el paradigma onfrayiano 
podría superarlos. Empero, 
el autor vislumbra un pano-
rama con mayor rigurosidad 
que la que ofrece, pues 
luego de sus críticas frente 
a las propuestas vigentes, 
asegura en sus argumentos 
la neutralidad absoluta y el 
método infalible, conceptos 
incompatibles en el progre-
so del conocimiento. Así, la 
crítica de Onfray a la peda-
gogía vigente y las debilida-
des de sus fundamentos se 
constituyen en orientaciones 
fundantes para futuras epis-
temologías de la filosofía de 
la educación.

e a Comunidade Filosófica, 
servem de fundamento para 
a construção de um novo pa-
radigma epistemológico. Para 
isso, o presente artigo analisa 
os paradigmas do ensino da 
filosofia e o modo como o 
paradigma onfrayano poderia 
superá-los. Contudo, o autor 
vislumbra um panorama com 
maior rigor que a que oferece, 
pois, logo de suas críticas 
ante às propostas vigentes, 
garante em seus argumentos 
a absoluta neutralidade e o 
método infalível, conceitos 
incompatíveis no progresso 
do conhecimento. Portanto, a 
crítica de Onfray à pedagogia 
vigente e as fragilidades de 
seus fundamentos, constituem-
se em orientação fundantes 
às futuras epistemologias da 
filosofia da educação.

whether Onfray’s paradigm 
will overcome them. However, 
the author perceives a bigger 
outlook than his rigor, because 
he ensures the absolute neu-
trality and the infallible method, 
incompatible terms with the 
progress of knowledge, after 
his critics about the present 
proposals. Therefore, his cri-
tics to the present pedagogy 
and his weak arguments are 
founding orientations to future 
epistemologies of philosophy 
education.

Para citar este artículo:
Vargas Alfonso, D. (2019). Hacia una epistemología de la enseñanza de la filosofía a 
partir de Michel Onfray. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 
6(12). 223-240.

Palabras Clave: fepistemología de la educación, enseñanza de la filosofía, filosofía de la edu-
cación, paradigma educativo, Michel Onfray
Palavras-chave: epistemologia da educação, ensino de filosofia, filosofia da educação, paradigma 
educacional, Michel Onfray
Keywords: pedagogical epistemology, philosophy education, educational philosophy, educational 
paradigm, Michel Onfray

Recibido: 	  22/11/2019			   Aceptado:  26/12/2019



225

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Hacia una epistemología de la enseñanza de  
la filosofía a partir de Michel Onfray

Enseñar filosofía supone enfrentar el conflicto que subyace tras la definición 
de la disciplina como conocimiento para aprender o estilo de vida por experi-
mentar. En esta línea, el presente texto expondrá algunos de los fundamentos 
más recientes, a partir del concepto científico de paradigma. Desde él se 
reflexionará sobre los problemas epistemológicos propios de la enseñanza 
de la filosofía evidenciados en la propuesta controversial de Michel Onfray, 
signo del conflicto entre enseñanza y educación libertaria. 

Dicha reflexión es importante porque las propuestas vigentes de aprendizaje 
filosófico ignoran este conflicto fundamental. Por ejemplo, las Orientaciones 
pedagógicas para la filosofía del Ministerio de Educación en Colombia (2010) 
o La filosofía, una escuela de libertad de la UNESCO (2011) presentan una 
reivindicación de estructuras pedagógicas convencionales o sugerencias 
metodológicas sin la suficiente profundidad reflexiva.

En consecuencia, las propuestas pedagógicas que se derivan de estos docu-
mentos ofrecen contenidos propios de la tradición, pero, en ausencia de una 
perspectiva filosófica de análisis, contextualización e indagación. Así, surge 
un conocimiento manipulable (UNESCO, 2011, 53) que no es equiparable a 
la acción de filosofar. 

Precisamente, esta es la crítica de Michel Onfray, quien dice ofrecer una 
manera distinta de filosofar. ¿Es posible o no construir una propuesta curri-
cular sólida a partir de la epistemología propuesta por el autor? Para hacer 
posible este análisis es necesario aclarar que las características, el método 
y la delimitación del conocimiento que tienen una amplia trayectoria en la 
filosofía de la ciencia, son recientes en la educación de la filosofía. Por lo 
que, estos conceptos se adaptarán de una rama filosófica a otra. Ahora bien, 
durante este proceso se comprende que la racionalidad filosófica considera 
válidas las teorías criticables y no falseables como en la ciencia (Antíseri, 
2011, 102-111; Gómez, 2006, 37). 



226

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

1. La enseñanza de la filosofía y sus paradigmas 

A manera de ejemplo fundante de esta transición está el concepto de pa-
radigma. Esta urdimbre teórico-práctica propia de un determinado contexto 
espacio-temporal fue definida en 1962 por el filósofo norteamericano Thomas 
Kuhn en su Estructura de las revoluciones científicas (Kuhn, 1971, 13). Un 
vocablo propio de la filosofía de la ciencia que pasó a formar parte del len-
guaje común para referirse al conjunto de teorías que sirven como núcleo de 
referencia a un conocimiento específico (RAE, 2017, Paradigma). 

También estudiosos de la filosofía afirman que el progreso de esta disciplina 
es posible comprenderlo en paradigmas. De manera que, aunque la filosofía 
no es falseable, si es criticable y eso hace que existan genuinos problemas 
filosóficos explorados a lo largo de la historia (Popper, 2005, 140-142). En 
lo que respecta a su enseñabilidad, el filósofo francés Michel Tozzi, propone 
cuatro paradigmas: el doctrinal, el histórico, el problemático y el práxico (Tozzi, 
2007, 207; UNESCO, 2007, 134). 

Las definiciones que asigna aquel didacta de la filosofía a cada núcleo de 
referencia son útiles para reflexionar sobre dos problemas epistemológicos 
fundamentales ¿Qué es lo propiamente enseñable de la filosofía? Y ¿existe 
o no una dependencia entre filosofar y la filosofía que se aprende? (Ramírez, 
2008, 77). A continuación, la propuesta de cada paradigma:

1.1. El paradigma doctrinal

Enseñar filosofía desde este modelo es depender de la autoridad que decreta 
el contenido y la forma para garantizar su poder a través de la educación 
(Gómez, 2015, 142; Juliao 2015, 164). Frente al lente de la obediencia, se 
considera correcta la falacia de la filosofía «normal», como conocimiento está-
tico en vez de sólido, sin percibir que está siendo dogmatizada (Gómez, 2006, 
16). En consecuencia, todo concepto debe ser aprobado bajo un nihil obstat, 
por lo que, es común que cada régimen exija el uso de manuales propios. 

Así, al servicio del libro se encuentra el docente como funcionario, quien po-
siblemente ha sido instruido estrictamente sobre los puntos principales en los 
que debe hacer hincapié (Onfray, 2008a, 45, Zuleta, 2010, 52, Pineda, 2017, 
20-26). En efecto, la meta de la clase bajo esta comprensión es el examen 
oficial. Documento que evidencia la transmisión correcta de las tradiciones 



227

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

y enseñanzas fundamentales, y debe estar alineado con el manual como un 
solo instrumento. 

Ahora bien, el presente paradigma podría considerarse como perteneciente 
a contextos lejanos. Sin embargo, aún existen en el siglo XXI, y en entornos 
latinoamericanos, espacios pedagógicos que están obligados a obedecer 
a fuerzas superiores. Precisamente, por su dependencia esta pedagogía y 
filosofía serviles son a-pedagógicas y a-filosóficas (Onfray, 2008a, 80) ya que 
no existe en ellas un elemento crítico. Entonces, puede haber una coherencia 
entre lo que se enseña y la práctica de la filosofía servil, que es insuficiente 
para construir un pensamiento filosófico maduro. 

Así, en la clase puede existir argumentación, sin embargo, no corresponde 
a una construcción de quienes se encuentran en el aula. Sólo se estudian 
las preguntas que figuren en el orden designado, en lenguaje complejo y sin 
prestar atención al interés de los estudiantes (Onfray, 2005,20; Onfray, 2008a, 
84). Empero, la esencia de la filosofía, que es la indagación, pierde todo su 
valor oculta entre «verdades». El conocimiento está limitado a aquello que se 
encuentre a la sombra de la autoridad. Por lo tanto, cualquier sujeto en este 
paradigma se inclina al servicio del psicopoder, es decir, toda acción que se 
origina en la psiquis debe ser controlada por un régimen superior (Chul-Han, 
2014, 78-81). De este modo, la asignatura que puede promover espíritus 
rebeldes (Onfray, 2014, 39-53, 69-78; 145-156) no tiene los requisitos para 
hacerlo pues debe asumir un juicio similar del régimen que depende. 

1.2. El paradigma histórico 

Entonces, surge un nuevo paradigma, originario de la pedagógica italiana 
fundamentado en el estudio de la tradición escrita y la evolución histórica 
de la disciplina (Gómez, 2015, 142; Posada, 2011, 12-15; UNESCO, 2011, 
68-69), buscando en la investigación de los hechos pasados un conocimien-
to objetivo. No obstante, esta pesquisa también puede estar al servicio de 
poderes, aún creyendo que su propuesta es neutral. Como el caso de San 
Agustín en la Ciudad de Dios (Agustín de Hipona, [427] 2007, I, 1-36) o 
Hegel en sus Lecciones de historia de la filosofía (Hegel, [1816] 1995, 3-4), 
según la consideración de Onfray. Ambos autores realizaron sus narraciones 
al servicio de instituciones, calificando a la filosofía como culmen de hechos 
pasados (Onfray, 2007, 20-21). Lastimosamente, aún existen manuales que 
siguiendo su ejemplo, parten de la premisa insostenible que el pensamiento 



228

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

universal se realizó exclusivamente en Occidente, en un continente y sólo 
por varones idealistas (Gómez, 2006, 65; Onfray, 2008a, 63). Luego, lo que 
es anterior a ellos es entendido como una prefiguración y lo que se le opone 
como algo irrelevante históricamente.

Empero, el adoctrinamiento no es el único adversario que debilita este pa-
radigma. Puesto que, para analizar un acontecimiento pasado es necesario 
asumir la misma distancia que al observar un cadáver. Intervalo que se origina 
en las Lecciones de Hegel sobre sus antecesores (Hegel, [1816], 1995, 43-
44), cuando la filosofía se hizo simultáneamente objeto histórico y funerario. 
A partir de él, la historia de la filosofía se convirtió en un museo por visitar 
ajeno a los problemas contemporáneos.

Como respuesta, la secuenciación temática de escuelas filosóficas es des-
proporcionada. Así, se impide la comprensión objetiva de la historia como 
inspiración y se reduce a un propósito predeterminado y abstracto. Luego, el 
acontecimiento es reemplazado por la narración de aquellos filósofos triun-
fantes en cada contexto histórico (Onfray, 2007, 17-18, Onfray, 2008b, 75). 

De otro modo, una buena historia de la filosofía utilizará el pasado como 
herramienta para construir interdisciplinariamente el pensamiento presente 
(UNESCO, 2007, 134) Por un lado, una comprensión filosófica de la histo-
ria, al plantear la pertinencia de múltiples interpretaciones sobre el pasado 
y su reconstrucción; y una comprensión histórica de la filosofía, al proponer 
múltiples historias considerando las continuidades y discontinuidades de los 
problemas filosóficos en el tiempo (Benítez, 2000, 30-35). 

1.3. El paradigma problematizante 

Entre tanto, emerge una propuesta alterna a la historia como puente posible 
entre la enseñanza y el oficio de filosofar. Es decir, volver a las habilidades 
propias de la disciplina, recuperar la actitud que surge a partir de la capacidad 
de asombro y la perspectiva crítica sobre cualquier tema (Posada, 2011,12-
14). Aquellas habilidades humanas anteriores al diseño de las preguntas por 
parte de los primeros filósofos griegos, chinos e hindúes (Juliao, 2014,16). 

El paradigma de los problemas anhela la distancia fundamental ante aquello 
que se contempla (Collin, 2012, 7-29). Es una propuesta coherente con la 
perspectiva de Kuhn al considerar que lo enseñable es la resolución de pro-



229

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

blemas de la disciplina normal (Kuhn, 1971, 218; Ramírez, 2008, 81). Así, la 
metodología puede vincular, junto a la tradición, los ejercicios investigativos 
que aparecen en las revistas indexadas (Ramírez, 2008, 82; Vargas, 2011, 
37) y que posibilitan la indagación, el diálogo, y la refutación. Por lo tanto, el 
texto filosófico es sólo el punto de partida en la construcción del pensamiento 
(Benítez, 2000,30); el docente es un facilitador de los puntos de base y quien 
propicia la discusión, el lenguaje y los textos; y el estudiante es el protagonista 
a través de sus preguntas y reflexiones autónomas. 

El paradigma problematizador, de ascendencia franco-americana (Gómez, 
2015,1421-43) recupera la acción como eje principal de la enseñanza. Sin 
embargo, puede descuidar la cultura filosófica que los anteriores referentes 
exaltaban (Benítez, 2000, 30). No obstante, el modelo de problemas recu-
pera el método que ayuda a resolver los conflictos particulares dentro del 
paradigma, lo que equivale al “oficio de la filosofía normal”, parafraseando a 
Kuhn (1971, 53). Sin embargo, toda adaptación entre ramas disciplinarias es 
insuficiente pues la “normalidad científica” no refleja la naturaleza cambiante 
del problema filosófico, en cuanto crítico y generador de nuevos interrogan-
tes, pues considera este aspecto intransmisible (Kuhn 1971, 299; Ramírez, 
2008, 83).

1.4. El paradigma praxeológico

Por el contrario, quienes respaldan la transmisibilidad del progreso disciplinar 
vinculan la filosofía y las decisiones éticas para configurar un nuevo para-
digma. En él, son fundamentales las preguntas existenciales de los jóvenes 
estudiantes (Tozzi, 2007, 208). Esta perspectiva concuerda con la visión 
científica de Feyerabend, filósofo austriaco que considera a sus antecesores 
pedagogos como demasiado simplistas pues se centran en el análisis metó-
dico de “hechos desnudos”. Contrario a ellos, es necesario reflexionar sobre 
la cotidianidad y los dilemas que los contextualizan (Feyerabend, 1986, 3). 

De este modo, surge el modelo praxeológico, de origen belga. Una propuesta 
ética “sin referentes confesionales” (Gómez, 2015, 143), que permite “clarificar 
los valores y su jerarquía” (Juliao, 2015, 166). Por lo tanto, el fundamento 
nuclear de la enseñanza es su utilidad: Se estudia filosofía para tener criterio y 
discernir conflictos a través de estudios de caso y dilemas morales. Entonces, 
el docente será el encargado de determinar los niveles de dificultad de cada 
metodología, definir los criterios axiológicos de la clase, y exigir una funda-



230

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

mentación teórica de los argumentos. Mientras que, el estudiante asumirá el 
rol de protagonista entre situaciones activas de aprendizaje (Tozzi, 2007, 209).

No obstante, la disciplina aún sufre de reduccionismos en este paradigma, 
puesto que, al limitarse la disciplina a su carácter ético pierde la diversidad e 
historicidad de su cultura, y permanece vulnerable a la manipulación doctrinal. 
Aún, se puede convertir en la justificación de “meta-narraciones que provienen 
de un grupo particular y que se promocionan como explicaciones universales 
de la realidad, la verdad y los valores” (Gutek, 2009, 138).

 Del mismo modo, los dilemas praxeológicos pueden tender hacia elucubra-
ciones abstractas de casos muy específicos, sin considerar los conflictos 
cotidianos, ni las discusiones que las demás propuestas también ignoraron, 
generando una distancia entre la filosofía que se enseña y el oficio crítico 
del filósofo.

2. La revolución meta-filosófica 

Al respecto, la propuesta posmoderna es una luz para dicha tarea por su 
relación con el conocimiento. (Mélich, 2008, 35). A la luz de ella, se ofrecen 
nuevas formas de aprender a filosofar que evidencian la necesidad de re-
flexionar sobre la epistemología de la enseñanza filosófica (Pineda, 2017, 
30; Tozzi, 2007, 211-214; Ulises, 2009, 24).

En este marco, Onfray afirma que la historia disciplinar debería escribirse 
siempre en plural (Onfray, 2007, 19-20; Onfray, 2008a, 76). Y así lo hace la 
Contrahistoria de la filosofía, (2007 - 2013) deconstruida en anécdotas y de-
talles corporales (Onfray, 2005, 314-315; Onfray, 2007, 19; Onfray, 2008a, 66; 
Onfray, 2011, 25; Onfray, 2014, 25-65) No es «la» versión de la historia, sino 
una lectura “alternativa que ayuda a contrabalancear los excesos” (Gómez, 
2006, 66; Popper, 2012, xviii).

En esta misma línea, no curricular, el Antimanual de filosofía (Onfray, 2005, 
9-14) cuestiona el uso del lenguaje complejo, la discusión de temas demasiado 
especializados y la reflexión de preguntas abstractas durante la Educación 
Media (Onfray, 2005, 19-20). La obra motiva, siguiendo a Sócrates, vivir la 
filosofía a través de una lectura crítica de la sociedad y de uno mismo (Onfray, 
2005, 313-314; Popper, 2001, 1-6; Rodríguez, 2012, 178-179).



231

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Ambas obras de la enseñanza de la filosofía, son ofertas de una revolución 
epistemológica que sugiere un conocimiento dinámico. y cuestiona la estan-
darización eurocéntrica que promueve el poder (Gutek, 2009, 142-144; On-
fray, 2007, 20). Para ello imitan las Vidas de Diógenes Laercio: su erudición, 
no-orden, agilidad, persuasión, síntesis y humor (Rodríguez, 2012, 180-185) 
logrando hacer una filosofía accesible. Empero, señalan una meta episte-
mológica que alcanzan parcialmente al ignorar autores de otros continentes, 
y reconocer únicamente a quienes son afines con el autor. A continuación 
la posible conceptualización de un paradigma onfrayiano, su aplicabilidad y 
sus limitaciones. 

2.1. Un paradigma vitalista 

Ya se ha señalado que el desarrollo de habilidades filosóficas propuestos 
por el autor en sus textos implica considerar la construcción de un referente 
pedagógico. Sobre todo si, el estudiante de filosofía quiere resolver en el fondo 
sus preguntas más existenciales y quiere considerar la cotidianidad como 
respuesta (Arnaiz, 2007, 9; Collin, 2012, 22; Santos, 2008, 146) en pro de su 
conversión filosófica (Collin, 2012, 9; Ulises, 2009,32). Esta contraposición 
onfrayiana, similar a las teorías de Feyerabend pretende que la filosofía pue-
da transmitir la multiplicidad de métodos filosóficos y la desconfianza ante la 
historia canónica. En efecto, ambos autores consideran que la proliferación 
de teorías es fundamental para el conocimiento objetivo de la ciencia o la 
filosofía, y enriquecen la rigurosidad epistemológica (Feyerabend, 1986, 29-
30; Onfray, 2007, 19-20).

Tal oposición es entendible porque Onfray considera que la diversidad interna 
de la disciplina ha sido la forma de afirmar su vida ante circunstancias de 
muerte, construirse a sí mismo y guiar a quien lo lee (Onfray, 2008b, 49-67). 
Entonces, se puede comprender el anhelo foucaultiano del autor por recu-
perar la base socrática del cuidado de sí como filosofar (Foucault, 2002, 22; 
Onfray, 2005, 22-23).

Si es así, puede servir para detonar hápax existenciales, concepto onfrayiano 
que abarca una conversión filosófica a partir de la inspiración, el dolor o la 
escritura (Márquez, 2010, 5; Onfray, 2008a, 39; Posada, 2011, 22). En con-
secuencia, los referentes culturales de la filosofía han de ser el instrumento 
para construir la historia personal (Gutek, 2009, 153). Y el profesor puede 
ofrecer al estudiante la oportunidad de escoger la opción que esté acorde a 



232

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

su madurez existencial para asumir compromisos (Marcel, 1971,78; Onfray, 
2007, 23; Onfray, 2008b, 59). 

Esta es la forma en la que el autor anhela recuperar la conversión filosófica 
de la antigüedad, Φρόνησις. Promoviendo el gusto por las escuelas antiguas 
y rompiendo la obligación del sistema escolar en búsqueda de una inteligencia 
existencial (Domeneghetti y Ramos, 2017, 59), haciendo la existencia con-
secuente con la reflexión (Onfray, 2008a, 38; Ramírez, 2008, 89).

2.2. Un referente del paradigma 

Esa nostalgia griega fue el motivo por el cual Onfray renunció a la escuela 
tradicional, y se convirtió en pionero de un modelo educativo contemporáneo, 
junto a otros colegas, a través de la fundación de las Universidades Populares 
en Caen y Argentan, Francia (Dartigues, 2012,123). Su propuesta está sin-
tetizada en el texto la Comunidad filosófica. Manifiesto arquitectónico para la 
Universidad Popular (Onfray, 2008a, 22). En ella, anhela garantizar siempre 
que la alianza sea sinalagmática y sin certificados ni estándares (Márquez, 
2010, 7; Onfray, 2008a, 24-27; Onfray, 2018, 67). Se desarrolla en diversos 
lugares culturales donde los académicos discuten sobre Economía, Jazz, 
Pedagogía, Ideas Políticas, Mujeres y Sociedad, entre otros. Y se sostiene 
por la venta de libros de Onfray y las donaciones voluntarias (Université 
Populaire de Caen, 2018).

Esta institución paradójica advierte de los anquilosamientos que pueden con-
denar a la filosofía a su alienación (Onfray, 2008a, 27-28; Poulouin, 2011, 2). 
En contraposición, persigue el concepto relacional del filósofo, aquel que se 
refleja “en signos aparentemente anecdóticos, pero también en su manera de 
mantener una relación consigo mismo, con los otros y con el mundo” (Onfray, 
2004, 30; Onfray, 2008a, 41). 

En esta perspectiva, la filosofía es el ideal por fomentar acciones que transfor-
men la sociedad, y otorgar cultura a quien está privado de ella (Onfray, 2018, 
67). Una herramienta que acompaña la vida (Onfray, 2008a, 69). Un trabajo 
individual que exige conservar el rigor de las universidades y la popularidad de 
los youtuberos (Onfray, 2004, 30-31; Onfray, 2008a, 91-141). Una orientación 
a múltiples caminos que otros han recorrido y a su vez conquistar nuevos 
terrenos, todo con el fin de asumir el reto inalienable de integrar la reflexión 
y la vida, de construir las propias contrahistorias, manifiestos y antimanuales.



233

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Consecuentemente, la educación de la filosofía puede ser un ejercicio de 
investigación interdisciplinar vinculado con las preguntas más existenciales 
de los estudiantes, donde la cultura del pensamiento sea paso previo a la 
acción que sucede cuando se debate con ellas y existe una transformación 
mutua (Onfray, 2008a, 118-121; Université Populaire de Caen, 2018). 

A su vez, el rol del profesor en este paradigma se orienta a conservar la cu-
riosidad de aquel que acompaña, señalar las rutas posibles (Cuartas, 2011; 
133; Onfray, 2008a, 123-126) y saber hacerse a un lado para que el estudiante 
pueda entablar conversaciones directas con los filósofos y desarrollar su po-
tencia crítica y creativa (Domeneghetti y Ramos, 2017, 60-67; Onfray, 2008a, 
132-134). Expresado en otras palabras, la tarea fundamental de la Univer-
sidad Popular, y que debe adaptarse para oxigenar la educación filosófica a 
todo nivel, es “emancipar individuos mediante la construcción de sí mismos 
con la ayuda de un saber gratuitamente dispensado” (Onfray, 2008a, 143). 

En definitiva, la Universidad Popular es un ejercicio libre y libertario. Libre 
en cuanto que se asiste a ella desinteresadamente, según el nivel de tiempo 
y profundidad que se desee (Onfray, 2004, 30). Libertario, en cuanto que el 
propósito es obtener un trabajo sobre sí mismo a la luz de la filosofía (Cuar-
tas, 2011, 136). 

2.3. Crítica a la Universidad Popular 

No obstante, es necesario escuchar las críticas que se oponen a lo expuesto 
en su forma y contenido. Así, frente al modo en que se ofrecen los espacios 
académicos Onfray señala que la dinámica de los encuentros en la Universi-
dad Popular, presenta en su primera parte la exposición de un especialista y 
en la segunda la discusión que surge a partir de las preguntas combinando el 
rigor académico y la participación popular (Onfray, 2004, 31; Onfray, 2008a, 
150; Université Populaire de Caen, 2018). 

Empero, didactas como Tozzi consideran que en estos espacios los asisten-
tes no desarrollan plenamente las habilidades filosóficas porque la ponencia 
conserva una estructura pedagógica pasiva y con menores posibilidades 
de participación que un taller filosófico (Tozzi, 2006, 1-7). Onfray, replicaría 
que, estas sesiones son introductorias a un ejercicio personal de indagación 
y confrontación (Onfray, 2004, 31), y, aunque se brinden elementos teórico-
prácticos que facilitan su acción, no hay práctica pedagógica que abarque 



234

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

por completo los sentidos crítico y creativo (Dartigues, 2012, 130; Ramírez, 
2008, 92,).

Por otra parte, es importante considerar el rol pedagógico de los académicos 
de la Universidad Popular como “intermediarios” (Gómez, 2006, 64). Fuente 
secundaria del conocimiento, de la cual, también es necesario desconfiar, 
por ser falible y subjetiva (Gómez, 2006, 82-91; Popper, 2001, 1-6). Ya que 
esta labor no la ofrece la Universidad Popular, in absentia, es un requisito 
personal para cada asistente y ponente de la misma (Dartigues, 2012, 127). 

En consecuencia, la Universidad Popular puede considerar que junto al 
hacer accesible el conocimiento, tiene la posibilidad de un ejercicio de au-
toevaluación, que en palabras de Popper: evidencie “el conocimiento de la 
ignorancia” (Popper, 2001, 1-6). Es decir, detectar sus errores, analizarlos y 
establecer la razón que lleve a cometerlos como parte de su proceso (Cuartas, 
2011, 130-131; Gómez, 2006, 28). Entonces, será un instituto pedagógico y 
filosófico con la evaluación y la crisis como ejes fundamentales, sin ignorar 
el prejuicio del punto ciego que considera una neutralidad absoluta en la que 
no hay sesgos (Van de Lagemaat, 2015, 216). 

Del mismo modo, es fundamental que la universidad popular analice el papel 
político que ocupan sus docentes. Ya que, aunque se califica de popular por el 
público que puede acceder a ella, no obstante, son los que provienen de las 
universidades tradicionales, los que la sostienen y determinan el modo como 
se estructuran las sesiones. Especialmente cuando, esta distancia jerárquica 
reflejada en lenguajes y objetivos diferentes, entre obreros e intelectuales, 
fue la que condujo al cierre de las primeras universidades populares en el 
siglo XIX. Consecuentemente, no debe existir incongruencia entre el conte-
nido emancipador que ofrece y el método que se utiliza para ello (Dartigues, 
2012, 123-126). 

En definitiva, gracias a este proyecto que cuenta con menos de veinte años, 
es posible afirmar que, la mirada de Michel Onfray debate la visión moderna 
de la enseñanza filosófica (Onfray, 2007, 20-21). Con todo, su oferta dista de 
la práctica pedagógica que promete, pues no es plenamente plural y anárquica 
epistemológicamente porque no se ha hecho consciente de la limitación que 
implica su interpretación (Cuartas, 2011, 130-131) ni de su dependencia y 
tradicionalidad como modelo “universitario”. 



235

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Conclusiones 

Caracterizar el contenido de la enseñanza de la filosofía es una tarea episte-
mológica pendiente. Los diferentes paradigmas didácticos son insuficientes 
para reflejar la especificidad del filosofar, y la dependencia entre la enseñanza 
y la práctica filosófica porque carecen de múltiples historias de la filosofía y 
de la oferta de las últimas investigaciones en el área. 

En respuesta Michel Onfray presenta sus textos Antimanual de filosofía, 
Contrahistoria de la filosofía y la Comunidad filosófica. Ellos dicen ser camino 
alternativo a las comprensiones “verdaderas”. Sus líneas prometen la filosofía 
que otro tipo de academia no ha logrado alcanzar, mientras que, combaten 
la tergiversación y el autismo. No obstante, el fundamento epistemológico 
de estos textos que, promete la reestructuración simultánea del individuo y 
la disciplina, cae en la trampa que busca evitar. En efecto, da la espalda al 
prejuicio del punto ciego, e implícitamente, considera una neutralidad abso-
luta que le impide evaluarse a sí mismo e identificar sus limitaciones. En su 
antagonismo permanece ausente el pensamiento no-europeo, la autocrítica 
y la sugerencia de seguir otros modelos diferentes al propio, pautas que 
pueden consolidar la objetividad de su postura. 

Aun así, el mérito de estas iniciativas radica en que se constituyen en indica-
dores de un camino inexplorado hacia el aprendizaje multicultural. Por eso, la 
filosofía que sueña Onfray lo supera porque es una empresa ambiciosa que 
requiere de múltiples puntos de vista. En este sentido, las obras pedagógi-
cas del autor deberían incluir artículos indeterminados, y reconocer que, su 
postura ante los problemas filosóficos, la historia y la educación, es una de 
múltiples alternativas. Entonces, podrá ser comprendido como parte fundante 
del pensamiento diverso que tiene como objetivo la educación filosófica y 
que va más allá de la defensa radical del materialismo, el hedonismo y la 
popularidad, al no admitir ni siquiera estas posturas como dogmáticas.

En definitiva, la construcción epistemológica requiere de fuentes académi-
cas para construir una filosofía dinámica e interdisciplinar, que recobre la 
indagación como su núcleo, incluso en su enseñanza. Y, en consecuencia, 
permita a estudiantes y maestros, cuestionarse a sí mismos y construir au-
tónomamente un estilo de vida desde estas características. Esta tarea es 
importante porque reivindica las filosofías como ejercicios contextualizados y 
progresivos de autoconocimiento y desarrollo humano integral, mientras que 
posibilita, una ciudadanía fundamentada en el perspectivismo y la empatía 



236

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

de individuos dispares. 

Referencias Bibliográficas 

Agustín de Hipona ([427] 2007). La ciudad de Dios. Sáez, R. (Trad.). 
Madrid: Gredos

Antíseri, D. (2011). La lógica en la didáctica de la filosofía. En Cárdenas, L. 
y Restrepo, C. Didácticas de la Filosofía, 1 (101-126). Bogotá: San Pablo.

Arnaiz, G. (2007). Relevancia de las aportaciones de Pierre Hadot y Michel 
Onfray para la filosofía práctica. A parte rei, 52 (9). Recuperado de http://
serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/arnaiz52.pdf

Benítez, L. (2000). Enseñar a filosofar: una reflexión sobre perspectivas 
y marcos teóricos. En Obiols, G., y Rabossi, E. (Comp.). La enseñanza de la 
filosofía en debate. Coloquio Internacional sobre la Enseñanza de la Filosofía 
(29-44). Buenos Aires: Novedades Educativas.

Chul-Han, B. (2014). En el Enjambre. Gabás, R. (Trad.). Barcelona: 
Herder.

Collin, C. (2012). La experiencia filosófica. En Cárdenas, L. y Restrepo, 
C. Didácticas de la Filosofía, 2, (7-29). Bogotá: San Pablo. 

Cuartas, J. (2011). Desastres de la filosofía. En Cárdenas, L. y Restrepo, 
C. Didácticas de la Filosofía 1, (127-137). Bogotá: San Pablo.

Dartigues, L. (2012). L’université populaire, un nouveau lieu de transmis-
sion des savoirs. Tracés. Revue de Sciences humaines, 12. Recuperado de 
http://journals.openedition.org/traces/5524 ; DOI : 10.4000/traces.5524

Domeneghetti, P., y Ramos, P. (2017). Entre a filosofia e a vida: O que é 
possível pensar e aprender com o projeto existencial de Michel Onfray? Re-
vista Sul-Americana de Filosofia e Educação - RESAFE, 27, 59-68. Brasilia: 
Universidad de Brasilia.



237

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Foucault, M. (2003). Historia de la Sexualidad II. El uso de los placeres. 
Soler, M. (Trad.). Buenos Aires: Siglo XXI.

Feyerabend, P. (1986). Tratado contra el método. Esquema de una teoría 
anarquista del conocimiento. Ribes, D. (Trad.). Madrid: Tecnos.

Gómez, A. (2006). ¿...Enseñar filosofía? Cali: Universidad del Valle. 

Gómez, M. (2015). Enseñar Filosofía: Competencia, Disertación, Dis-
cusión, Prácticas, Didáctica, Saber. Pereira: Universidad Tecnológica de 
Pereira. 

Gutek, G. (2009). New perspectives on Philosophy and Education. Co-
lumbus: Pearson.

Hegel, G. ([1816] 1995). Lecciones sobre la Historia de la Filosofía I. 
Roces, W. (Trad.). México: Fondo de Cultura Económica. 

Juliao, C. (2015). Una tarea praxeológica. Democratizar la filosofía. En 
Castañeda Vargas, J. (Editor). La filosofía como praxis y la praxis de la filosofía 
(153-170). Bogotá: Corporación Universitaria Minuto de Dios. 

Kuhn, T. (1971). La estructura de las revoluciones científicas. Solís, C. 
(Trad.) México: Fondo de Cultura Económica. 

Marcel, G. (1971). Filosofía para un tiempo de crisis. García, F. (Trad.). 
Madrid: Ediciones Guadarrama.

Márquez, F. (2010). Aportaciones de Michel Onfray al quehacer filosófico 
contemporáneo. A parte rei, 69, mayo. Recuperado de http://serbal.pntic.mec.
es/~cmunoz11/marquez69.pdf

Mélich, J. (2008). Filosofía y Educación en la Posmodernidad. En Hoyos, 
G. (ed.). Filosofía de la Educación (35-53). Madrid: Trotta.

Ministerio de Educación Nacional. (2010). Orientaciones pedagógicas para 
la Filosofía en la Educación Media. Bogotá: Gaitán, C., López, E., Quintero, 
M., Salazar, W. 



238

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

Onfray, M. (2004). Misères (et grandeur) de la philosophie. Le monde 
diplomatique, octubre, 30-31. 

Onfray, M. (2005). Antimanual de Filosofía. Lecciones Socráticas y Alter-
nativas. Ganuza, I. (Trad.). Madrid: EDAF. 

Onfray, M. (2007). Las sabidurías de la Antigüedad. Contrahistoria de la 
filosofía I. Galmarini, M. (Trad.). Barcelona: Anagrama.

Onfray, M. (2008a). La comunidad filosófica. Manifiesto por una Universi-
dad Popular. García, A. (Trad.). Barcelona: Gedisa.

Onfray, M. (2008b). La fuerza de existir. Manifiesto hedonista. Freire, L. 
(Trad.). Barcelona: Anagrama. 

Onfray, M. (2011). Política del Rebelde. Tratado de resistencia e insumisión. 
Galmarini, M. (Trad.). Barcelona: Anagrama. 

Onfray, M. (2014). La escultura de sí. Por una moral estética. Antón, I. 
(Trad.). Madrid: Errata Naturae. 

Onfray, M. (2018). El posanarquismo explicado a mi abuela. El principio 
de Gulliver. Rodríguez, M. (Trad.) Madrid: Biblioteca Nueva.

Pineda, D. (2017). Desplazamientos, transformaciones y retos de una 
educación filosófica en una sociedad democrática: reflexiones en torno a 
un viejo cuaderno de filosofía. Universitas Philosophica, 69, julio-diciembre, 
13-51. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.

Popper, K. (2001). El conocimiento de la ignorancia. Polis Revista Latino-
americana, 1. Recuperado de: https://journals.openedition.org/polis/8267

Popper, K. (2005). Unended quest. An intellectual autobiography. Londres: 
Routledge.

Popper, K. (2012). The world of Parmenides. Oxford: Routledge. 

Posada, M. (2011). La pregunta y el asombro filosóficos. En Cárdenas, 
L. y Restrepo, C. Didácticas de la Filosofía, 1, 11-22. Bogotá: San Pablo.



239

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Poulouin, G. (2011). Écrit pour la présentation de saison 10° année. Univer-
sité Populaire de Caen. Recuperado de http://upc.michelonfray.fr/intervenants/
gerard-poulouin/archives-idees-politiques/

Ramírez, A. (2008). Ciencia, pedagogía, y epistemología. En Hoyos, G. 
(Editor). Filosofía de la Educación, 77-97. Madrid: Trotta.

Rodríguez, J. (2012). Filosofía para no-filósofos. En Cárdenas, L. y Re-
strepo, C. Didácticas de la Filosofía, 2,173-186. Bogotá: San Pablo. 

Tozzi, M. (2006). L’atelier de philosophie pour adultes à l’Université 
populaire de Narbonne. Diotime, 28. Narbonne: ACIREPH. Recuperado de 
http://www.educ-revues.fr/DIOTIME/AffichageDocument.aspx?iddoc=32721y-
pos=143

Tozzi, M. (2007). Sobre la didáctica del aprendizaje en el filosofar. Arnaiz, 
G. (Trad.). Diálogo Filosófico, 68, 207-215. Madrid: Diálogo Filosófico.

Ulises, C. (2009). ¿Es la filosofía una ciencia? Ágora - Papeles de Filosofía, 
28 (2), 21-36. Galicia: Universidad de Santiago de Compostela. 

UNESCO. (2007). La philosophie dans le monde Niveaux préscolaire et 
primaire Etat des lieux, questions vives et recommandations. Montpellier: 
Tozzi, M. Recuperado de http://www.philotozzi.com/documents/Tozzi_Ra-
pport_Unesco.pdf

UNESCO. (2011). La filosofía una escuela de la libertad. Enseñanza de 
la filosofía y aprendizaje del filosofar: la situación actual y las perspectivas 
del futuro. UNESCO (Trad.) México: Milán. 

Université Populaire de Caen (2018). Université Populaire de Caen. Re-
cuperado de http://upc.michelonfray.fr/

Van de Lagemaat, R. (2015). Theory of Knowledge for the IB Diploma. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Vargas, G. (2011). Hacer-se sujeto. Una perspectiva para la enseñanza 
el filosofar en la educación secundaria. En Cárdenas, L. y Restrepo, C. Di-
dácticas de la Filosofía 1 (37-55). Bogotá: San Pablo.



240

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

Zuleta, E. (2010). Educación y democracia: un campo de combate. Bogotá: 
Hombre Nuevo Editores.


