Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educacgdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: El preguntar incesante.
SdAcrates y la ensefianza

Autor(es): Gregorio Valera-Villegas
Ao de publicacién / Ano de publica¢do: 2019

DOI: 10.63314/QSEI3278

Citacion / Citacao

Valera Villegas, G. (2019). El preguntar incesante. Sécrates y la
ensefianza. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién,
6(12), 155-174. https://doi.org/10.63314/QSEI3278

=y +
My
. “~,,\ ALFE
=y Asociacion Latinoamericana
de Filosofia de la Educacion, AC



https://doi.org/10.63314/QSEI3278

ot by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién

Volumen 6 - Numero 12 - 2019
pp. 155-174

El preguntar incesante.

Sdécrates y la ensefianza

Gregorio Valera-Villegas

Universidad Central de Venezuela y
Universidad Nacional Experimental de las Artes.

gregvalvil@yahoo.com

@ https://orcid.org/0000-0002-4321-9059

Profesor titular de filosofia. Linea de investigacion en estudios de filosofia, arte, politica
y educacion. Libros y articulos académicos en revistas especializadas nacionales e
internacionales, publicados sobre temas relacionados con la linea de investigacion.
Asi como también ha publicado obras de creacién literaria.

Resumen - Resumo - Abstract

En este trabajo realizamos un
ejercicio hermenéutico, una
interpretacion, desde nuestro
presente y desde nuestra
circunstancia, para poner en
juego una vez mas a Socra-
tes y su obra histéricamente
situados, y a la vez tratar de
ir mucho mas alla de lo que
sabemos acerca de ella y
de nosotros mismos; porque
se trata de un ejercicio her-
menéutico de actualizacion
y aplicaciéon para hacer pre-
sente una obra que no puede
quedar anclada en el pasado,
sies de verdad un clasico. Es,
por consiguiente, un ejercicio
que se refiere al pasado si,
pero como un algo y un al-
guien, Socrates y su arte de
ensefar y Socrates maestro
de amor, que tiene sentido
en nuestro presente, para de

Neste trabalho, realizamos
um exercicio hermenéutico,
uma interpretagéo, do nosso
presente e da nossa circuns-
tancia, para colocar Socrates
e seu trabalho historicamente
situado em jogo novamente,
e, a0 mesmo tempo, tentar ir
muito além do que sabemos
sobre ela e sobre nés mes-
mos; porque &€ um exercicio
hermenéutico de atualizagéo
e aplicacao apresentar um
trabalho que nao pode ser
ancorado no passado, se é
realmente um classico. E,
portanto, um exercicio que se
refere ao passado sim, mas
como algo e alguém, Socrates
e sua arte de ensinar e Socra-
tes mestre do amor, que faz
sentido em nosso presente,
dessa maneira, apostar na
superacao de distancias e

In this work we perform an
hermeneutic exercise, an in-
terpretation, from our present
and from our circumstance,
to put Socrates and his histo-
rically situated work into play
once again, and at the same
time to try to go much further
than what we know about it
and about ourselves; since
it is an hermeneutic exercise
of updating and application
to make present a work that
cannot remain anchored in the
past, provided that it is truly
a classic. It is, therefore, an
exercise that does refer to the
past, but as a something and
a someone, Socrates and his
art of teaching and Sdcrates
master of love, which makes
sense in our present, thus bet-
ting on overcoming temporal
distances and differences to

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

155



esta manera apostar a la diferengas temporais para make them profitable.
superacion de las distancias  torna-las lucrativas.

temporales y las diferencias

para hacerlas provechosas.

Palabras Clave: Sécrates, ensefianza, hermenéutica filoséfica, maestro de amor.
Palavras-chave: Sdcrates, ensino, hermenéutica filoséfica, professor de amor.
Keywords: Socrates, teaching, philosophical hermeneutics, love teacher.

Recibido: 25/05/2019 Aceptado: 23/09/2019

Para citar este articulo:
156  valera Villegas, G. (2019). El preguntar incesante. Socrates y la ensefianza. Ixtli.
Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion. 6(12). 155-174.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



El preguntar incesante.
Sécrates y la ensefianza

Presentacion: un ejercicio de hermenéutica filosoéfica.

Comprender e interpretar una obra implica un estar situado histéricamente
por quien lo hace, lo que supone un ir mas alla de lo que, el sujeto que realiza
la accidén, sabe acerca de ella y de si mismo. Ello quiere decir que se trata
de una actualizacion, es decir, el hacer presente la misma porque no puede
quedar fijada al pasado en la que se elabordé. En otras palabras, es una tarea
de buscar un sentido para el ser humano de hoy, sin que signifique dejar a
un lado las distancias temporales y las diferencias que pueden existir entre
el autor de la obra y quien la interpreta, para con ello hacerla productiva.

La obra de un filésofo, en nuestro caso, no es solamente pasado, sino que
puede trascender la distancia del tiempo por medio de la hermenéutica fi-
losofica, que puede fungir de mediadora histérica. De esta manera, si bien
el pasado no se puede restituir, se puede establecer con él una relacién de
mediaciéon con el presente. Esta mediacién, en términos de Gadamer, se
realiza desde la comprension, desde el circulo hermenéutico, que supone un
triple anticipar, valga decir: una accion previa de tener, de ver y de concebir.
En palabras de Gadamer, en el marco de la historicidad de la comprension, el
circulo hermenéutico y los prejuicios, tal mediacion seria en estos términos:

El que quiere comprender un texto realiza siempre un proyectar. Tan
pronto como aparece en el texto un primer sentido, el intérprete proyec-
ta enseguida un sentido del todo. Naturalmente que el sentido solo se
manifiesta porque ya uno lee el texto desde determinadas expectativas
relacionadas a su vez con algun sentido determinado. La comprension de
lo que pone en el texto consiste precisamente en la elaboracion de este
proyecto previo, que por supuesto tiene que ir siendo constantemente
revisado en base a lo que vaya resultando conforme se avanza en la
penetracion del sentido (...) la interpretacion empieza siempre con con-
ceptos previos que tendran que ser sustituidos por otros mas adecuados.
Y es todo este constante reproyectar, en el cual consiste el movimiento
del sentido del comprender e interpretar...(Gadamer, 1999, p.333).

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

157



158

Al referirnos a la realizacion de un ejercicio hermenéutico filoséfico de la obra
de un filésofo, no lo estamos haciendo de un fildsofo comun y corriente, con
una obra escrita determinada, sino de uno que no la tiene, que no la escribid
él, de uno “agrafo” por propia conviccion, justificacion y decisiéon de no escri-
birla. La obra de este fildsofo fue escrita, de algun modo, por sus discipulos,
especialmente Platén y Jenofonte. Asi pues, y con esto en mientes, el ejercicio
de marras a realizar es también referido a una tradicion como una forma de
autoridad consagrada por el pasado y por su vigencia en la condicién de ser
un clasico, que como tal tiene mucho que decirnos y hacernos decir. Y, por
consiguiente, tiene un papel fundamental para la comprension de la media-
cion historica propuesta por Gadamer, porque se trata de un movimiento de
interrelacion de la tradicion y de la accion del intérprete. Asi, al compas de
la familiaridad y extrafieza de Sécrates como el fildsofo y su obra al que nos
hemos venido refiriendo, y conocimiento de esa tradicion que él constituye, y
a la vez extrafados por la distancia histérica de sus fuentes, lo que significa
un punto medio o nucleo clave para el ejercicio de hermenéutica filosoéfica a
realizar. Expresion palmaria de la conciencia histoérico-efectual, en términos
de Gadamer. Este concepto hermenéutico filoséfico va mas alla del horizonte
histérico del conocimiento objetual. Por tanto, la comprension se funda en
interpenetracion de la tradicion recibida y su aplicacion al presente respectivo.
(Cfr. Gadamer,1999).

La distancia temporal entre nuestro presente y el de Sdcrates y su obra,
entendida como tradicion, no puede entenderse s6lo como un obstaculo a
salvar, sino que también encierra un rédito productivo, en el entendido de
que esa distancia, no poca, permite mirar los efectos de ella, es decir, lo que
tiene vigencia y lo que no, los prejuicios salvables y los no salvables.

Se trata pues de realizar una interpretacion desde nuestro presente y desde
nuestra circunstancia. Asi que, pondremos en juego una vez mas a Socra-
tes y su obra histéricamente situados, para a la vez tratar de ir mucho mas
alla de lo que sabemos acerca de ella y de nosotros mismos; porque es un
ejercicio hermenéutico de actualizacion y aplicacion para hacer presente una
obra que no puede anclarse en el pasado, si es de verdad un clasico. Es, por
consiguiente un ejercicio que se refiere al pasado, si, pero un como algo y un
alguien, Sécrates y su arte de ensefar y Socrates maestro de amor, que tienen
sentido en nuestro presente, para de esta manera apostar a la superacion
de las distancias temporales y las diferencias para hacerlas provechosas.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(12). 2019 GoLs



El arte de enseiiar en Sdécrates: la ironia, el elenchus y la mayéutica.

Si el arte para Schiller es “aquello que se da asimismo su propia regla” (Frie-
drich Schiller en una carta a Kérner, citado por Tatarkiewicz, 2008, p.50), y
Sécrates logra darse su propia regla en el arte de ensefiar, entonces él tiene
su propio arte. Sin duda que estamos hablando de un maestro a toda ley,
eso si entendido como un artista, con su propio estilo, con su propio arte.
En su practica sostiene la importancia de la exigencia de la verdad, en su
busqueda participativa en el desvelamiento riguroso de las cosas del hom-
bre, en la formacion de sus discipulos en la perfeccion espiritual, en la virtud
(conocimiento del bien y propension a practicarlo). Controvertidas y diversas
fue su postura en torno a sus rivales sofistas, por lo que se sostiene que: “Su
moralismo grave, y su agudo sentido de la vida interior, lo aproximaban a
Prédico (como lo advirtieron muy bien sus contemporaneos); y si la polimatia
de Hipias se oponia, por su pretension abstrusa, a la «insciencia» socratica,
no es menos cierto que su investigacion de las fuentes vivas de la ciencia
situaba a Sécrates en la misma busqueda, siempre reiniciada y proseguida
un poco mas adelante, de la auténtica verdad”. (Marrou, 2000, p.85).

A través de su arte de ensefar, manifiesta sus ideas y pasiones y la forma
como se relaciona con los otros y con el mundo. Ademas, contribuye a hacer
del otro, del discipulo, en alguna medida una obra de arte. Arte entendido como
estética de la existencia, el cual, asi entendido, en términos de Nietzsche,
implica una perspectiva distinta de la filosofia y de hacer filosofia en relacion
con una (trans)formacion del ser humano, una trasformacion de si mismo.
Arte y filosofia de la mano en esa transformacion y liberacion. (Cfr. Nietzs-
che, 2000). Por cuanto para Socrates la ensefianza no era un mero pasar la
informacion de una cabeza a otra, sino un proceso de ascensién espiritual
del ser humano. Y desde la dinamica plena del fradere y transmittere que
manifiestan el auténtico sentido de la palabra tradicion: lo pasivo, en el caso
del primer verbo, y a la vez lo activo en el caso del segundo. La re-creacion,
reinvencién, que se realiza de lo recibido en el contexto histérico social de
referencia de quien la recibe. (Cfr. Duch, 2004).

Este arte de la ensefianza se desplegara fundamentalmente en dos grandes
momentos, a saber: en la ironia y la mayéutica. Ambos requeriran de una
base cierta: el conocerse a si mismo, que se traducira, primeramente, como
conocer los propios limites, es decir, su propia insciencia, su ignorancia, “sa-
ber que no se sabe” diria en la Apologia de Platon. La ironia como método
en Socrates se orientara, precisamente, a hacer, mediante el dialogo, que

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

159



160

el interlocutor reconozca su ignorancia de camino a la sabiduria, y este es
uno de los momentos en los que generalmente sera usada la ironia. Aqui el
didlogo sera abierto con la confesion de ignorancia por parte de él, y elogios
a lo sabio que es su interlocutor, quien aceptara los mismos orgulloso de si.
La dialéctica sigue su rumbo y aquellas opiniones que habian sido en un inicio
consideradas como verdaderas seran confutadas por Sécrates al demostrar
que de ellas se pueden derivar consecuencias sin sentido y claramente
contradictorias. A continuacién, se propiciara la mayéutica como momento
productivo. Sécrates lo iniciara con la ayuda al interlocutor a parir y expre-
sar verdades que se han madurado en su interior, por lo que se tratara de
hacerlas explicitas y claras. Se hara evidente también que aquél no podia
hacerlo solo, que ha requerido de ayuda, del dialogo, en el que incorporara
el discurso breve. Discurso usado por Sdocrates en contraposicion al de los
sofistas, quienes haran uso del gran discurso retérico encaminado a persua-
dir sin importarles el costo, por cuanto ellos estaran mas interesados en la
efectividad del mismo que de la verdad.

Leamos a continuacion algunos pasajes que pueden servir para mostrar lo
hasta ahora dicho sobre el arte de ensefiar de Sécrates.

(...) Fedro. - jAsombroso, Sécrates ! Me pareces un hombre rarisimo,
pues tal como hablas, semejas efectivamente a un forastero que se deja
llevar, y no a uno de aqui. Creo yo que, por lo que se ve, raras veces vas
mas alla de los limites de la ciudad; ni siquiera traspasas sus murallas

Sdcrates. - No me lo tomes a mal, buen amigo. Me gusta aprender, y el
caso es que los campos y los arboles no quieren ensefiarme nada’; pero
si, en cambio, los hombres de la ciudad. Por cierto, que tu si pareces
haber encontrado un sefiuelo para que salga. Porque, asi como se hace
andar a un animal hambriento poniéndole delante un poco de hierba o
grano, también podrias llevarme, al parecer, por toda Atica, o por donde
tu quisieras, con tal que me encandiles con esos discursos escritos. Asi
que, como hemos llegado al lugar apropiado, yo, por mi parte, me voy
a tumbar. Tu que eres el que va a leer, escoge la postura que mejor te
cuadre y, anda, lee.?

"Aunque Sécrates ensefia a todos sin excluir a nadie y en cualquier lugar,
su interés primordial son los asuntos o conceptos humanos.

2 Se disponen para leer un texto erético de Lisias. La idea del texto es que
en él se dice que hay que complacer a quien no se ama, mas que a quien
si se ama. Sobre la autoria de Lisias de este texto no hay acuerdo entre
los fildlogos, algunos dicen que fue mas bien escrito por Platon.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



Fed. — Escucha, pues.®

(..)

Séc. — Eres encantador, Fedro. Tu si que si eres de oro verdadero, si
crees que estoy diciendo algo asi como que Lisias se equivocé de todas
todas y que es posible, sobre esto, otras cosas que las dichas. Presiento
que ni al ultimo de los escritores se le ocurriria cosa semejante. Vayamos
al asunto de que trata el discurso. Si alguien pretendiera probar que hay
que conceder favores al que no ama, antes que al que ama, y pasase
por alto el encomiar la sensatez del uno, y reprobar la insensatez del
otro —cosa por otra parte imprescindible—, ; crees que tendria ya alguna
otra cosa que decir? Yo creo que esto es asunto en el que hay que ser
con descendiente con el orador y dejarselo a él. Y es la disposicion y no
la invencion lo que hay que alabar, pero en aquellos no tan obvios y que
son, por eso dificiles de inventar, no s6lo hay que ensalzar la disposicion,
sino también la invencién.

(...)

»So6lo hay una manera de empezar, muchacho, para los que pretendan
no equivocarse en sus deliberaciones. Conviene saber de qué trata la
deliberacion. De lo contrario, forzosamente, nos equivocaremos. La
mayoria de la gente no se ha da do cuenta de que no sabe lo que son,
realmente, las cosas. Sin embargo, y como si lo supieran, no se ponen
de acuerdo en los comienzos de su investigacion, sino que, siguiendo
adelante, lo natural es que paguen su error al no haber alcanzado esa
concordia, ni entre ellos mismos, ni con los otros . Asi pues, no nos vaya
a pasar atiy a milo que reprochamos a los otros, sino que, como se nos
ha planteado la cuestion de si hay que hacerse amigo del que ama o del
que no, deliberemos primero, de mutuo acuerdo, sobre qué es el amory
cual es su poder. Después, teniendo esto presente, y sin perderlo de vista,
hagamos una indagacion de si es provecho o dafio lo que trae consigo.

»Que, en efecto, el amor es un deseo esta claro para todos, y que tam-
bién los que no aman desean a los bellos, lo sabemos. ;En qué vamos
a distinguir, entonces, al que ama del que no? Conviene, pues, tener
presente que en cada uno de nosotros hay como dos principios que nos

3 A continuacion lee el discurso de Lisias sobre el amor.
4 Por exigencia de Fedro, Sécrates se ve obligado a decir su punto de vista
sobre el asunto del texto Lisias. Y no teniendo otra opcion lo hace.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

161



162

rigen y conducen, a los que seguimos a donde llevarnos quieran. Uno
de ellos es un deseo natural de gozo, otro es una opinién adquirida, que
tiende a lo mejor. Las dos coinciden unas veces; pero, otras, disienten y
se revelan, y unas veces domina una y otras otra. Si es la opinién la que,
reflexionando con el lenguaje, paso a paso, nos lleva y nos domina en
vistas a lo mejor, entonces ese dominio tiene el nombre de sensatez. Si,
por el contrario, es el deseo el que, atolondrada y desordenadamente,
nos tira hacia el placer, y llega a predominar en nosotros, a este pre-
dominio se le ha puesto el nombre de desenfreno. Pero el desenfreno
tiene mdultiples nombres, pues es algo de muchos miembros y de muchas
formas, Y de éstas, la que llega a destacarse otorga al que la tiene el
nombre mismo que ella lleva. Cosa, por cierto, ni bella ni demasiado
digna. Si es, pues, con relacién a la comida donde el apetito predomina
sobre la ponderacion de lo mejor y sobre los otros apetitos, entonces
se llama glotoneria, y de este mismo nombre se llama al que la tiene. Si
es en la bebida en donde aparece su tirania y arrastra en esta direccion
a quien la ha hecho suya, es claro la denominacién que le pega. Y por
lo que se refiere a los otros nombres, hermanados con éstos, siempre
que haya uno que predomine, es evidente como habran de llamarse. Por
qué apetito se ha dicho lo que se ha dicho, creo que ya esta bastante
claro; pero si se expresa, sera aun mas evidente que si no: al apetito
que, sin control de lo racional, domina ese estado de animo que tiende
hacia lo recto, y es impulsado ciegamente hacia el goce de la belleza y,
poderosamente fortalecido por otros apetitos con él emparentados, es
arrastrado hacia el esplendor de los cuerpos, y llega a conseguir la victoria
en este empeno, tomando el nombre de esa fuerza que le impulsa, se
le llama Amor.»®. (Platén, Fedro, 1988a. (230d-e, 236a, 235a, 237c-e,
238%-c), pp. 317-331).

El elenchus (EAeyxog), por su parte, entendido como el método de Socrates,
de base dialéctica socratico/platénica, se despliega en el cuestionamiento,
en el preguntar socratico. Valga decir, aquel asunto que se somete a consi-
deracion y mirada escrutadora con el propésito de refutar lo sostenido por
el interlocutor, o discipulo.

Este método dialéctico socratico, o socratico/platénico, usa dos herramien-
tas fundamentales: el preguntar y el refutar de camino a la mayéutica. Asi

5 En esta disertacion de Socrates podemos ver una referencia a la escalera
erotica o del ascenso dialéctico del mundo de la doxa al de las ideas, como
veremos mas adelante. El discurso de Socrates continta, sélo que esta
vez orientado al asunto del texto de Lisias.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



pues, al desplegarse, se tienen los siguientes momentos: 1) momento de la
protréptica (IMTporpermrikog), o de exhortacion al filosofar sobre la relevancia
del tema del dialogo. En el Fedro, como pudimos ver, Sécrates, en un primer
momento, encumbra a su interlocutor como un sabio en la materia que se
trata, el amor.; 2) momento eléntico (de ironia), o declaracién de ignorancia
sobre el tema por parte del maestro, y a la vez de indagaciéon mediante
preguntas, y refutacion, al discipulo sobre el tema o concepto en cuestion,
en la busqueda de la confesién de ignorancia por parte del discipulo y la
purificacion del mismo; 3) y, por ultimo, el momento heuristico o mayéutico,
momento positivo o de hacer parir el conocimiento que tiene el discipulo.
En este ultimo, el maestro ayudara a alcanzar la verdad desde adentro, por
induccion. El ascenso dialéctico se habra producido desde la experiencia
sensible hasta alcanzar la verdad del concepto. La formacion de conceptos
por via inductiva es su derrotero a alcanzar, por eso “... parte de casos parti-
culares conocidos y ampliando el circulo del pensamiento hasta llegar a los
mas dificiles y al parecer dispares, pretende alcanzar un resultado general
con validez universal para todos los casos.” (Moreno, 1978, p.74).

En este preguntar, con tono retérico, se busca propiciar una nueva pregunta
que de mayor claridad a la primera y, de algun modo, al concepto en cues-
tion. Veamos un posible ejemplo: ¢ Puedo votar en las proximas elecciones?
Alo que se responde con otra pregunta como si la primera no lo fuera o se
entendiera como pura retorica: s Acaso no son los ciudadanos quienes votan?
En él se empieza haciendo todo tipo de preguntas hasta que los detalles
del ejemplo sean evidenciados, para ser luego usados como plataforma
para alcanzar valoraciones mas generales. El elenchus se aplica entre dos
interlocutores, y en él se debe alcanzar, no sin antes vivir una experiencia de
conocimiento mediante el esfuerzo de reflexion y razonamiento inductivo, un
concepto o definicion universal. Entre Sécrates y Fedro, como hemos visto
en la cita anterior, el primero, Sdocrates, lleva el liderazgo del dialogo, y el se-
gundo opta por afirmar o negar ciertas ideas que se dan para ser aceptadas
o rechazadas. El preguntar atinadamente, en torno a un tema, es la clave,
asi como la respuesta adecuada alcanzada mediante el consenso.

Lo medular de este preguntar no es la contraposicién de opiniones diversas,
sino la formulacién de una hipétesis y la realizacion de una critica de la
misma (afirmaciones y negaciones en torno a ella). Asi, esa hipdtesis inicial
ira siendo mejorada y afinada por medio del ejercicio critico mantenido por
medio del dialogo. (Cfr. Guthrie, 1998, pp. 146-190). Las preguntas pueden
descender hasta llegar a los detalles del ejemplo, para luego ascender a la

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

163



164

definiciéon. La herramienta eficaz para alcanzar lo que se busca en torno a
un asunto es provocar que el interlocutor, camino a la aporia, se contradiga
en sus ideas, para lograr su aprobacion de la verdad de la perspectiva o
conjetura en cuestion que ha venido argumentando el interlocutor contrario,
con el conocimiento de que lo que habia venido sosteniendo era falso. Este
consenso, claro esta, no siempre es logrado por Socrates.

El método elenchus es, por un lado, un método negativo por cuanto se
trata de una supresién de respuestas incorrectas o falsas o que conducen
a contradicciones. Y es positivo porque orienta hacia un conocimiento obte-
nido mediante las preguntas que se hacen a una persona con el propdsito
de ayudarle alcanzar un conocimiento. El ejemplo clésico es el que esta
en el didlogo Mendn, en él Socrates le demuestra a Menoén su doctrina de
la reminiscencia mediante un didlogo con un esclavo analfabeta que tiene
conocimientos de matematicas, sin que realmente sepa que los tiene. (Cfr.
Platén, Mendn, (82a-85c), 1987, pp. 303-311). El Mendn, por cierto, fue
clasificado como dialogo dramatico por Kierkegaard frente a los narrativos
como El Simposio o El Banquete.

El método elenchus se opone a la eristica (eristiké) de los sofistas por cuanto
con él se busca conocimiento de la verdad, mientras que la eristica es usada
por quienes gustan de la discusién al margen de la verdad o falsedad de la
tesis por ellos mantenida, su afan es tratar de salir airosos en la discusion
a como dé lugar, usando para ello finos argumentos y la herramienta de la
retorica del que disponen.

El elenchus suponia desplegar dos momentos principales, a saber: la ironia
y la mayéutica. Con el primero se buscaba derribar la opinién infundada de
aquél, quien arrogantemente creia saber la verdad. En la ironia se han dis-
tinguido dos métodos a su vez, Kohan (2009, p.30) siguiendo a Kierkegaard,
los senala: el especulativo y el irénico. En el primero, Sécrates, pregunta
para obtener respuestas cada vez mas profundas, la via mayéutica, y en el
segundo para vaciar de respuestas a su interlocutor, y asi pueda comprender
Su ignorancia relacionada con el asunto tratado en el didlogo, del que creia
saber mucho.

La ironia, con base en la refutacion, de acuerdo con Mondolfo, significaria
una via para la purificacién por el error en el que se estaba, y, a la vez,
estimulo para el conocimiento. (Cfr. Mondolfo, 1996). De algun modo, es
lo que alcanza Fedro, en el extracto citado, en su didlogo con Sécrates, e
intenta purificarse pidiendo a Sécrates su punto de vista en el conocimiento

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@©
6(12). 2019 ‘“ o



del amor. De esta manera, la dialéctica socratica presenta la relacion de dos
fases profundamente implicadas, al decir de Landa (2003), a saber: la ironia
y la refutacion como momentos negativos, y la conciencia del no saber o
agnoia, y el parir la idea 0 mayéutica como momento positivo.

Soécrates maestro de amor

Sécrates es vida/obra, su obra es él mismo. Es aquél que vivié su propio
pensamiento su propia practica en un pensar a viva voz sobre la misma.
Nunca se presenté como maestro, aunque nunca perdio ocasion para ayudar
a formar-se.

En cuanto a mi, a lo largo de toda mi vida, si alguna vez he realizado
alguna accién publica, me he mostrado de esta condicion, y también
privadamente, sin transigir en nada con nadie contra la justicia ni tam-
poco con ninguno de los que, creando falsa imagen de mi, dicen que
son discipulos mios. Yo no he sido jamas maestro de nadie. Si cuando
yo estaba hablando y me ocupaba de mis cosas, alguien, joven o viejo,
deseaba escucharme, jamas se lo impedi a nadie. Tampoco dialogo
cuando recibo dinero y dejo de dialogar si no lo recibo, antes bien me
ofrezco, para que me pregunten, tanto al rico como al pobre, y lo mismo
si alguien prefiere responder y escuchar mis preguntas. Si alguno de
éstos es luego un hombre honrado o no lo es, no podria yo, en justicia,
incurrir en culpa; a ninguno de ellos les ofreci nunca ensefianza alguna
ni les instrui. Y si alguien afirma que en alguna ocasion aprendié u oyo
de mi en privado algo que no oyeran también todos los demas, sabed
bien que no dice la verdad. (Platon, Apologia, (33a-b), 1981, p.173).

Expresion que es una muestra de la humildad que lo caracterizaba (ademas
del desinterés pecuniario en la educacion, integridad, y su enorme capacidad
persuasiva)y a la particularidad y originalidad de su magisterio. En el arte de
ensefar de él esta presente su amor por sus discipulos y su auténtica bondad
hacia ellos, encontrados a la socaire de su continuo callejeo. (Cfr. Platon, El
Banquete y Feddn, 1988a). De hecho afirmd, acerca de sus discipulos, que:
” Se afiade, a esto, que los jovenes que me acompafan espontaneamente
-los que disponen de mas tiempo, los hijos de los mas ricos- se divierten
oyéndome examinar a 10s hombres y, con frecuencia, me imitan e intentan
examinar a otros, y, naturalmente, encuentran, creo yo, gran cantidad de
hombres que creen saber algo pero que saben poco o nada”. (Platén, Apo-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

165



166

logia, (23d), 1981, p. 158).

Su método de ensenanza es su creacion: el tutorial, en él no expone casi
nada, sino que pregunta continuamente. Las preguntas que formula en el
didlogo establecido “estan dispuestas para que el alumno tome conciencia
de su ignorancia para guiarlo asi hacia una verdad mas profunda, a la cual
se adherira mas firmemente porque no le ha sido hecha sino que ha nacido
de su propia mente, por los esfuerzos conjuntos de maestro y discipulo.”
(Highet, 1963, pp. 113-114). S6crates como maestro sera un kalos kagathés
por cuanto logré darse a si mismo toda la bondad y la sabiduria. (Cfr. Je-
nofonte, 1993). Esta busqueda del ideal de la kalokagathia le lleva a decir:
“...y en cambio ahora, al ordenarme el dios, segun he creido y aceptado, que
debo vivir filosofando y examinandome a mi mismo y a los demas.” (Platon,
Apologia (28e, 29a), 1981, pp. 166-167). El fin del arte de ensefianza de
Sécrates es la virtud, la busqueda de la verdad, mediada por el amor como
deseo de belleza y del Bien.

Maestro de amor, o Sécrates, es una metonimia porque decir maestro de
amor es nombrar al hombre con el de su practica que le es constitutiva. Y
es, a la vez, una metafora, por cuanto constituye una via de interpretacion al
tener un caracter hermenéutico, en tanto metafora viva en tono de Ricoeur.
(Cfr. Ricoeur, 2001). De este modo, es una herramienta para comprender la
vida/obra de un filésofo, especialmente su magisterio, mediante un leguaje
simbdlico no ornamental. Asi, este maestro de amor es un alguien que realiza
de una manera particular, mediante su propio arte, una accién de ensefar,
y también es un alguien constituido por un algo, el amor. Ademas, puede
decirse que ese algo refuerza o es caracteristica particular que lo distingue.

Ahora bien, pudiésemos decir que el arte de ensefianza de Socrates como
maestro de amor podemos entenderlo como de mediacion y ayuda en el
ascenso hacia la virtud, la belleza y el Bien. Veamos ésto con mas detalle, el
amor, Eros, es un demon, esta en el medio de los hombres y de los dioses. En
la alegoria del carro alado puede verse su papel. En ella, si el auriga domina
los caballos lograra elevarse y alcanzar el mundo de las ideas, y si no lo hace
caera en el mundo de las cosas, el mundo sensible (pistis y eikasia), el alma
terminara por estar aprisionada en un cuerpo mortal con el deseo de regresar
a sumundo original. Para ello, necesitara de alas, y aqui encontramos el papel
del amor, para realizar el deseo de alcanzar la belleza y la justicia y el Bien.
De tal suerte que, el alma necesitara alcanzar, con la mediacion del amor, la
virtud para poder elevarse con las nuevas alas a contemplar la idea suprema

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(12). 2019 GoLs



del Bien en el mundo de las ideas. De alli que al respecto sostenga: “...Porque
alli mismo de donde partié no vuelve alma alguna antes de diez mil afios -ya
que no le salen alas antes de ese tiempo-, a no ser en el caso de aquel que
haya filosofado sin engafio, o haya amado a los jévenes con filosofia. Estas,
en el tercer periodo de mil afios, si han elegido tres veces seguidas la misma
vida, vuelven a cobrar sus alas y, con ellas, se alejan al cumplirse esos tres
mil afios”. (Platon, Fedro. (249a), ,1988a, p.351. El subrayado es nuestro).

En este mismo sentido puede decirse, que el fildsofo, maestro, lleva una vida
particular, de caracteristicas propias gracias al amor. Sécrates es Eros en
tanto y en cuanto es, por un lado, amante de la sabiduria, de la verdad, de la
belleza y la virtud, y, por el otro, mediador para que sus jovenes discipulos
cultiven en si mismos y en los demas la virtud, y también las acciones bellas
a partir de la contemplacion en la belleza en si, porque Eros es el motor que
impulsa las acciones con las que se persigue el Bien y, en consecuencia,
la felicidad. De alli, que pudiera colegirse que la eudaimonia socratica es
busqueda de la verdad, la virtud y el Bien. El arte de ensefiar del maestro de
amor es arte de amar de manera filosoéfica. El maestro de amor es mediador
que establece una relacién de ayuda para el ascenso hacia lo sublime y
verdadero, desde la ignorancia y las cosas efimeras y confusas.

En la practica de su arte el maestro de amor se sustenta en un ejercicio de
anagogia (avayniv). El, en su arte, se mueve entre la ignorancia y la sabidu-
ria para ayudar a ascender, en términos de anagogia, desde la ignorancia
a la sabiduria con base en el Eros como anhelo de lo que se carece, como
deseo de lo bello. Este arte puede comprenderse mejor si leemos este texto

de estilo indirecto de Diotima/ Sécrates:

Por otro lado, los ignorantes ni aman la sabiduria ni desean hacerse
sabios, pues en esto precisamente es la ignorancia una cosa molesta:
en que quien no es ni bello, ni bueno, ni inteligente se crea a si mismo
que lo es suficientemente. Asi, pues, el que no cree estar necesitado
no desea tampoco lo que no cree necesitar. -5 Quiénes son, Diotima,
entonces -dije yo- los que aman la sabiduria, si no son ni los sabios ni
los ignorantes? -Hasta para un nifio es ya evidente -dijo- que son los que
estan en medio de estos dos, entre los cuales estara también Eros. La
sabiduria, en efecto, es una de las cosas mas bellas y Eros es amor de
lo bello, de modo que Eros es necesariamente amante de la sabiduria,
y por ser amante de la sabiduria esta, por tanto, en medio del sabio y
del ignorante. (Platdn, El Banquete (204a, 204b), 1988a, pp.247-248).

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

167



168

El caracter anagogico del arte de la ensefianza del maestro de amor puede
también expresarse por medio de la escalera de Eros o de movimiento as-
cendente®. Veamos esta versién que hemos elaborado en términos del arte
de ensefanza:

Peldafio 1 (o de lo particular): el discipulo, acompafiado o guiado por el
maestro, descubre el amor (finito, mudable, cambiable) por la belleza de
un cuerpo. Aqui se trata de ir mas alla de lo sexual rumbo a la fruicién
de la belleza como forma o idea que se manifiesta en él. Estamos en
presencia del amor de la belleza en el discipulo para engendrar en él
bellos razonamientos, belleza que debe ir acompafada de la virtud que
hay que hacer nacer en él. En este primer peldafio se va ascendiendo
precisamente en la relacion entre Eros y la felicidad de camino del amor
a la sabiduria, de camino del filosofar.

Peldafo 2: el discipulo, acompafado de su maestro, supera la belleza en
apariencia del cuerpo (en el mundo sensible o de irrupcion de los senti-
dos) tras busqueda de alcanzar la del alma, la verdadera belleza (en el
sentido de lo multiple a lo uno). El discipulo crece en el amor verdadero y
en la virtud. El llega a comprender que la belleza de un cuerpo es similar
al que puede haber en otro. Debe, ademas, hacerse amante de todos
los cuerpos bellos y superar definitivamente el amor por uno solo. Ello
supone valorar mas la belleza del alma que la del cuerpo.

Peldafo 3: en este peldano el discipulo es capaz de la creacion de la
belleza mediante actividades afincadas en la armonia y la justa medida
que genera la virtud, valga decir, templanza, moderacion y justicia, como
expresiones de lo bello. Es también el peldafio de la contemplacion de
la belleza, de la ley y del orden.

Peldafio 4: es el de la contemplacion y admiracion de las ciencias y de
la belleza que les acompafia, y que ellas hacen visible. Momento de la
dianoia (di1avoia).

Peldano 5: el peldano en el cual debe el discipulo remontarse hacia la
contemplacién de lo bello absoluto, o del Bien. Por medio de la noesis
(voénoig), debe remontarse hacia la contemplacion de la Belleza en si, del

6 (Cfr. Platén, Fedro. (210a-d), pp. 260-261). La dialéctica se propone llevar
paso a paso al filésofo, al hallarse metido en el vaivén de la ignorancia, para
elevarlo a las alturas de la inteleccion filosofica. (Cfr. Platon, Republica,
(libro VII, 517b), 1988b, p. 342).

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(12). 2019 GoLs



Bien. Maestro y discipulo han ascendido de lo multiple y sensible a lo uno
e inteligible, este ultimo como fundamento primero. En relacion directa
con la metafora de la linea dividida en la que se presentan las relaciones
entre el mundo sensible (Doxa) y el mundo de las ideas (fopus uranus)
y los distintos niveles (ontoldgicos y epistémicos) de conocimiento, de
camino de la dialéctica. El de la noesis corresponde al nivel mas alto.
(Cfr. Platén. Republica (libro VI, 509d-511¢), 1988b).

El maestro de amor no se separa del discipulo al que tutoriza, aguijoneandole
con preguntas o refutando sus respuestas para mediar en su ascenso hasta
hacerle parir lo bello, hasta hacerle virtuoso, hasta ayudarle a contemplar lo
bello que es el bien que se manifiesta en el ascenso de la escalera. Por ello,
Sécrates como maestro de amor, amante de lo bello, de camino en su practica
dialéctica en su arte de ensefanza, es amante y amado en la belleza de sus
discipulos y en la contemplacion del Bien. Leamos lo que dice a este respecto:

Y de esto es de lo que soy yo amante, Fedro, de las divisiones y uniones,
que me hacen capaz de hablary de pensar. Y si creo que hay algun otro
que tenga como un poder natural de ver lo uno y lo mdltiple, lo persigo
yendo tras sus huellas como tras las de un dios. Por cierto que aquellos
que son capaces de hacer esto —Sabe dios si acierto con el nombre- les
llamo, por lo pronto, dialécticos. (Platén, Fedro (266 b-c). 1988a, p. 386).

El arte de ensefiar del maestro de amor es un ejercicio constante de Eros
y filosofia, en tanto busqueda de la verdad, la virtud y la belleza. Este amor
no es similar al amor agape o de donacién del cristianismo, fundamentado
por San Agustin (2009), sino amor de deseo de lo que no se tiene, en esto
radica este arte de ayudar a tomar conciencia de la ignorancia o carencia y
de acenso para alcanzar lo que no se tiene. En Sdocrates esta presente el
amor helénico, que es “... siempre y solo fuerza que conduce a la adquisicion
de lo que se carece, a nivel cada vez mas elevado... (Reale, 2002, p.244).

Epilogo: notas sobre el arte de ensefnar del maestro de amor.

En el arte de ensefianza del maestro de amor, el amor es de algo que se
desea 0 que no se tiene o carece, de alli que este arte se encamina, en la
relacion maestro discipulo, por la via dialéctica de busqueda y de anagogia.

En este arte, el amor es deseo de lo bello y no de lo feo, y uno de sus nu-

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

169



170

cleos es el aspirar alcanzar esos valores, con especial referencia a la virtud,
la belleza y el bien. Ahora bien, se trata de ir, en materia de la belleza, de lo
exterior a lo interior, para alcanzar la belleza interior. Esta belleza se convierte
en mera apariencia de la belleza divina, belleza inalcanzable, pero que puede
presentirse. Ella no tiene exterior ni interior; la belleza una, que esta mas
alla de las cosas: el verdadero amor, no a un cuerpo, no a un alma, sino que
a todos los cuerpos, a todas las almas, que son al fin figuras luminosas de
esa belleza que reina sobre todo el ser del mundo. La belleza interior viene,
de acuerdo con Socrates, de afuera, de la luz del espiritu, del alma del ser.
Esta belleza escondida, que no se hace presente como la exterior, es la que
hay que buscar, una vez que se ha conocido la belleza exterior, porque sélo
asi se podra reconocer desde adentro.( Cfr. Platén. El banquete, 1988a).

El maestro de amor puede ser entendido, en tanto metafora, como un demon
o daimon, como un intermediario, un alguien que ayuda y media entre lo bello
y lo feo y entre la sabiduria y la ignorancia. El ayuda a alcanzar los niveles
superiores en la escalera del conocimiento.

El maestro de amor, en tanto filésofo, se encuentra también entre la sabi-
duria y la ignorancia. El no es un dios en tanto necesita saber, y los dioses
no lo necesitan porque todo lo saben, pero si un sabio en tanto sabe de su
ignorancia, y, por ende, puede ser visto como aquel que busca lo bueno, lo
bello y lo prudente.

El maestro de amor, en la practica de su arte de ensefar, es un mediador entre
el saber y los hombres comunes e ignorantes, eso si, dispuestos a filosofar.
Y es presencia del Eros para alcanzar el saber filosdéfico. Asi, mediante el
preguntar constante conducia al interlocutor a la resolucion del problema,
planteado en ese habil preguntar, cuya légica, el método inductivo, iluminaba
el entendimiento. EI maestro, en un primer momento y mediante la ironia,
lleva a aceptar al discipulo su ignorancia, para, a continuacion, ayudarle a
descubrir la verdad que lleva en si. (Cfr. Platdén. El banquete. (1988a); y
Platén. Teeteto (1988c)).

El arte de ensefiar de este maestro es el afan de engendrar, de generar belleza
tanto en el cuerpo como en el alma del discipulo. A este respecto, no puede
perderse de vista a la pederastia como educacién, cuya esencia no reside
en relaciones sexuales con jovenes del sexo masculino, sino de crecimiento,
de formacion, de elevacion espiritual. Por consiguiente:

La relacién pasional, el amor (que Sécrates sabe distinguir del deseo sexual,

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(12). 2019 GoLs



y aun oponerlo a éste) implica el deseo de alcanzar una perfeccion superior,
un valor ideal (...) Y no insisto en el efecto ennoblecedor que el sentimiento
de ser admirado puede ejercer sobre la persona de mayor edad, sobre el
erasta; el aspecto educativo del vinculo amoroso concierne sobre todo,
evidentemente, al comparero mas joven, al eromeno adolescente. La dife-
rencia de edad establece entre ambos amantes una relacion de desigualdad
(...) El deseo que siente el primero de seducir, de afirmarse, engendra en el
segundo un sentimiento de admiracion ferviente y aplicada: el mayor es el
héroe, el tipo superior a cuya imagen y semejanza debe modelarse, a cuya
altura tratara poco a poco de encumbrarse. (Marrou, 2000, p.59).

El arte de ensefiar de este maestro puede ser entendido como un ejercicio
amoroso, filoséfico y pedagdgico, imbuido por el deseo del saber en el
discipulo y en el maestro, por ello, sera un permanente enamorado de la
filosofia y la pedagogia por estar consciente de su constante busqueda del
conocimiento de si y del otro. Sécrates, maestro de amor, contribuyd con la
transformacion de la educacion (su ironia, la mayéutica y la dialéctica socra-
tica), y con su particular estilo amatorio colaboré en las modificaciones que
el amor tuvo en su época. Cabe a este respecto destacar la influencia que
tuvieron en él sus cuatro grandes amores: Arquelao, Querefonte, Alcibiades
lIl'y Platon. (Cfr. Moscone, 2002). Es oportuno sefialar aqui la pederastia
educativa socratica, en la que los cuerpos bellos de los varones entre los 15
y los 18 afos, los efebos, ejercian mucha atraccion sobre el erasta, y de igual
modo, como esos efebos pedian ser imbuidos por la sabiduria del erasta.
Desde esta perspectiva, puede decirse que ese cuerpo bello que se llega a
amar, no solo se ama por el hecho de ser bello, sino porque él representa
todos los cuerpos bellos del mundo y a la belleza que tiene la vida. De alli
que (Diotima a Sécrates):

El que quiere aspirar a este objeto por el verdadero camino, debe desde
su juventud comenzar a buscar los cuerpos bellos. Debe ademas, si esta
bien dirigido, amar uno sélo, y en él engendrar y producir bellos discursos.
En seguida debe llegar a comprender que la belleza, que se encuentra en
un cuerpo cualquiera, es hermana de la belleza que se encuentra en todos
los demas. En efecto, si es preciso buscar la belleza en general, seria una
gran locura no creer que la belleza, que reside en todos los cuerpos, es una
e idéntica. Una vez penetrado de este pensamiento, nuestro hombre debe
mostrarse amante de todos los cuerpos bellos, y despojarse, como de una
despreciable pequefiez, de toda pasion que se reconcentre sobre uno solo.
Después debe considerar la belleza del alma como mas preciosa que la del

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

171



cuerpo; de suerte, que una alma bella, aunque esté en un cuerpo desprovisto
de perfecciones, baste para atraer su amor y sus cuidados, y para ingerir en
ella los discursos mas propios para hacer mejor la juventud. Siguiendo asi, se
vera necesariamente con ducido a contemplar la belleza que se encuentra en
las acciones de los hombres y en las leyes, a ver que esta belleza por todas
partes es idéntica a si misma, y hacer por consiguiente poco caso de la belleza
corporal. De las acciones de los hombres debera pasar a las ciencias para
contemplar en ellas la belleza; y entonces, teniendo una idea mas amplia de
lo bello, no se vera encadenado como un esclavo en el estrecho amor de la
belleza de un joven, de un hombre o de una sola accion, sino que lanzado
en el océano de la belleza, y extendiendo sus miradas sobre este especta-
culo, producira con inagotable fecundidad los discursos y pensamientos mas
grandes de la filosofia, hasta que, asegurado y engrandecido su espiritu por
esta sublime contemplacion, sélo perciba una ciencia, la de lo bello. (Platon.
El Banquete, 19882, pp. 348-349).

Estamos asi en presencia del caracter anagdgico del arte de la ensefanza del
maestro de amor, el cual puede también expresarse por medio de la escalera
de Eros o de movimiento ascendente hacia la belleza. De alli que podemos
cerrar citando un fragmento del didlogo que sostienen Diotima y Sdcrates:
“Porque la belleza, Sdocrates, no es, como tu te imaginas, el objeto del amor.
¢, Pues cual es el objeto del amor? —Es la generacion y la produccién de la
belleza”.

Referencias

Duch, L. (200%). Estaciones del laberinto. Barcelona, Herder.
Gadamer, H-G. (1999). Verdad y método I. Salamanca, Sigueme.

Guthrie, W. K. C. (1998). Historia de la Filosofia Griega. Tomo IV: Platén.
El hombre y sus didlogos. Primera época. Madrid, Gredos.

Highet, G. (1963). El arte de ensefiar. Buenos Aires, Paidds.

172

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(12). 2019 GoLs



Jenofonte. ( 1993). Recuerdos de Socrates. En: Recuerdos de Socrates;
Econémico; Banquete; Apologia de Sécrates. Madrid: Gredos.

Kohan, W. (2009). Socrates el enigma de ensefiar. Buenos Aires, Biblos.

Landa, J. (2003). La deriva sapiencial socratica: ironia, katalépsis, epoché.
Theoria. Revista del Colegio de Filosofia. Num. 14-15, UNAM.

Marrou, H. (2000). Historia de la educacion en la antigiiedad. México,
FCE.

Mondolfo, R. (1996). Sécrates, Buenos Aires, Eudeba, 1996.

Moreno, J. (1978) Historia de la educacién. Madrid, Paraninfo, 1978.

Moscone, R. (2002). Sécrates: sélo sé de amor. Biblioteca Nueva.

Nietzsche, F. (2000). El libro del filosofo, Madrid, Taurus.

Platén. Fedro. (1988a). En: Dialogos Ill. Fedén, Banquete, Fedro. (Tra-
ducciones, introducciones y notas: C. Garcia Gual, M. Martinez Hernandez

y E. Lled¢ IAigo).Madrid, Gredos.

Platon. (1988b). Dialogos IV. Republica. (Introduccion . traduccion y notas
por Conrado Eggers Lan), Madrid, Gredos.

Platon. Teeteto. (1988c). Volumen V: Parménides. Teeteto. Sofista. Politico.
Madrid: Editorial Gredos.

Platon. (1987). Mendn, En: Didlogos Il. Gorgias, Menéxeno, Eutidemo,
Mendn, Cratilo (Traducciones, introducciones y notas por J. Calonge Ruiz,
E. Acosta Méndez, F. J. Olivieri, L, Calvo). Madrid, Gredos.

Platén. (1981). Apologia. En: Dialogos I: Apologia. Criton. Eutifrén. lon.
Lisis. Carmides. Hipias menor. Hipias mayor. Laques. Protagoras. Madrid,
Editorial Gredos.

Reale, Giovanni. (2002). Platén. En busqueda de la sabiduria secreta.
Barcelona.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

173



Ricoeur, Paul. (2001). Metafora viva. Madrid, Trotta.

Tatarkiewicz, Wiadyslaw. (2008). Historia de seis ideas: arte, belleza,
forma, creatividad, mimesis, experiencia estética. Madrid, Tecnos.

174

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagéo - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(12). 2019



