
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: A arte trágica em oposição 
ao racionalismo socrático: por uma universidade que valorize a 
criatividade 

Autor(es): Mariana Maia Moreira 

Año de publicación / Ano de publicação: 2019 

DOI: 10.63314/ZMQN4304 

 

Citación / Citação 

Moreira, M. M. (2019). A arte trágica em oposição ao racionalismo 
socrático: por uma universidade que valorize a criatividade. Ixtli. 
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 6(12), 139-153. 
https://doi.org/10.63314/ZMQN4304 

 

https://doi.org/10.63314/ZMQN4304


139

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

A arte trágica em oposição ao racionalismo socrático:  
por uma universidade que valorize a criatividade

Mariana Maia Moreira 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 

marianamarvel@yahoo.com.br 
https://orcid.org/0000-0003-4258-211X

Licenciada em Letras pelo Centro Universitário da Cidade; Licenciada em Pedagogia 
pela Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro; Pós-graduada em Filosofia 
Contemporânea pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro; Mestre em 
Educação pela Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro; Doutoranda em 
Educação na Universidade Federal Fluminense; Membro do Projeto de Extensão: 
Filosofia na Sala de Aula, na Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro; Profes-
sora da Escola Municipal Manoel da Silveira Medeiros Sobrinho, em Teresópolis - RJ.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 6 - Número 12 - 2019

pp. 139-153

O presente texto tem como 
objetivo refletir sobre o sis-
tema universitário atual a 
partir dos filósofos: Friedrich 
Nietzsche, Marilena Chauí, 
do comentador Sylvio Ga-
delha. Entendemos que as 
universidades públicas estão 
institucionalizadas de maneira 
a reproduzir todos os traços 
da sociedade brasileira e nos 
indagamos se há fuga dessa 
lógica neoliberal implementa-
da como lógica universitária; 
se há espaço para a criativi-
dade, para o novo na universi-
dade se estamos imersos em 
uma lógica produtivista. Esses 
três autores nos fazem pensar 
em escapatórias da lógica 
mercantil que se insere em 

Resumen - Resumo - Abstract

El presente texto tiene como 
objetivo reflexionar sobre el 
sistema universitario actual 
desde los filósofos: Friedrich 
Nietzsche, Marilena Chauí, 
del comentador Sylvio Ga-
delha. Entendemos que las 
universidades públicas están 
institucionalizadas para re-
producir todos los rasgos de 
la sociedad brasileña y nos 
preguntamos si hay escape de 
esta lógica neoliberal imple-
mentada como lógica universi-
taria. Nos preguntamos si hay 
espacio para la creatividad, 
para el nuevo en la univer-
sidad si estamos inmersos 
en una lógica productivista. 
Estos tres autores nos hacen 
pensar en escapar de la lógica 

The present paper has as 
an objective to ponder about 
the current university system 
from the perspective of the fo-
llowing philosophers: Friedrich 
Nietzsche, Marilena Chauí, of 
commentator Sylvio Gadelha. 
We understand that public uni-
versities are institutionalized 
in a manner to reproduce all 
traces of the Brazilian society 
and we question if there is 
an escape of this neoliberal 
logic that is implemented as 
an university logic; if there is 
space for creativity, for novelty 
in university if we are immer-
sed in a productivist way of 
thinking. These three authors 
makes us think in loopholes 
of the commercial logic that 



140

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

Para citar este artículo:
Moreira, M. (2019). A arte trágica em oposição ao racionalismo socrático:  
por uma universidade que valorize a criatividade. Ixtli. Revista Latinoamericana de 
Filosofía de la Educación. 6(12). .139-153.

Palavras-chave: Universidade, produtividade, criatividade
Palabras Clave: Universidad, productividad, creatividad.
Keywords: University, productivity, creativity

Recibido: 	 20/04/2019 			   Aceptado:  15/08/2049

nossas universidades. Para 
Nietzsche a fuga encontra-se 
no gênio; para Chauí só ha-
verá mudança se houver uma 
transformação social; para 
Foucault, a partir dos textos 
de Gadelha, a fuga está na 
resistência a essa forma de 
governamentalidade.

comercial que se insere en 
nuestra universidad. Para 
Nietzsche el escape yace 
en el genio. Para Chauí solo 
habrá cambio si hubiera una 
transformación social. Para 
Foucault, desde los textos 
de Gadelha, el escape está 
en la resistencia a esta for-
ma de gubernamentalidad.

is inserted in our universities. To 
Nietzsche the escape is found in 
the genius; to Chauí there can 
only be change if there is a social 
transformation; to Foucault, from 
Gadelha’s papers, the escape 
is in resistance to this model of 
governability.



141

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

A arte trágica em oposição ao racionalismo socrático:  
por uma universidade que valorize a criatividade

A arte trágica e a criatividade. 

No livro: O nascimento da tragédia (1872)1, Friedrich Nietzsche usa o arcaico 
para pensar o futuro por meio da valorização da cultura grega. No decorrer 
do texto o filósofo contrapõe o apolíneo e o dionisíaco. Apolo, o deus da bela 
forma e da individuação, permite a Dioniso que se manifeste. Dioniso, o deus 
da embriaguez e do dilaceramento, possibilita a Apolo que se exprima. Um as-
segura ponderação e domínio de si, o outro envolve pelo excesso e vertigem. 

Segundo Nietzsche os impulsos dionisíacos e apolíneos estão rela-
cionados com a criação da arte2, isso tem origem na embriaguez, na 
vontade potencializada – força que podemos chamar também de efusão 
ou euforia; e nas representações oníricas. Por trás da atividade artística 
temos sempre uma espécie de subjetividade transbordada, intensiva, um 
“eu sou” que excede os limites da consciência e faz de seu júbilo a sua 
expressão. Essa subjetividade sem sujeito é o princípio desta estética que 
tem na relação entre a arte e a vontade seu problema central. Arte e vida 
se encontram porque o trabalho de simbolização das formas artísticas 
é uma experiência ética, de afirmação e exaltação da existência. Assim 
se compreende a afirmação do filósofo no prefácio de NT:  “a arte é a 
tarefa suprema e atividade propriamente metafísica desta vida” (p.26). 

	 A arte apolínea é a arte do figurador plástico, da estética; e a dio-
nisíaca é a não figurada da música. Ambos os impulsos caminham juntos, 
na maioria das vezes em discórdia aberta e incitando-se mutuamente a 
produções sempre novas. Nas palavras do filósofo:

(...) A seus dois deuses da arte, Apolo e Dionísio, vincula-se a nossa 
cognição de que no mundo helênico existe uma enorme contraposição, 
quanto a origens e objetivos, entre a arte do figurador plástico [Bildner], 
a apolínea, e a arte não-figurada [unbildlichen] da música, a de Dionísio: 
ambos os impulsos, tão diversos, caminham lado a lado, na maioria 
das vezes em discórdia aberta e incitando-se mutuamente a produções 
sempre novas, para perpetuar nelas a luta daquela contraposição sobre 

1  No decorrer do texto nos referiremos a essa obra como: NT.
2  Arte entendida como figurada e não-figurada.



142

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

a qual a palavra comum “arte” lançava apenas aparentemente a ponte; 
até que, por fim, através de um miraculoso ato metafísico da “vontade”17 
helênica, apareceram emparelhados um com o outro, e nesse empare-
lhamento tanto a obra de arte dionisíaca quanto a apolínea geraram a 
tragédia ática. (Nietzsche,1992, p.27).	

	 Observamos, a partir da citação, que Apolo apazigua e tranquiliza, 
diviniza o princípio da individuação, constrói a aparência, o sonho ou a ima-
gem plástica, apaga a dor. Já Dioniso regressa à unidade primitiva, abole o 
indivíduo, não há mais marcas para cada um, nas palavras do filósofo: “O 
escravo torna-se homem livre.” (idem, p.31). 

Agora, graças a evangelho da harmonia universal, cada qual se sente não 
só unificado, conciliado, fundido com o seu próximo, mas um só, como 
se o véu de Maia tivesse sido rasgado e, reduzido a tiras, esvoaçasse 
diante do misterioso Uno-primordial. Cantando e dançando, manifesta-se 
o homem como membro de uma comunidade superior: ele desaprendeu 
a andar e a falar, e está a ponto de, dançando, sair voando pelos ares. 
De seus gestos fala o encantamento. Assim como agora os animais 
falam e a terra dá leite e mel, do interior do homem também soa algo 
de sobrenatural: ele se sente como um deus, ele próprio caminha agora 
tão extasiado e enlevado, como vira em sonho os deuses caminharem. 
O homem não é mais artista, tornou-se obra de arte: a força artística de 
toda a natureza, para a deliciosa satisfação do Uno-primordial, revela-se 
aqui sob o frêmito da embriaguez. (idem, p.31). 

Para o filósofo a arte trágica emerge de forma inconsciente, fruto ora da 
embriaguez, ora dos sonhos, poderíamos dizer que a arte trágica surge da 
Trieb, do instinto, do orgânico.	

Nietzsche caminha na contramão dos filósofos metafísicos que almejam 
uma verdade absoluta a qualquer preço - que “querem expor à luz, desve-
lar, descobrir, tudo absolutamente que por boas razões é mantido oculto.” 
(Nietzsche, 2001, p.14). Nietzsche sustenta uma ética da criação, da glorifi-
cação da aparência, da mentira e da ilusão, em sua capacidade de inversão 
da verdade, de celebração tonificante, que torna a vida possível e digna de 
ser vivida. A necessidade da arte é explicada pela afirmação da vida, “pois 
só como fenômeno estético podem a existência e o mundo justificar-se eter-
namente”. (Nietzsche, 1992, p.47). A vida como arte encontra seu sentido, a 
partir da valorização dos instintos orgânicos e criativos.



143

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

O racionalismo metafísico de Sócrates e Platão.

Com o advento do racionalismo metafísico de Sócrates e Platão, surge uma 
divisão do mundo, entre o da razão, que segundo esses filósofos seria o 
mundo superior, e dos sentidos, que seria um mundo inferior. Para Platão, 
discípulo de Sócrates, não existe nada na natureza que não tenha existido 
antes no mundo das ideias. Nesse sentido, razão é um artefato para se 
alcançar a realidade. Platão elegeu a “ideia” como a origem de todos os 
conceitos que temos em mente. Essa “ideia” é a responsável por inserir em 
nós, enquanto nossa mente ainda habita um outro mundo, o reconhecimento 
das formas que vemos aqui onde vivemos atualmente, chamado por Platão 
de “mundo sensível”.

Para as concepções platônicas, antes de existirmos em carne e osso, fomos 
uma alma moradora de um mundo onde existiam apenas as ideias, que são 
perfeitas, que se materializam, de forma imperfeita, no mundo sensível. No 
mundo perfeito recebemos todos os conceitos do que viríamos a ver mais 
tarde nas cópias criadas através das “fôrmas” do mundo das ideias. Segundo 
o pensamento de Platão, só podemos conhecer o que é imutável e verda-
deiro através da razão, pois se utilizarmos os sentidos seremos enganados 
ao nos deparar com as constantes transformações da natureza – a natureza 
tal como a (re)conhecemos aqui é puro fluir da perfeição estática e segura 
do mundo perfeito.

Compreendemos que para Platão haveria uma verdade absoluta, imutável 
que se encontraria no mundo das ideias, as almas já teriam acessado esse 
mundo, quando elas encarnam em um corpo elas de esquecem desse mundo 
das ideias, e habitam o mundo sensível, do sentido, das emoções, que só 
podem ser vivenciadas por um corpo, observamos, portanto, uma dicotomia: 
razão e emoção, mente e corpo.

Nietzsche questiona a petulância e a ilusão da cientificidade nascida com 
Sócrates, que acredita atingir a essência do ser, podendo até corrigi-lo, 
através da infinita busca de uma verdade absoluta. (...) O que caracteri-
za a posição de Sócrates e é criticado por Nietzsche não é exatamente 
o conhecimento, mas o “instinto de conhecimento sem medida e sem 
discernimento”, o “instinto ilimitado de conhecimento”, “a verdade a qual-
quer preço”. Dominar a ciência significa controlar a exorbitância de suas 
pretensões. É colocar a questão dos limites, é relativizar sua pretensão 
a uma validade universal. (Paula, 2001, p.3-4).



144

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

Para Sócrates e Platão é impossível aos seres humanos conhecer comple-
tamente o mundo das ideias que é acessível somente aos desuses, o mel-
hor conhecimento a que os humanos conseguem atingir é o conhecimento 
filosófico, o amor pelo saber e a incansável busca da verdade. Nietzsche 
questiona essa busca da verdade, acredita que a arte e a tragédia não foram 
vencidas propriamente pela verdade, mas por uma crença na verdade, por 
uma “ilusão metafísica” que está intimamente ligada à ciência.

Para demonstrar também no tocante a Sócrates a dignidade de tal po-
sição de condutor, basta reconhecer nele o tipo de uma forma de exis-
tência antes dele inaudita, o tipo do homem teórico, cuja significação e 
cuja meta é nosso dever agora chegar a compreender. Também o homem 
teórico tem um deleite infinito com o existente, qual o artista, e, como 
ele, é protegido, por esse contentamento, da ética prática do pessimismo 
e de seus olhos de Linceu, que só brilham na escuridão. Se com efeito 
o artista, a cada desvelamento da verdade, permanece sempre preso, 
com olhares extáticos, tão-somente ao que agora, após a revelação, 
permanece velado, o homem teórico se compraz e se satisfaz com o 
véu desprendido e tem o seu mais alto alvo de prazer no processo de 
um desvelamento cada vez mais feliz, conseguido por força própria. Não 
haveria ciência se ela tivesse a ver apenas com essa única deusa nua 
e com nenhuma outra. Pois então os seus discípulos deveriam sentir-se 
como aqueles que quisessem escavar um buraco precisamente através 
do globo terrestre, uma vez que cada um deles percebe que, ele, mesmo 
com o máximo esforço durante a vida toda, só seria capaz de escavar 
um pequeníssimo pedaço daquela profundidade imensa, parte que é, 
ante seus próprios olhos, recoberta pelo trabalho do seguinte, de modo 
que uma terceira pessoa parece proceder bem se escolher um novo 
local para sua tentativa de perfuração. Se agora alguém demonstra de 
maneira convincente que por essa via direta não é dado alcançar a meta 
antípoda, quem há de querer continuar trabalhando nos velhos poços, 
a não ser que entrementes se dê por satisfeito em encontrar pedras 
preciosas ou em descobrir leis da natureza? Por isso Lessing, o mais 
honrado dos homens teóricos, atreveu-se a declarar que lhe importava 
mais a busca da verdade do que a verdade mesma: com o que ficou 
descoberto o segredo fundamental da ciência, para espanto, sim, para 
desgosto dos cientistas. Agora, junto a esse conhecimento isolado 
ergue-se por certo, com excesso de honradez, se não de petulância, 
uma profunda representação ilusória, que veio ao mundo pela primeira 
vez na pessoa de Sócrates – aquela inabalável fé de que o pensar, 



145

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

pelo fio condutor da causalidade, atinge até os abismos mais profundos 
do ser e que o pensar está em condições, não só de conhecê-lo, mas 
inclusive de corrigi-lo. Essa sublime ilusão metafísica é aditada como 
instinto à ciência, e a conduz sempre de novo a seus limites, onde ela 
tem de transmutar-se em arte, que é o objetivo propriamente visado por 
esse mecanismo. (idem, p.92-93).

A partir dessa citação podemos compreender a crítica de Nietzsche às 
concepções socrático-platônicas e adentrar em um conceito importante de 
sua obra para pensar a Universidade na atualidade, o conceito de “Homem 
Teórico”, “Os filisteus da cultura”.3

A Universidade na atualidade.

Nietzsche critica radicalmente o processo de burocratização da ciência, da 
filosofia e dos intelectuais universitários, assim como o processo de espe-
cialização desenfreado do conhecimento, castrador do livre pensar filosófico. 
Essa crítica refere-se ao apego dos cientistas aos aspectos burocráticos da 
vida acadêmica e aos pequenos objetos e fatos sem importância para uma 
vida afirmativa. Para o filósofo o sistema universitário promove o “homem 
teórico”, que domina a vida através do intelecto, separa vida e pensamento, 
corpo e inteligência, em lugar de colocar o conhecimento a serviço da vida, 
coloca-o em função de criar mais saber, independente do que isso possa 
significar para a vida.

Nas conferências ministradas por Nietzsche na universidade de Basiléia em 
1872, intituladas: Sobre o futuro dos nossos estabelecimentos de ensino, o 
filósofo apresenta uma reflexão sobre as instituições de ensino e a educação 
de seu tempo. Em suas análises duas tendências se mostram nefastas para 

3  Nietzsche escreve na “Primeira consideração intempestiva: David Strauss 
o devoto e o escritor” sobre os “filisteus” e os “eruditos”, homens que domi-
navam o saber por meio dos estudos das enciclopédias. Eles determina-
ram a cultura e a educação na Alemanha no século XIX. Nesse contexto  
Nietzsche (2003, p. 57) afirma que o filisteu: “é um grande cabeça de vento”, 
está interessado, mais do que tudo, no lucro e no saber teórico e rápido 
e, além disso, foge da cultura guiada pela arte e pela filosofia. Quanto ao 
erudito: “consiste numa rede misturada de impulsos e excitações muito 
variadas, é metal impuro por excelência.” (p. 191). Eles são os devorado-
res do conhecimento, pretendem conhecer cada vez mais as teorias para 
a seu saber e conservação, pois por meio dos conhecimentos livrescos, 
eles mantêm a ordem estabelecida e não visam ao desenvolvimento das 
ideias novas. Com isso, não se desenvolve novos pensares e agires, não 
há espaço para uma educação renovada, mas sim conformada.



146

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

os rumos das instituições pedagógicas: a tendência de ampliação, cada vez 
maior da cultura, e a tendência à redução da cultura através da especia-
lização. Cabe esclarecer que para Nietzsche cultura é toda manifestação 
artística de um povo.

A ampliação da cultura seria a tentativa de universalização da cultura, de sua 
extensão a grupos cada vez maiores. Isso seria para o filósofo uma visão 
utilitária da cultura, procurava-se estender a educação à maior quantidade de 
pessoas possível, pois o mercado necessita delas, criando assim, “homem 
moeda corrente”, abaixamos o nível da educação para abranger a todos e 
atender à lógica do mercado.

Eis a minha tese: duas correntes, aparentemente opostas, igualmente 
nefastas quanto aos seus efeitos, e finalmente reunidas em seus resulta-
dos, dominam hoje os nossos estabelecimentos de ensino, inicialmente 
fundados sobre outras bases. De um lado a tendência à extensão da 
cultura e de outro lado, à sua redução e enfraquecimento. (Nietzsche, 
2011, p.53).	

A redução da cultura prega a divisão do trabalho na ciência e a especialização 
do erudito em determinada área “ se exige da cultura que ela abandone suas 
mais elevadas pretensões de soberania e que se submeta como uma serva 
de outra forma de vida, especialmente aquela do Estado” (idem, p.53). 

A massificação e universalização da cultura acabaram gerando um número 
excessivo de estabelecimentos de Ensino Superior, voltados, segundo Nietzs-
che, para formação de grandes massas, que se diferencia de povo, para o 
filósofo “homem massa” é o rebanho, a indústria, a utilidade; que se difere 
de “homem povo” que seria o que está ligado à natureza, aos impulsos vitais.

Entendemos que a cultura passa a ser considerada útil apenas se serve aos 
interesses do Estado, diferentemente do que se passava na Grécia Antiga 
quando o Estado era o “companheiro de viagem” da cultura. (idem, p.99).

Nesta perspectiva partimos das análises de Nietzsche para pensarmos o 
nosso sistema universitário atual. Embora Nietzsche tenha escrito em outra 
época e de outro lugar, sustentaremos que suas reflexões sobre os estabe-
lecimentos de ensino possam estar bem vivas na atualidade, até porque o 
próprio filósofo considerava-se um extemporâneo, um filosofo que estava à 
frente de seu tempo.	  



147

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

O nosso sistema universitário atual ainda está influenciado por essas ideias 
socrático-platônicas, onde a valorização do não-orgânico, do “homem teórico” 
e dos “filisteus da cultura” constitui-se como prioridade, ainda mais com a 
plataforma lattes. 

O currículo Lattes se tornou um padrão nacional no registro da vida pro-
gressiva e atual dos estudantes e pesquisadores do país, e é hoje ado-
tado pela maioria das instituições de fomento, universidades e institutos 
de pesquisa do País. Por sua riqueza de informações e sua crescente 
confiabilidade e abrangência, se tornou elemento indispensável e com-
pulsório à análise de mérito e competência dos pleitos de financiamento 
na área de ciência e tecnologia. (Lattes).

A partir dessa citação observamos que, de acordo com a plataforma lattes, 
a vida no meio acadêmico resume-se à sua produtividade. Não há espaço 
no lattes que seja referente à vida afirmativa, que valorize os instintos orgâ-
nicos, proposta por Nietzsche, pois a racionalização, a excessiva produção 
é superior aos sentimentos, ao orgânico.

Na última década o número de produção científica no Brasil, maiormente 
gerada nas pós-graduações, apresentam-se de modo crescente, no entanto, 
esses fatores não levam em conta as estruturas e as variáveis cognitivas: 
emocionais, comportamentais e culturais que envolvem a pressão de publicar.

Os programas de pós-graduação “stricto sensu” estão cada vez mais  
empenhados em atingir padrões de excelência da sua qualidade. Esse padrão 
está intimamente ligado à avaliação da Capes que prioriza como método ava-
liativo, a produtividade científica de docentes e discentes, ou seja, o número de 
publicações. Tal arranjo permite que haja de certa forma um “desespero” por 
produtividade acadêmica, pois, se o pesquisador não demonstrar produção, 
não terá apoio das agências de fomento quanto a liberação de recursos para 
suas pesquisas. Observamos que o nosso sistema universitário promove o 
“homem teórico”, que domina a vida através do intelecto. Não há tempo para 
ruminação das leituras, somos levados a criar mais saber, independente do 
que isso possa significar.

Nas universidades a avaliação passa a ser feita pelo número de publicações e 
não pela qualidade e importância da pesquisa. As instituições de fomento nos 
cobram publicações frequentes em revistas com classificações determinadas, 
um artigo conta mais ponto para o currículo lattes, do que um livro inteiro, e 



148

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

assim temos o sintoma da pós-modernidade apresentado por Nietzsche, eis 
que o pensamento e o indivíduo tornam-se fragmentados.

O neoliberalismo e a universidade.

Pensaremos um pouco a contemporaneidade a partir de dois textos, um da 
filósofa Marilena Chauí intitulado: ideologia neoliberal e universidade e outro 
do filósofo Sylvio Gadelha intitulado: Biopolítica, governamentalidade e edu-
cação. Esses textos nos ajudam a compreender o cenário da universidade 
na contemporaneidade e as mudanças econômicas.

Segundo Chauí, o neoliberalismo tem como proposta cortar o fundo público 
no polo de financiamento dos bens e serviços públicos, ou dos direitos so-
ciais, e maximizar o uso da riqueza pública nos investimentos exigidos pelo 
capital, visa o encolhimento do espaço público dos direitos e o alargamento 
do espaço privado dos interesses de mercado.

Os traços desse neoliberalismo são: desintegração vertical da produção, 
tecnologias eletrônicas, diminuição dos estoques, velocidade na qualificação 
e desqualificação da mão-de-obra, aceleração da produção, do comércio e do 
consumo pelo desenvolvimento das técnicas de informação e distribuição, pro-
liferação do setor de serviços, crescimento da economia informal e paralela, 
e novos meios para promover os serviços financeiros – desregulamentação 
econômica e formação de grandes conglomerados financeiros que formam 
um único mercado mundial com poder de coordenação financeira.

A esse conjunto de condições materiais, corresponde um imaginário 
social que busca justifica-las (como racionais), legitimá-la (como corre-
tas) e dissimulá-las enquanto formas contemporâneas de exploração e 
dominação. Esse imaginário social é o neoliberalismo como ideologia 
da competência e cujo subproduto principal é o pós-modernismo, que 
toma como o ser da realidade a fragmentação econômico-social e a 
compressão espaçotemporal gerada pelas novas tecnologias e pelo 
percurso do capital financeiro. (Chauí, 2001, p.91).

O pós-modernismo corresponde a uma forma de vida determinada pela 
insegurança e violência institucionalizada pelo mercado. Segundo Chauí 
essa forma de vida possui quatro traços principais: a insegurança, que leva 
a aplicar recursos no mercado de futuros e de seguros; a dispersão, que leva 



149

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

a procurar uma autoridade política forte com perfil despótico; o medo, que 
leva ao reforço de antigas instituições, sobretudo a família, e ao retorno das 
formas místicas e autoritárias ou fundamentalistas da religião; o sentimento do 
efêmero e da destruição da memória objetiva dos espaços, levando ao reforço 
de suportes subjetivos da memória (diários, biografias, fotografias, objetos).

Nesse sentido o pós-modernismo realiza três grandes inversões ideológicas: 
substitui a lógica da produção pela circulação – nas universidades a avaliação 
é feita pelo número de publicações e não pela importância destas pesquisas; 
substitui a lógica do trabalho pela lógica da comunicação – crença do Ministro 
da Educação de que, sem alterar o processo de formação dos professores 
do ensino fundamental e sem alterar seus salários aviltantes, tudo irá bem na 
educação, desde que haja televisão e computadores na escola; e substitui a 
lógica da luta de classes pela lógica da satisfação/insatisfação dos indivíduos 
no consumo.

Segundo Foucault essa nova lógica operacional da sociedade ocidental 
em geral, aqui focarei apenas em uma determinada área: a universidade, 
denomina-se governamentalidade neoliberal, uma determinada forma de 
governo, agora não se trata mais apenas do homem, como na modernida-
de, agora temos duas individuações diferenciais: “ao passo que a primeira, 
moderna, objetivou um sujeito de direitos, que é também um sujeito ‘psi’, a 
segunda, contemporânea, por seu turno vem objetivando algo distinto, um 
indivíduo microempresa”. (Gadelha, 2009, p.155). Esse indivíduo microem-
presa, fruto do neoliberalismo, passa a ser produzido por uma normatividade 
econômico-empresarial.

Nesse sentido, os indivíduos e coletividades vêm sendo cada vez mais 
investidos por novas tecnologias e mecanismos de governo que fazem de 
sua formação e educação uma espécie de competição desenfreada, cujo 
“progresso” se mede pelo acúmulo de pontos. A Capes, ao avaliar o progra-
ma de pós-graduação, parte do princípio da produtividade e da meritocracia, 
como apresentado no item anterior. Isto reproduz a ideia neoliberal de uma 
sociedade altamente diferenciada hierarquicamente, em que o status de 
cada um é determinado pelo grau e pela qualidade de capital humano que 
foi acumulado através da educação. 

Segundo Chauí as universidades, através das instituições de fomento, 
vêm aplicando, “de modo acrítico e desastrado, os critérios organizacionais 
usados pela empresa, imitando – e muito mal – procedimentos ligados à 



150

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

lógica do mercado, portanto, uma aberração cientifica e intelectual, quando 
aplicados à docência e à pesquisa”. (Chauì, 2001, p.100). Essa transposição 
dos critérios empresariais para a avaliação das universidades gera algumas 
consequências: 

Em primeiro lugar, empregando critérios que visam à homogeneidade, 
a avaliação despoja a universidade de sua especificidade, isto é, a 
diversidade e a pluralidade de suas atividades., determinadas pela na-
tureza própria dos objetos de pesquisa e de ensino, regidos por lógicas 
específicas, temporalidades e finalidades diferentes; em segundo, nada 
é conseguido como autoconhecimento da instituição, mas apenas um 
catálogo de atividades e publicações (acompanhadas de inexplicados 
conceitos classificatórios) que absurdamente passa a orientar a alocação 
de recursos; em terceiro, a prestação de contas à sociedade não se 
cumpre porque tanto orçamentos quanto execuções orçamentárias são 
apresentadas com os números agregados, sem explicitações de crité-
rios, prioridades, objetivos e finalidades e sem explicitar os convênios 
privados. (Chauì, 2001, p.101).

Assim, as universidades públicas estão institucionalizadas de maneira a 
reproduzir todos os traços da sociedade brasileira: reforço da carência e do 
privilégio; reforço da perda de identidade e de autonomia; reforço de privilégio 
e desigualdades; reforço dos privilégios e da heteronomia; reforço do poder 
burocrático e da perda da ideia de serviço público aos cidadãos; reforço da 
submissão dos padrões neoliberais que subordinam os conhecimentos à 
lógica do mercado e, portanto, ausência do princípio democrático da auto-
nomia e da liberdade; reforço da privatização do que é público, formam os 
pesquisadores com recursos públicos e estes atendem fins privados; reforço 
da submissão ao pós-modernismo, que subordina as pesquisas ao mercado 
veloz da moda e do descartável; reforço dos padrões autoritários, oligárqui-
cos e violentos da sociedade brasileira pela ausência de controle interno da 
universidade por ela mesma e pela ausência de verdadeira prestação de 
contas das atividades universitárias à sociedade.

Nos perguntamos constantemente: haveria fuga dessa lógica neoliberal im-
plementada como lógica universitária? Haveria espaço para a criatividade, 
para o novo, na universidade, se estamos imersos nessa lógica produtivista? 
Será que o filósofo Nietzsche poderia dar-nos dicas para pensar o novo? 



151

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

À guisa de conclusão.

Estamos ligados à universidade, segundo Nietzsche (2011), “pelo ouvido, 
como ouvintes” (p.125). Escutamos e reproduzimos o que escutamos em 
nossos cadernos, eis que somos indivíduos reprodutores de pensamentos 
já pensados e disseminados, apenas reavivamos discussões que já foram 
feitas. E o novo, e o criativo, e o orgânico? Na sociedade atual somos menos 
orgânicos e mais fragmentados, não há espaço para uma formação para a 
vida, que valorize os instintos orgânicos, que almeje a formação do “gênio”.  

Para Nietzsche a figura do “gênio” é construída a partir de uma educação 
que exalte a criticidade e a vida. Primeiro o “gênio” teria que ser guiado por 
um mestre, que é simples e honesto, que ensina com a ação, que liberta o 
aluno que o deixa ser o que se é. Em seguida o “gênio” deve romper com 
os ensinamentos do seu mestre e se guiar pelas asas de sua imaginação, 
portanto, com criatividade.

Na atualidade a tendência cultural com a finalidade de formar o “gênio”, a 
exceção, dá lugar a uma forma massificada que uniformiza a todos. É impor-
tante ressaltar que Nietzsche não nega a necessidade de escolas técnicas, 
uma educação que se propõe como finalidade formar alguém para ganhar 
dinheiro, mas acredita que isto não pode ser chamado de educação para 
cultura, e sim uma indicação do caminho que o indivíduo deve percorrer para 
manter-se vivo. (Nietzsche, 2011, p.104). Trata-se de uma educação que visa 
a domesticação, a criação de pessoas medíocres e úteis aos ditames de seu 
tempo. Nietzsche contrapõe a essa domesticação um “adestramento seletivo” 
que leve o homem a tornar-se senhor de seus instintos. 

(...) o produto deste adestramento não é um indivíduo fabricado em série, 
adaptado às condições de seu meio (...), mas um ser autônomo, forte, 
capaz de crescer a partir do acúmulo de forças deixadas pelas gerações 
passadas, capaz de mandar em si mesmo (...) alguém que se atreve a 
ser ele mesmo. (Dias, 2003, p.86).

Compreendemos que para Nietzsche somente o gênio que foi guiado por um 
mestre e que rompeu com este para guiar-se por si próprio é capaz de ser 
criativo, e romper com os ditames de uma massificação que visa apenas, a 
lógica mercantil. Para Chauí a fuga dessa lógica mercantil nas universida-
des só será possível a partir do momento que a sociedade se transforme e 
passe a pensar de uma outra forma, que não seja a neoliberal, que temos 



152

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
6(12). 2019

atualmente. Para Foucault, a partir do texto de Gadelha, a fuga dessa lógica 
está na resistência, portanto, resistir a essa forma de governamentalidade, 
buscar alternativas a esta que nos é imposta.

A partir desse texto nos indagamos: o que fazemos na universidade? Por que 
buscamos cada vez mais a especialização? Haveria espaço para o orgânico 
na universidade se cada vez somos menos orgânicos? Haveria espaço para 
os impulsos apolíneos e dionisíacos, para a criatividade? Haveria espaço 
para o “gênio” nietzschiano? Haveria uma possibilidade de repensarmos o 
currículo lattes? Há espaço na sociedade atual para repensar e refletir sobre 
o sistema, há espaço para a ruminação e a reflexão deste?

Referências.

Chauí, M. (2001) Ideologia, neoliberalismo e universidade. In: A ideologia 
da competência. BH/SP: Autêntica, p. 85-117.

DIAS, R. (2003) Nietzsche educador. São Paulo: Scipione, 

Gadelha, S. (2009) Biopolítica, governamentalidade e educação (capítulo 
IV); Biopolítica e educação: laços exemplos e perspectivas. In: Biopolítica, 
governamentalidade e educação. Introdução e conexões a partir de Michel 
Foucault. Belo Horizonte: Autêntica Editora, p.119-214.

Nietzsche, F. (1992) O nascimento da tragédia; ou helenismo e pessimis-
mo. São Paulo: Companhia das Letras.



153

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Nietzsche, F. (2001). A gaia ciência. Tradução, notas, e posfácio Paulo 
Cézar de Souza. São Paulo: Companhia das Letras.

Nietzsche, F. (2003) Segunda Consideração intempestiva, da utilidade 
e da desvantagem da história para a vida. Tradução, Marco Antônio Casa 
Nova. Rio de Janeiro: Relume dumará.

Nietzsche, F. (2011). Escritos sobre educação. Trad. Noéli Correia Sobrin-
ho. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio: Loyola.

Paula, M. (2001). A questão da ciência e da verdade em Nietzsche. Ni-
terói: UFF. 

Portal Plataforma Lattes. Disponível em: <http://lattes.cnpq.br/>- Acessado 
em: 08 de março de 2017.


