
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Modulaciones del 
antropocentrismo y el biocentrismo: orientaciones filosóficas 
para la educación ambiental 

Autor(es): Santiago Tomás Bellomo 

Año de publicación / Ano de publicação: 2019 

DOI: 10.63314/CHMM6012 

 

Citación / Citação 

Bellomo, T, S. (2019). Modulaciones del antropocentrismo y el 
biocentrismo: orientaciones filosóficas para la educación ambiental. 
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 11(6), 71-94. 
https://doi.org/10.63314/CHMM6012 

 

https://doi.org/10.63314/CHMM6012


71

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Modulaciones del antropocentrismo y 
el biocentrismo: orientaciones filosóficas para la 

educación ambiental

Santiago Tomás Bellomo 
Universidad Austral, Argentina 

sbellomo@austral.edu.ar 
https://orcid.org/0000-0001-5210-3915

Licenciado y Doctor en filosofía, y Licenciado en Administración y Gestión de la Edu-
cación. Docente de doctorado y grado en diversas casas de estudio, en temáticas 
vinculadas con la antropología filosófica en su aplicación a la psicología y la educación. 
Se  desempeña habitualmente como responsable de gestión educativa en organismos 
públicos y privados

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 6 - Número 11 - 2019

pp. 71 - 94

La distinción entre posiciones 
biocéntricas y antrópicas se 
utiliza regularmente para iden-
tificar el posicionamiento y las 
prácticas de los educadores, 
políticos y gestores ambien-
tales. Aplicada en un nivel 
ontológico –relativo a los fun-
damentos teóricos - demues-
tra ser pertinente, sobre todo 
si se reconocen sus diversas 
modulaciones. En el nivel 
ético, su utilización enfrenta 
dificultades toda vez que se 
repara en las tensiones que 
caracterizan al discernimiento 
ético-ambiental. Salvo por las 
modulaciones extremas, las 
posiciones moderadas del 

Resumen - Resumo - Abstract

A distinção entre posições 
biocêntricas e antrópicas é 
usada regularmente para 
identificar o posicionamento e 
as práticas de educadores, po-
líticos e gestores ambientais. 
Aplicado em nível ontológico - 
relacionado aos fundamentos 
teóricos - mostra-se pertinen-
te, especialmente se suas 
diversas modulações forem 
reconhecidas. No nível ético, 
seu uso enfrenta dificuldades 
sempre que é reparado nas 
tensões que caracterizam o 
discernimento ético-ambien-
tal. Com exceção das modu-
lações extremas, as posições 
moderadas do biocentrismo e 

Intellectual preference and 
practices of environmental 
educators, politicians and ma-
nagers are usually described 
in terms of anthropocentrism 
and biocentrism. This distinc-
tion is relevant when applied 
to ontological analysis, related 
to theoretical grounds, mostly 
if there is acknowledgement 
of their many modulations. 
In the ethical analysis, howe-
ver, its use run across some 
difficulties derived from the 
tensions that take part in the 
ethical-environmental judge-
ment and practice. Contrary to 
extreme modulations, mode-
rated stances of biocentrism 



72

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

biocentrismo y antropocen-
trismo tienden a converger, 
y pueden ofrecer un terreno 
fértil para el desarrollo de las 
competencias propias de la 
educación para el desarrollo 
sustentable.

do antropocentrismo tendem 
a convergir e podem oferecer 
um terreno fértil para o desen-
volvimento das competências 
da educação para o desenvol-
vimento sustentável.

and anthropocentrism tend to 
converge and may offer a fertile 
field for the development of skills 
for the Education for Sustainable 
Development.

Para citar este artículo:
Bellomo, T (2019). Modulaciones del antropocentrismo y el biocentrismo: orientaciones 
filosóficas para la educación ambiental. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de 
la Educación. 11(6). 71-94.

Palabras Clave: biocentrismo, antropocentrismo, desarrollo sustentable, educación ambiental.
Palavras-chave: biocentrismo, antropocentrismo, desenvolvimento sustentável, educação 
ambiental.
Keywords:  biocentrism, anthropocentrism, sustainable development, environmental education.

Recibido: 24/09/18  		 Aceptado: 16/03/19



73

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Modulaciones del antropocentrismo y 
el biocentrismo: orientaciones filosóficas para la 

educación ambiental

Introducción

La literatura sobre fundamentos de educación, política o gestión ambiental 
apela habitualmente a una visión dicotómica para orientar y describir el posi-
cionamiento tanto de educadores como de teóricos o gestores de cuestiones 
ambientales. Esta visión se configura en torno a dos perspectivas: la antró-
pica o antropocéntrica, por un lado, y la biocéntrica o ecocéntrica, por otro 
(Stenmark, 2017; Kronlid y Öhman, 2013; Koptina, 2014; Cocks y Simpson, 
2015; McDonald, 2014). 

Dicha distinción es aplicable tanto en el nivel de análisis ontológico como en 
el ético, aunque no con sentido necesariamente equivalente. Mientras que el 
nivel ontológico indaga sobre la naturaleza humana, sobre el ser del hombre, 
y sobre las relaciones con su entorno, el nivel ético constituye la esfera en 
la que los fundamentos ontológicos iluminan un juicio moral respecto de una 
acción propia o ajena, lo que pone en consideración un modelo ético que 
articula valores ambientales y sociales, guiando el juicio moral ambiental y 
la acción. 

Evidentemente, existe vinculación directa entre los tres planos de análisis 
(ontológico, ético y práctico) precisamente porque los juicios y la acción 
ambiental suelen estar iluminados por principios ético ambientales, los que 
suelen descansar, a su vez, en supuestos ontológicos. Esto genera que los 
diferentes planos entren en confusión con relativa frecuencia en las discu-
siones contemporáneas, lo que da lugar a equívocos y ambigüedades que 
tienden a extremar innecesariamente la tensión dicotómica de base que 
frecuentemente involucra el discernimiento ambiental.

El artículo ofrece un marco conceptual orientado a la identificación y clarifi-
cación de estas ambigüedades y equívocos. Dicho marco asume la validez 
de la alternativa biocentrismo-antropía, e identifica diversas modulaciones o 
variaciones internas a cada una de ellas, con sus correspondientes autores 
de referencia. Es indudable que la selección y caracterización de las modula-



74

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

ciones estará expuesta a las limitaciones propias de cualquier síntesis de esta 
naturaleza. Lo mismo sucederá con la mención de autores, que se realizará 
sin otra intención que la de ilustrar mediante ejemplos cada alternativa de 
conceptualización. Se ha privilegiado la intencionalidad didáctica a efectos 
de cumplir con el objetivo del trabajo.

Desde este punto de vista, el análisis no reflejará la sutileza descriptiva propia 
de la delimitación cartográfica de Sauvé (2004), por ejemplo, o la más recien-
te clasificación de Kronlid y Öhman (2013). Los esfuerzos de estos autores 
son muy valiosos en tanto nos recuerdan hasta qué punto las corrientes de 
educación ambiental se resisten a ser representadas en estructuras teóricas 
simples, las que pierden de vista buena parte de su riqueza. Sin embargo, 
tienen la desventaja de que -en su afán de retratar la diversidad de alter-
nativas- se valen de criterios de clasificación diferentes, lo que dificulta la 
identificación de las dimensiones en juego y sus derivaciones. 

Del análisis de las diferentes modulaciones antrópicas y no antrópicas se 
infiere que la oposición dicotómica entre biocentrismo-antropocentrismo es 
aplicable principalmente en el posicionamiento ontológico, más asociado a la 
afirmación teorética inicial. En el posicionamiento ético, salvo por las modula-
ciones extremas que no necesariamente contribuyen al mejor discernimiento 
ambiental, demostrará tener menos fuerza persuasiva. Cuando se accede al 
nivel de la praxis, cobra relevancia el nivel de complejidad de los problemas 
y tensiones que atraviesan la educación ambiental, lo que reduce incluso 
más esta inercia dicotómica.

La consideración de estos tres niveles de análisis filosófico (el de la ontología, 
el de los principios ético-ambientales y el de la praxis), así como su caracteri-
zación y propuesta de alternativas, permiten al educador ambiental asumir un 
posicionamiento más claro desde el cual poder iluminar la propia práctica. Esto 
resultará, en definitiva, en la propuesta de programas de educación ambiental 
que concilien mejor las demandas antrópicas y biocéntricas, vale decir, entre 
las necesidades concernientes al desarrollo y a la preservación ambiental.

Posicionamiento biocéntrico o antrópico en el nivel ontológico

Las respuestas a preguntas centrales acerca de la naturaleza de la persona 
humana, su lugar en el mundo, y sobre la relación de esta persona con el 
entorno, constituyen el centro del análisis ontológico. Ellas definen nuestro 



75

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

posicionamiento filosófico ambiental y nos inclinan hacia una perspectiva de 
corte antrópico o hacia una de corte biocéntrico o ecocéntrico. 

Ejemplos de tales preguntas son: ¿Existe una diferencia cualitativa entre el 
hombre y los restantes seres naturales? ¿Cuál es la naturaleza de la relación 
entre el ser humano y el ambiente natural? ¿Son los seres del reino natural 
sujeto de derecho en el mismo sentido que lo es el ser humano? En caso 
afirmativo, ¿cómo se determinan estos derechos y quién lo hace?

A continuación, se describirán, en un esfuerzo de síntesis algo excesivo, las 
modulaciones que pueden encontrarse dentro de cada perspectiva. 

Perspectiva antrópica o antropocéntrica

La perspectiva antrópica, cuando se aplica en el nivel ontológico, acentúa con 
mayor o menor énfasis el rol predominante de la persona humana sobre el 
reino natural. Para esta posición, la especie humana no es una entre otras, 
sino una especie superior. Los fundamentos de la concepción antrópica 
pueden ser diversos. Podemos identificar los siguientes enfoques generales:

Enfoque de la diferencia cualitativa: 

Es la posición que sostienen las religiones occidentales y las filosofías ba-
sadas en la cosmovisión greco-latina (fuente de buena parte del derecho 
occidental vigente), así como algunas de las cosmovisiones orientales. Los 
párrafos siguientes aludirán particularmente a la tradición de la filosofía de 
inspiración católica dado que ha configurado buena parte de la cosmovisión 
Iberoamericana. 

En ella se identifica a la persona humana como poseedora de una dimensión 
espiritual por la que se la diferencia esencialmente de los restantes seres 
vivientes. El reconocimiento de una dimensión espiritual no reductible a lo 
material posiciona al género humano en una escala cualitativamente superior 
a la de los restantes seres vivos. En esta línea se inscriben los planteamientos 
ambientales de Francisco, en su Encíclica Laudato Si (parr. 69, 90).

Esta visión no necesariamente reniega del carácter evolutivo de las especies, 
ya que reconoce la continuidad de aquello que llamamos “vida”, la que se 



76

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

expresa en un rango de niveles sin que se registren saltos abruptos entre 
especie y especie, género y género. Sin embargo, en el contexto de esta 
continuidad evolutiva, se identifica la novedad del espíritu como un elemento 
no reductible a la mera configuración orgánica. 

Si bien se reconoce la dependencia funcional de lo espiritual respecto de lo 
corporal (en tanto lo espiritual necesita de una base corporal para operar), 
la dependencia no es ontológica. Esto implica que el ser de lo espiritual no 
tiene ni puede tener su origen a partir de la evolución de la materia, ni su 
naturaleza ha de confundirse con la del organismo material.

El reino natural constituye un legado del que el ser humano debe hacerse 
cargo con responsabilidad, y sobre el que se tiene derecho a operar a efectos 
de procurar la subsistencia (Laudato Si, parr. 78, 116ss). 

Enfoque moderno de la superioridad de grado

Ciertos autores niegan la existencia de una diferencia esencial entre la especie 
humana y la de los animales superiores. Atribuyen al hombre, sin embargo, 
superioridad evolutiva respecto de las restantes especies. Al constituir un 
eslabón superior dentro de la cadena de seres vivientes, la inteligencia hu-
mana permite un señorío que no es necesariamente fundado en potestad 
divina, sino en adaptación natural. La diferencia no es esencial y cualitativa, 
sino de grado.

La idea de señorío puede constituir una cierta prerrogativa de utilización 
instrumental de la naturaleza, concebida como recurso al servicio de las 
necesidades del hombre. Es, indudablemente, la aspiración de muchos refe-
rentes de la modernidad ilustrada, que ha permeado gran parte de la tradición 
evolucionista del siglo XIX y que da origen a lo que, en la literatura ambiental 
se denomina “recursismo” o “conservacionismo” (Sauve, 2005, p. 20). 

La defensa de la racionalidad instrumental y el progreso ilustrado no tiene 
gran acogida en la educación ambiental, en la que prima más bien el des-
encanto posmoderno, la deconstrucción arqueológica del saber o el rescate 
de racionalidades no instrumentales. Sin embargo, sigue teniendo eco en 
ámbitos científico-tecnológicos en los que la confianza en las posibilidades 
de la ciencia empírica se mantiene, en ocasiones, sorprendentemente intacta. 



77

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Esta posición también toma forma solapada en algunas formulaciones con-
temporáneas que se analizarán a continuación. 

Enfoque holístico de la complejidad

Los acuerdos internacionales dieron relevancia a la noción de desarrollo 
sustentable, lo que originó una sobreabundancia de producciones académi-
cas destinadas a clarificar dicho concepto y dirimir su contenido. Lo común a 
dichas producciones tiene que ver con el reconocimiento del carácter sistémico 
u holístico de la cuestión ambiental (Bonnet, 2002; González Gaudiano, 1999; 
Stevenson, 2006; Leff, 2007).

En el marco de esta consideración holística, surgió también un claro con-
senso respecto de la inherente complejidad de la cuestión ambiental y de 
las limitaciones del binomio “antropía-biocentrismo” para describir dicho 
concepto. Esto sucede toda vez que se asume la condición tridimensional 
que lo caracteriza (en tanto abarca la dimensión social, económica y natural) 
o, incluso, cuatridimensional (si se concibe la dimensión institucional como 
variable independiente de la social). En esta visión, y siempre partiendo de su 
formulación teórica, los fines prioritarios de la perspectiva antrópica y los de 
la perspectiva biocéntrica tenderían a confluir, por lo que cabría hablar de una 
cierta “superioridad conceptual” del Desarrollo Sostenible y de la Educación 
para el Desarrollo Sostenible (Stevenson, 2006, p. 277). 

Surgen así posiciones como las del ambiocentrismo (Bonil, 2004, p. 7; Nava 
Escudero, 2013, p. 207ss) en las que se evita disolver lo social en visiones 
biologicistas, tanto como subordinar el orden biológico a flujos sociales y 
productivos. En definitiva, “se trata de aprehender una realidad multidimen-
sional en la que confluyen elementos no lineales, de diferentes niveles de 
espacialidad y temporalidad, con diferentes formas de interdependencia” 
(Leff, 1998, p. 194). 

Amparada en su aspiración generalista y conciliatoria, la noción de desarrollo 
sustentable asume un carácter de “utopía” en su sentido más literal: un lugar 
al que aspiramos llegar (del griego ευ: buen, τοπος: lugar). Constituye una 
idealización orientadora, que nos invita a mantenernos en movimiento hacia 
una determinada dirección, aún a sabiendas de que no resulta necesariamente 
asequible aquí y ahora. 



78

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

Precisamente por su carácter utópico, la utopía del desarrollo sostenible 
acoge a una diversidad de ontologías, explicitadas o no explicitadas. Ahora 
bien, lo usual, según advierten numerosos críticos, es que adquiera la forma 
de un “antropocentrismo del desarrollo sostenible” (Stenmark, 2017, p. 37) 
profundamente vinculado con la concepción moderna instrumentalista que 
se describiera anteriormente.

De allí que muchos críticos asocien la agenda educativa del Desarrollo Sos-
tenible (EDS) con el adoctrinamiento y la repetición acrítica de definiciones 
oficiales sobre la base de estándares estrechos (Sauvé, 2005; González 
Gaudiano, 1999, 2012; Stenmark, 2017, Adelman, 2017), lo cual se tras-
lada naturalmente en las orientaciones de la educación para el desarrollo 
sustentable:

Una preocupación central es que el discurso acerca del desarrollo susten-
table y, en consecuencia, de la educación para el desarrollo sustentable, 
mantiene una cosmovisión instrumental y antropocéntrica y excluye la 
consideración de la perspectiva ecocéntrica. La EDS todavía está domi-
nada por la cosmovisión industrial/tecnológica y se ha mantenido forman-
do parte del currículum oculto de la escolaridad (Koptina, 2014, p. 78). 

En definitiva, estos desvíos son herederos de la modernidad según Morin 
(2004, p. 28), Sauvé, (1999, 2017, p. 13) o Leff (2008, p. 18), en tanto siguen 
arraigados en una visión acerca de la relación entre el hombre y la naturaleza 
profundamente anclada en el paradigma de la razón instrumental, por lo que 
propiamente podrían quedar considerados en la modulación anterior.  

Ahora bien, muchos de estos mismos críticos intentan dar forma a una nue-
va “vía media” entre biocentrismo y antropocentrismo desde una ontología 
anti-moderna. En este intento, cuestionan la descripción del conocimiento 
humano en términos de “sujeto” y “objeto” (Ost, F., 2001, p. 277) y suscriben 
a los principios del paradigma de la complejidad planteado por Edgar Morin 
y reproducido en Latinoamérica por Rolando García (2006, p. 32). 

No es inusual advertir un sesgo fuertemente antrópico en sus declaraciones, 
como sucede en el caso de Enrique Leff, en quien nos concentraremos a 
continuación:

La racionalidad ambiental orienta las acciones sociales por los principios 
de la sustentabilidad, la autonomía, la autogestión, la democracia, la 



79

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

equidad y la participación. No es una racionalidad ecológica ceñida a los 
valores intrínsecos de la naturaleza que tanto reclaman el biocentrismo 
y el conservacionismo (Leff, 2004, p. 432).

La propuesta de Leff resulta afín no tanto a la ecología profunda de Näess y 
Rothenberg cuanto a la ecología social de Bookchin, “que imprime valores 
ecológicos y democráticos a la reorganización de la sociedad a partir de los 
principios de autonomía, convivencia, solidaridad, integración y creatividad, 
en armonía con la naturaleza” (Leff, 2004, p. 205). Recuérdese los términos 
del debate entre la ecología profunda y la ecología social desarrollado hacia 
fines de los años 90 en Europa, cuyos referentes principales fueron precisa-
mente Arne Näess y Murray Bookchin. Los defensores de la ecología profunda 
acusan de “antropocéntricos” a los de la ecología social, precisamente por 
acentuar la prioridad de “lo humano” en la cuestión ambiental, frente a la 
acusación inversa de misantropía que los segundos expresaban sobre los 
primeros (Bookchin, 1999).

Desde este punto de vista, la promoción de una racionalidad ambiental, una 
ética ambiental o un saber ambiental, constituyen aristas de un mismo anhelo 
de plasmar un modelo de desarrollo más equitativo. En definitiva, aquello que 
llamamos ambiente o complejidad ambiental “representa el campo en el que 
las formas del conocimiento y los procesos de aprehensión cognoscitiva de 
lo real transforman lo real mismo, que al mismo tiempo construye y destruye 
la realidad” (Leff, 2007, p. 51). 

El saber ambiental plantea una particular relación entre realidad y conoci-
miento: no sólo busca completar el conocimiento sobre la realidad existente, 
sino “orientar la construcción de otro orden social que no sería la proyección 
hacia el futuro de las tendencias actuales” (Leff, 1998, p. 199). Como puede 
observarse, el sesgo antrópico no guarda relación exclusivamente con una 
priorización ética, sino con una ontología que atribuye al universo simbólico 
una capacidad constructiva sobre aquello que llamamos “naturaleza”. Algo 
similar ocurre en el caso de Gonzalez Gaudiano quien, en su análisis sobre 
los ecos de las discusiones sobre educación ambiental, se reconoce grams-
ciano al concebir la prioridad de las prácticas educativas en particular, y las 
culturales en general, para transformar la realidad latinoamericana (González 
Gaudiano, 1999, p. 15).



80

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

Perspectivas no antrópicas: biocéntricas y ecocéntricas 

Como correlato de la posición antrópica en sus diversas modulaciones, 
pueden encontrarse aquellas teorías filosóficas que reniegan de cualquier 
diferencia esencial entre la especie humana y las restantes especies. No 
desconocen las evidentes diferencias de grado, pero se resisten a calificarlas 
en términos de superioridad o inferioridad.

Las posiciones no antrópicas, en general, “están de acuerdo en sostener 
que las cosas no humanas tienen derechos morales [moral standings], pero 
difieren unas de otras en el sentido de que algunas atribuyen derechos 
morales sólo a los individuos vivientes, mientras que otras abrazan la idea 
de que las especies y los ecosistemas también tienen derechos morales” 
(Stenmark, 2017, p. 61). Las primeras pueden ser llamadas “biocéntricas” y 
las segundas “ecocéntricas”.

El ecocentrismo radical o monismo ecocéntrico¸ según explica Stenmark 
(2016, p. 83) constituye una posición extrema que considera que el sistema, 
el todo ecológico, es sujeto de derecho; no así sus partes constitutivas. No 
tiene muchos adeptos en el contexto de la discusión ambiental. Las versiones 
moderadas del ecocentrismo tienen en común el reconocimiento de que los 
ecosistemas constituyen sujetos de derecho al igual que sus partes consti-
tutivas. El filósofo ambiental noruego Arne Näes puede ser considerado un 
referente de este tipo de ecocentrismo, no sin las debidas reservas (Bugallo, 
2011). 

Albert Schweitzer ha sido un defensor de ideas biocéntricas (2014, p. 7ss), al 
igual que Paul Taylor (1986, p. 80), Derrida (2003, p. 85) o Peter Singer. Este 
último cuestiona fuertemente lo que él denomina el principio de “santidad de 
la vida humana” (Singer, 1984, p. 97) y analiza la posibilidad de “intercam-
biabilidad” de los seres vivos. Le interesa saber en qué medida, por ejemplo, 
un pollo puede ser reemplazado por otro sin que esto suponga una injusticia 
para el pollo reemplazado.

La conclusión del planteamiento de Singer, que no estamos en condiciones 
de reproducir aquí en su totalidad, es que la especie humana no difiere on-
tológicamente de otras especies vivientes ni por su autoconsciencia, ni por 
su lenguaje, su capacidad de utilizar herramientas, ni por ningún otro rasgo 
exclusivo. Las diferencias evolutivas no constituyen fundamentos suficientes 
para una apelación a mayor nivel de jerarquía o dignidad:



81

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

De aquí que debamos rechazar la doctrina que pone la vida de los miem-
bros de nuestra especie por encima de la vida de los miembros de otras 
especies. Algunos miembros de otras especies son personas; algunos 
miembros de la nuestra no lo son (Singer, 1984, p. 126).

Bajo esta perspectiva, Singer cuestiona -incluso- la prerrogativa de atribuir el 
carácter de “personas” exclusivamente a los seres humanos, y explora la ardua 
empresa de bregar por el reconocimiento de derechos para los animales.

Implicancias del discernimiento ontológico para la educación ambien-
tal

La discusión ontológica tiene relevancia para el educador ambiental y para 
el educador en general. Primeramente, permite al docente tomar conscien-
cia sobre su propia posición (y acaso delimitarla con claridad). Este paso es 
fundamental para que, sobre todo en la educación ambiental de adolescentes 
y jóvenes, se explicite la orientación filosófica, lo que contribuye a crear con-
textos de honestidad y libertad intelectuales, y a favorecer el discernimiento 
de los alumnos.

Es legítimo que el educador cuente con un posicionamiento, y es saludable 
que pueda explicitarlo en tanto y en cuanto se ofrezcan posibilidades para 
reconocer y sostener otras alternativas. Este tipo de ejercicios poseen gran 
valor formativo en orden al desarrollo del pensamiento crítico, y preserva al 
educador del adoctrinamiento, a menudo floreciente en contextos de edu-
cación ambiental.

En este marco, el educador ambiental podrá presentar propuestas formativas 
que permitan a los alumnos:

- Comprender en qué medida los discernimientos ético-ambientales y 
los comportamientos están asociados a posicionamientos filosóficos. 
- Identificar o desarrollar un posicionamiento propio. 
- Contribuir a la comprensión de las alternativas rivales y ejercitar un 
diálogo y convivencia respetuosos de las diferencias.

Modelos ético-ambientales biocéntricos y antrópicos

Como se ha dicho, el análisis ético-ambiental procura discernir respecto de 
la valoración moral de una determinada acción con impacto ambiental a la 



82

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

luz de determinados principios y criterios de juicio. El foco de atención está 
centrado, por tanto, en la naturaleza de los actos (sus fines, intenciones y 
circunstancias) antes que en la naturaleza del sujeto humano que los ejerce.

Ahora bien, ¿cuáles son esos principios y criterios de valoración? En alguna 
medida éstos se constituyen como corolario de los supuestos ontológicos a 
los que se hiciera alusión en el primer apartado, y refieren a lo que la ética 
tradicional denomina “fines del obrar humano” (traducido al lenguaje de la 
sustentabilidad, “valores asociados al desarrollo sustentable”).

En atención a estos valores, la ética ambiental identifica claramente ten-
dencias antrópicas o biocéntricas. Generalizando, podría decirse que las 
tendencias antrópicas tienden a privilegiar aquellos bienes, fines o valores 
asociados con el desarrollo humano. Por su parte, las tendencias biocéntri-
cas priorizan los bienes, fines o valores asociados con el entorno natural y 
su preservación. 

Tendencias antrópicas 

Lo dicho no resulta suficiente para identificar la variedad de las modalidades 
antrópicas. Es preciso distinguir las distintas acepciones de lo que ha de 
entenderse por “desarrollo sustentable”, lo que abre a un gran abanico de 
modulaciones. Dicha noción bien puede quedar confinada a la más estrecha 
acepción de “bienestar económico”, o introducir mayores y más profundas 
esferas o dimensiones de lo humano-social, llegando a abarcar, como se ha 
visto, la integración con el entorno natural. El esfuerzo de discriminación de 
todas las posibles acepciones de la noción de “desarrollo” es tan rico como 
extenso, y ya otros han realizado el ejercicio de procurar una sistematización 
(Gallopin, 2003, p. 25-26). 

Es menos frecuente y más relevante para la actividad educativa intentar dis-
criminar los sujetos o destinatarios principales del mencionado desarrollo y, 
por otro lado, caracterizar el tipo de valoración que las tendencias antrópicas 
realizan sobre los bienes naturales. 

Modulaciones antrópicas en función del destinatario del desarrollo:

En el contexto de discernimientos ambientales, las posiciones antrópicas tien-



83

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

den a privilegiar el desarrollo humano, sea éste individual, intra-generacional 
o inter-generacional.

La perspectiva antrópica individualista alienta el consumo y el bienestar indivi-
dual como clave del desarrollo de los pueblos y las naciones. Este paradigma 
suele estar asociado a tradiciones económicas neo-liberales (Sauvé, 2017, 
p. 224) que alientan la generación de riqueza a partir de mecanismos de 
mercado basados en la oferta y la demanda, y en los que los límites éticos 
del consumo están regulados exclusivamente por la necesidad de los sujetos 
(muy expuesta a sutil manipulación) y la disponibilidad de los recursos.  Se 
trata de la perspectiva del consumismo, destinatario principal de las críticas 
de gran parte de los teóricos de la educación ambiental.

Ahora bien, debe evitarse la asociación lineal entre perspectiva antrópica y 
el individualismo consumista neoliberal. Cabe sostener un paradigma ético 
antrópico que cultive altas dosis de altruismo y generosidad. Cuando el foco 
de esta atención se concentra en el desarrollo de grupos sociales de la pro-
pia generación, más o menos extendidos, estaremos en presencia de una 
perspectiva antrópica con foco en el desarrollo intra-generacional. 

Esta modulación podría segmentarse también en subgrupos, conforme se 
prioricen los intereses de una nación, cultura o grupo social determinado. El 
caso del eco-feminismo, por ejemplo, alienta la promoción de lo femenino, por 
alentar un conjunto de disposiciones y condiciones más proclives a armonizar 
con las necesidades del entorno natural. 

En el marco de esta caracterización antrópica, también podemos encontrar 
a aquellos movimientos que promueven mayores niveles de equidad geopo-
lítica y que custodian la adecuada asignación de niveles de responsabilidad 
entre países del primer mundo y del tercer mundo, lo que permite abrir jui-
cios respecto del rol de los organismos internacionales en esta materia (de 
Mooerlose, 2015).

Resulta difícil distinguir a priori la modulación anterior con aquella que privi-
legia el desarrollo inter-generacional. Ésta se alinea detrás de la proclama 
del “Informe Bruntland” y su ya tradicional definición del desarrollo sosteni-
ble, concebido como aquel que “satisface las necesidades del presente sin 
comprometer las necesidades de las futuras generaciones”. También aquí 
podríamos encontrar matices según se pretenda privilegiar el desarrollo de 
futuras generaciones del propio grupo social, de la propia nación o región o 
de la humanidad en su conjunto. 



84

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

En cualquiera de estos casos, claro está, la preservación ambiental-natural 
es concebida como una condición ineludible para el desarrollo auténtico de 
los pueblos y ciudadanos, aunque cabe que este requisito asuma una con-
notación instrumental, en el sentido que se analizará a continuación. 

Modulaciones antrópicas en función de la valoración de los bienes 
ambientales

Si las perspectivas éticas antrópicas privilegian los fines concernientes al 
desarrollo humano en lo concreto del discernimiento ambiental, ¿qué valo-
ración realizan sobre los fines y valores del entorno natural?

Ya se ha mencionado la posición antrópica del instrumentalismo moderno, 
que concibe al entorno natural como recurso disponible para el desarrollo 
humano, vale decir, como instrumento y no como un bien en sí mismo. En 
términos de Charles Taylor (Taylor, 1976, p. 290), el instrumentalismo mo-
derno no atribuye “valoración fuerte” sino “valoración débil” a la naturaleza. 
Stenmark (2016, p. 32), por su parte, ensaya una distinción semejante al 
discriminar entre valoración instrumental (instrumental value), valoración 
intrínseca (intrinsic value) y valor inherente (inherent worth).

Ahora bien, así como es un equívoco usual identificar la perspectiva antrópica 
exclusivamente con el individualismo, también lo es identificarla con la defensa 
de cosmovisiones instrumentalistas o de valoración débil, como sucede en 
el caso de Gagnon, Thompson y Barton (1994), Adelman (2017), o Kromlid y 
Öhman (2013). Este error surge de asumir una falsa disyuntiva de base, que 
podría describirse se la siguiente manera: «O se concibe a la naturaleza como 
un bien en sí mismo, se la valora por lo que es en sí con independencia del 
provecho que podamos sacar de ella (y se es, por tanto, biocéntrico), o se la 
concibe como recurso al servicio de las necesidades humanas (y se es, por 
tanto, antrópico)». Esta falsa disyuntiva deja sin consideración un espectro 
de posibles alternativas antrópicas no instrumentalistas.

Cabe distinguir, por tanto, la existencia de enfoques antrópicos instrumen-
talistas o de valoración débil del ambiente natural y enfoques antrópicos 
de valoración fuerte del entorno natural. Un referente de este último grupo 
es, por ejemplo, Francisco y su Laudato Sí (parr. 10ss) quien rescata la 
prédica franciscana del hermanamiento con la naturaleza (expresada en el 
llamamiento al “hermano sol” y la “hermana luna”) y la concibe no sólo como 



85

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

fuente de recursos, sino también –y principalmente- como don y “casa común” 
(Laudato Sí, parr. 76ss). Esto implica el reconocimiento del valor intrínseco 
de lo natural, así como el de la propia finitud de la condición humana, lo que 
conlleva a una visión despojada de la ambición, soberbia y auto-confianza 
de la razón iluminista.

No hay contradicción filosófica en admitir – a la par que valor instrumental 
-  valor intrínseco del entorno natural, y hacerlo desde una posición ética 
antrópica. El conflicto ambiental es concebido, bajo esta perspectiva, como 
una contraposición entre valoraciones fuertes que resultan incompatibles en 
un contexto dado.

Las limitaciones inherentes a este trabajo impiden abordar la problemática 
contemporánea concerniente a la “valoración intrínseca”. El desafío filosófico 
que deben resolver los partidarios de la “valoración fuerte” tiene que ver con 
la justificación de la pretendida objetividad, universalidad y transversalidad 
de los valores éticos ambientales, lo que permite ubicarlos en la categoría de 
“derechos humanos de tercera generación” (Gil Pérez y Vilches, 2017). En 
otras palabras, el reconocimiento de que ciertos bienes asociados al desarrollo 
sostenible resultan dignos de valoración transcultural, con independencia del 
juicio o criterio individual o cultural social.

Tendencias no antrópicas biocéntricas o ecocéntricas

Las tendencias no antrópicas coinciden con las antrópicas de valoración fuerte 
al atribuir valor intrínseco a los seres del entorno natural. No hay posiciones 
no antrópicas instrumentalistas. Aunque sí existen, como recuerda Stenmark 
(2017, p.63), posiciones no antrópicas de valoración indiferenciada (que atri-
buyen a los seres naturales idéntico valor) o de valoración diferenciada (en 
las que no todo valor intrínseco es idéntico). Por cierto, esta distinción traduce 
en la esfera ética los principios ontológicos que diferencian al ecocentrismo 
del biocentrismo.

¿En qué se diferencian, por tanto, las posiciones antrópicas de valoración 
fuerte con las posiciones no antrópicas? La diferencia puede resultar sutil, 
pero es radical cuando se aplica a contextos de discernimiento ético ambiental: 
cuando no resulta posible conciliar la preservación ambiental con el desarrollo 
económico o social, la perspectiva no antrópica privilegiará la preservación 
del entorno y estará mayormente dispuesta a resignar total o parcialmente 



86

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

los beneficios que acarrea el desarrollo para las personas y sociedades.

Así como pueden distinguirse modulaciones de la antropía en función del 
tipo de valoración que se tenga sobre “lo natural”, también las posiciones 
no antrópicas (ecocéntricas o biocéntricas) pueden admitir gradaciones o 
modulaciones en función de su valoración sobre “lo humano”, concebido en 
sus diversas manifestaciones. 

Como hemos visto, una posición extrema interpretará la acción humana como 
invasiva del entorno natural y pretenderá minimizar al punto máximo su im-
pacto. Las versiones moderadas se distinguen por aceptar la legitimidad de 
las necesidades humanas, llegando en algunos casos a reconocer que las 
vinculadas con el ser humano tienen un valor individual mayor, incluso, que 
las del reino natural (Stenmark, 2017, p. 90). Como podrá verse, posiciones 
de este último tipo resultan casi indiscernibles de las versiones moderadas 
de antropocentrismo. 

La importancia de los modelos éticos en la educación ambiental

La educación ambiental abarca no sólo una tarea de identificación relativa 
al propio posicionamiento ontológico. También compromete una reflexión y 
discernimiento respecto de:

- los destinatarios del desarrollo humano sustentable,
- la valoración de los bienes ambientales.

En este punto también se ofrecen alternativas filosóficas para que el edu-
cador identifique y precise su propio modelo ético-ambiental, configurado 
en el marco de las tendencias y modulaciones descriptas. No es lo mismo 
asumir una perspectiva individualista del desarrollo, que dejarse interpelar 
por el Informe Bruntland. Las conductas a promover serán bien diferentes 
si se asume una concepción instrumental o si se identifica una valoración 
fuerte de la naturaleza, incluso desde una perspectiva ontológica antrópica. 
El modelo ético ambiental basado en una concepción del hombre como 
parásito del ambiente orientará a la conquista de valores muy lejanos a los 
del desarrollo humano.

En este discernimiento que media entre el posicionamiento ontológico y la 
práctica ambiental concreta se ubica este segundo ámbito de educación 
ambiental, al que suele prestársele poca atención, aun cuando resulta fun-
damental para orientar la propuesta educativa.  



87

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Las tensiones del discernimiento ambiental: 
 
Posiciones moderadas y extremas 

Mientras que en la dimensión ontológica resulta inevitable tomar partido - 
aunque sea de manera no reflexiva- a favor de una determinada concepción 
(biocéntrica o antrópica), en la dimensión ética la aplicación unívoca de los 
principios biocéntricos o antrópicos resulta problemática dada la existencia 
de matices y alternativas no excluyentes. Por eso se menciona la existencia 
de modulaciones tendenciales (que actúan al modo de tendencias a obrar 
conforme ciertos principios). Cuando se accede al nivel de la acción concreta, 
la complejidad se acrecienta incluso más y resulta mucho más difícil esta-
blecer criterios de clasificación y posicionamiento. La acción nos ubica en la 
intersección bajo la cual los principios ético-ambientales se confrontan con 
las tensiones y circunstancias particulares del discernimiento ético-ambiental.

Encontramos, por un lado, la tensión de la escala espacio-temporal: el dis-
cernimiento ambiental ocurre sobre problemas que tienen una localización y 
una historia, lo que implica el arrastre de responsabilidades o irresponsabili-
dades (no necesariamente atribuibles a individuos y sociedades presentes), 
así como impactos geográficos. Esta historia e impactos suelen ser difíciles 
de dimensionar. Se encuentran inmersos y atravesados por conflictos que 
subsisten y se extienden en el tiempo. O que duermen en estado de latencia 
esperando la ocasión propicia para poder resurgir. 

Asimismo, los discernimientos ambientales se anclan en un presente en el 
que confluyen no sólo las deudas del pasado sino también las necesidades 
del presente, así como las expectativas sobre el futuro. El discernimiento 
ético-ambiental debe considerar simultáneamente estos tres planos, y en una 
escala geográfica suficientemente amplia, lo que habitualmente supone una 
priorización a favor de ciertos planos o dimensiones por sobre otros. Para un 
mismo individuo o grupo social, algo puede resultar perjudicial en el presente, 
pero beneficioso para el futuro, o a la inversa; puede ser reparador de una 
deuda pasada y, al mismo tiempo, generador de una inequidad futura. Lo be-
neficioso para una región puede ser perjudicial para otra, en el presente o en 
el futuro, o beneficiosa en pequeña escala, pero perjudicial en escala mayor.

Estrechamente vinculada con la tensión espacio-temporal, sobreviene la 
tensión vinculada con los destinatarios del discernimiento ambiental ya 
descripta. Los conflictos ambientales no sólo interpelan a individuos, sino 



88

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

también a sociedades o grupos sociales mayores o menores, y no de manera 
homogénea, ni respondiendo a intereses acordados. Una situación puede 
resultar no problemática para un ciudadano individual, pero sí para un grupo 
social, o lo contrario. O puede resultar beneficiosa para un grupo social y no 
para otro, para una nación y no para otra.

Los conflictos ambientales conllevan también una tensión entre lo explícito y 
lo implícito en materia de intereses e intenciones. Es evidencia cotidiana que 
una persona puede orientarse a los fines más nobles con las intenciones más 
espurias. Puede ajustarse a derecho en términos formales mientras procede 
de modo no ético. 

Por desgracia, los discernimientos ambientales constituyen materia fértil para 
el falseamiento y la degradación de los intereses e intenciones. En nombre del 
desarrollo y la prosperidad social pueden promoverse retornos individuales o 
corporativos deshonestos. Asimismo, cabe invocar el derecho de los pueblos 
originarios simplemente como pantalla para acumular poder o influencias. La 
tensión entre lo jurídicamente lícito (explícito) y lo éticamente ilícito (implícito) 
también ocupa su lugar en el discernimiento ético-ambiental.

Finalmente, en lo concerniente no ya a los fines ni a las intenciones, sino 
a los medios, el discernimiento ambiental debe resolver también la tensión 
entre el punto de vista técnico, el social y el normativo. Con frecuencia, los 
desafíos ambientales configuran problemas técnicos de alta complejidad. Es-
tos interpelan a la comunidad científica, que adquiere progresivamente mejor 
comprensión y dominio sobre las distintas dimensiones del problema y sus 
soluciones parciales, incorporando tecnología al servicio de la preservación 
ambiental en el contexto de las necesidades de desarrollo económico y social. 

El diálogo técnico, de vocación pragmática, anclado en la lógica de la argu-
mentación de la ciencia empírica, se ve confrontado por el lenguaje de las 
disciplinas sociales y su lógica endémica, a menudo suspicaz de la razón 
tecnológica, a la que consideran - no sin razones de peso - parte interesada 
en los conflictos ambientales (Rutherford, 2000, p. 162ss). En este contexto, el 
discernimiento ambiental enfrenta la ardua tarea de poner en diálogo no sólo 
temáticas o lenguajes específicos, sino también, idiosincrasias, psicologías 
y culturas epistémicas. 

Como puede verse, la confluencia de las diversas tensiones, cuya incidencia 
puede variar notablemente en cada circunstancia particular, configura un 
territorio de discernimiento en el que generalmente resulta difícil establecer 



89

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

fronteras nítidas entre el bien y el mal, lo deseable o indeseado, lo inviable 
y lo posible. 

En escenarios semejantes bien puede suceder que el discernimiento de un 
“preservacionista” privilegie el desarrollo económico y social (cual “desarrollis-
ta”), considerando las necesidades que lo originaron, las soluciones técnicas 
a la mano, sus costos, circunstancias de aplicación, impactos negativos y 
positivos, etc. La posición inversa cabe también ser legítimamente sostenida.

La complejidad de las circunstancias del discernimiento ambiental nos expone, 
por tanto, a un último tipo de posicionamiento filosófico, que definiremos (so-
bre-simplificadamente) apelando al tradicional binomio “moderado/extremo”. 
Los posicionamientos ético-ambientales moderados, tanto de la perspectiva 
antrópica como de la biocéntrica, se distinguen de los extremos por reconocer 
la legitimidad de los valores que custodian sus versiones rivales. Asimismo, 
expanden su horizonte temporal de análisis más allá del tiempo presente, y 
procuran mayor universalidad, vale decir, una mayor trascendencia respecto 
del interés individual de sujetos o especies. En definitiva, se muestran más 
permeables a aceptar y considerar la complejidad sistémica propia de la 
problemática ambiental y su particular dinamismo.

Por el contrario, las versiones más extremas del biocentrismo y de la antropía 
relativizan la legitimidad de los fines custodiados por sus versiones rivales, 
a la par que restringen su horizonte de análisis a una de sus dimensiones 
(presente, pasado o futuro), y abarcan menor nivel de universalidad, ya que 
se concentran en necesidades de una parte. Pueden ostentar pretensiones 
de comprensión de la complejidad, pero esto no queda demostrado en la 
formulación de sus principios teoréticos ni sus conclusiones éticas. 

Educación ambiental extrema o moderada

Es un riesgo inherente a la educación en general, y a la educación ambiental 
en particular, el de sobre simplificar la descripción de los problemas a tratar. 
Esto puede resultar de la necesidad de garantizar una adecuada trasposición 
didáctica, así como del indispensable ajuste de las propuestas didácticas al 
grado de maduración cognitivo-emocional de los destinatarios.

Lo cierto es que la educación ambiental exige como ninguna otra esfera edu-
cativa una atención especial a la complejidad inherente a los problemas 



90

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

ambientales y sus correspondientes tensiones. Este esfuerzo requiere por 
parte del educador un nivel de comprensión muy logrado sobre la magnitud, 
multidimensionalidad y pluricausalidad de estos problemas y tensiones, así 
como un persistente esfuerzo por ejercitar la moderación intelectual de sus 
juicios. 

El reconocimiento de la complejidad –presentada con la didáctica y bajo los 
criterios que resulten más apropiados-, así como la efectiva moderación de 
los juicios en contextos educativos, conlleva un profundo valor educativo que 
trasciende la formación exclusivamente ambiental: constituye una plataforma 
indispensable para la formación de futuros ciudadanos del siglo XXI, un siglo 
caracterizado precisamente por el paradigma de la complejidad (Morin, 1990).

Conclusiones

La descripción del posicionamiento ambiental en términos de biocentrismo o 
antropía admite diferentes acepciones y gradaciones en función del nivel de 
análisis filosófico en que se aplique, el ontológico o el ético. Habitualmente, 
los autores no distinguen entre ambos niveles de análisis, lo que genera el 
equívoco usual de identificar la perspectiva antrópica exclusivamente con el 
consumismo neoliberal o con el instrumentalismo moderno. 

A la par de estos equívocos, la confusión de planos de análisis conlleva un 
peligro incluso mayor: el de trasladar al nivel ético la oposición dicotómica 
que sólo tiene validez y pleno sentido –en cuanto oposición- en el plano on-
tológico. En efecto, dado que el posicionamiento ontológico se ejerce en el 
marco de convicciones profundas sobre la naturaleza de la persona humana 
y su lugar en el mundo, admite y exige una toma de posición a favor o en 
contra de alguna de las modulaciones de la antropía o el biocentrismo y se 
revela inconmensurable respecto de otras posiciones rivales. 

Como contrapartida, el biocentrismo y antropocentrismo éticos se configuran 
como variables tendenciales del comportamiento, esto es, tendencias a operar 
o pensar privilegiando un determinado conjunto de bienes o valores por sobre 
otros. De allí que puedan y deban admitirse niveles de ambigüedad, incluso 
cuando se ha asumido un modelo ético-ambiental determinado. Una persona 
con tendencia ética biocéntrica podrá asumir posiciones éticas antrópicas si 
interpreta que las circunstancias lo exigen puntualmente.



91

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Esta posible ambigüedad situacional se complementa con otra más radical 
y constitutiva del discernimiento ético-ambiental, fundamentalmente cuando 
los principios inherentes al modelo ético-ambiental se confrontan con las cir-
cunstancias particulares sobre las que corresponde actuar o emitir valoración. 
El biocentrismo ético moderado podrá reconocer la legitimidad de los bienes 
asociados con el desarrollo social y económico, aun cuando tendencialmente 
esté comprometido con los valores de la preservación ambiental. 

Paralelamente, en visiones antrópicas moderadas que privilegian el desarro-
llo social y económico, cabrá defenderse con especial vigor la preservación 
ambiental como condición insoslayable del desarrollo socio-económico de 
generaciones presentes y futuras. 

En ambos casos hay mayor consciencia sobre la universalidad y amplitud 
de horizonte temporal inherente a la cuestión ambiental. También un mayor 
reconocimiento sobre las tensiones que la atraviesan, lo que genera una 
menor tendencia a la polarización. Por esta razón, en el posicionamiento 
ético-ambiental, el caudal de inercia dicotómica demostrará ser inversamente 
proporcional al nivel de complejidad y riqueza conceptual con que se repre-
senten las modulaciones del biocentrismo y la antropía. 

Trasladado al campo de la educación ambiental, estas reflexiones alertan 
sobre la importancia de que todo docente configure su tarea en el marco 
de: a. un posicionamiento ontológico personal suficientemente madurado y 
explicitado; b. un modelo ético-ambiental que reconozca los diversos planos 
valorativos en juego, y sus correspondientes niveles de ambigüedad y com-
plementariedad; c. adquiera una comprensión suficiente sobre la complejidad 
de los problemas ambientales y sus tensiones, de modo tal de desarrollar 
una visión moderada en sus juicios y propuestas.

La ausencia de estos elementos contribuye al arraigo de posiciones extremas, 
estrechas, en las que el posicionamiento ético se confunde con el posicio-
namiento ontológico y se banalizan los problemas. Cuando esto ocurre, los 
desafíos ambientales se convierten en escenarios de discusión ideológica, 
antes que en oportunidades para mejorar nuestra comprensión sobre la 
realidad, y la convivencia con nuestros semejantes y con nuestro entorno. 



92

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

Referencias:

Adelman, S. (2017). The sustainable development goals: Anthropocentrism 
and Neoliberalism.  French, D. and Kotzé, L. (eds.). Sustainable Development 
Goals: law, theory and implementation. Cheltenham: Edward Elgar, 15-40.

Bonnet, M. (2002). Education for sustainability as a frame of mind. Envi-
ronmental Education Research, 8 (1), 9-20.

Bonil, J. et al. (2004). Un nuevo marco para orientar las respuestas a 
las dinámicas sociales. El paradigma de la complejidad. Investigación en la 
escuela, 57.

Bookchin, M. (1999). Social Ecology versus Deep Ecology. Witoszek, N. 
y Brennan, A. Philosophical Dialogues. Lanham: Rownman & Littlefield.

Bugallo, A.I. (2011). La filosofía ambiental en Arne Näess. Influencias de 
Spinoza y James. Río Cuarto: ICALA.

Colucci-Gray et al (2006). From Scientific Literacy to Sustainability Literacy: 
An Ecological Framework for Education. Wiley Interscience.

de Moerloose, S. (2015). The World Bank’s Sustainable Development 
Approach and the Need for a Unified Field of Law and Development Studies 
in Argentina. Law and Development Review, 8 (2), 361–388.

Derrida, J. y Roudinesco, É. (2003). ¿Y mañana qué…? México: Fondo 
de Cultura Económica.

Gagnon, Thompson y Barton, 1994). Ecocentric and anthropocentric 
attitudes toward the environment. Journal of Environmental Psychology, 14, 
149-157.

Gallopin, G. (2003), Sostenibilidad y desarrollo Sostenible: un enfoque 
sistémico. Santiago de Chile: Cepal.

García, Rolando (2006). Sistemas complejos. México: Gedisa.



93

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Gil Pérez, D. y Vilches, A. (2017). Educación para la sostenibilidad y edu-
cación en derechos humanos: dos campos que deben vincularse. Teoría de 
la Educación, 29, 1-2017, 79-100.

González Gaudiano, E. (1999). Otra lectura a la historia de la educación 
ambiental en América Latina y el Caribe. Tópicos en educación ambiental, 
1 (1), 9-26.

González Gaudiano, E. (2012). La ambientalización del currículum escolar: 
Breve recuento de una azarosa historia. Profesorado. Revista de curriculum 
y formación del profesorado, 16, 2, 15-24.

Hitzhusen, G.E. (2007). Judeo Christian theology and the environment: 
moving beyond scepticism to new sources for environmental education in the 
United States. Environmental Education Research, 13, 1, 55-74.

Kopnina, H. (2014). Revisiting Education for Sustainable Development 
(ESD): Examining Anthropocentric Bias through the Transition of Environmen-
tal Education to ESD.  Sustainable Development, 22, 73-83.

Kronlid, D.O. y Öhman, J. (2013). An Environmental Ethical Conceptual 
Framework for Research on Sustainability and Environmental Education. 
Environmental Education Research, 19 (1), 21-44.

Leff, E. (1998), Saber ambiental. Sustentabilidad, racionalidad, compleji-
dad, poder. México: Siglo XXI.

Leff, E. (2004). Racionalidad ambiental. La reapropiación social de la 
naturaleza. México: Fondo de Cultura Económica.

Leff, E. (2007). La complejidad ambiental. Gaia Scientia, 1 (1), 47-52.

Leff, E. (2008). Discursos sustentables. México: Siglo XXI.

Morin, E. (2004). Preface. L´Actualité Poitou-Charentes, N°63, janvier-
février-mars, 28-31.

Morin, E. (1990). Introducción al pensamiento Complejo. Madrid: Gedisa



94

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
6(11). 2019

Murga Menoyo, M. y Novo, M. (2017). Sostenibilidad, desarrollo “glocal” 
y ciudadanía planetaria. Referentes de una pedagogía para el desarrollo 
sostenible. Teoría de la educación, 1-2017, 55-78.

Nava Escudero, C. (2013). Ciencia, ambiente, derecho. Instituto de Inves-
tigaciones Jurídicas. UNAM. México.

Ost, F. (1996). Naturaleza y Derecho. Para un debate ecológico en pro-
fundidad. Bilbao. Ediciones Mensajero.

Rutherford, P. (2000). Ecología, ciencia natural y biopolítica. Revista Me-
xicana de Sociología, 62, 3, 147-165.

Sauvé, L. (1999). La educación ambiental entre la modernidad y la posmo-
dernidad: en busca de un marco de referencia educativo integrador. Tópicos 
en Educación Ambiental, 1 (2), 7-25.

Sauvé, L. (2005). Uma cartografia das corrientes em educaçao ambiental. 
Sato, M. et Carvalho, I. (Dir.). Educação ambiental - Pesquisa e desafios. 
Porto Alegre: Artmed, 17-46.

Sauvé, L. y Asselin, H. (2017). En Réponse A L´Instrumentalisation de 
L´École comme Antichambre du Marche du Travail: L´Education A L´Écoci-
toyenneté. Teoría de la educación, 1-2017, 217-244.

Schweitzer, A. (2014). Reverence for Life: The Ethics of Albert Schweitzer 
for the Twenty-First Century. New York: Open Road.

Singer, P. (1991). Ética práctica. Barcelona: Ariel.

Stenmark, M. (2017). Environmental Ethics and Policy Making. New York: 
Routledge.

Taylor, C. (1976). Responsibility for Self. Amelie Oksenberg Rorty (ed.), 
The Identities of Persons, California: California University Press, 281-299.


