Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educagdo

Titulo del articulo / Titulo do artigo: Pedagogias
emancipadoras; tensiones biopoliticas: Saul Taborda

Autor(es): Carlos Alberto Casali
Ao de publicacién / Ano de publicacdo: 2022

DOI: 10.63314/FKLY9239

Citacion / Citacao

Casali, C. A. (2019). Pedagogias emancipadoras; tensiones
biopoliticas: Saul Taborda. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofia
de la Educacién, 6(11), 11-28. https://doi.org/10.63314/FKLY9239

“~9o% ALFE

ey i . . .
Pt Asociacion Latinoamericana



https://doi.org/10.63314/FKLY9239

bt by

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

Volumen 6 - Numero 11 - 2019

pp. 11-28

Pedagogias emancipadoras; tensiones biopoliticas:

Saul Taborda

Carlos A. Casali

Universidad Nacional de Lanus; Universidad Nacional de Quilmes

ccasali001@hotmail.com

@ https://orcid.org/0000-0001-6094-8889

Licenciado en Filosofia (UBA) y Doctor en Filosofia (UNIa). Docente e investigador en
las Universidades Nacionales de Lanus y de Quilmes. Miembro de la Red Argentina
de Filosofia de la educacion (REDAFE). Publico: Cursos de la filosofia (UNQ, 2017);
Filosofia de la educacion (en colaboracion, UNQ 2016) y La filosofia biopolitica de

Saul Taborda (Unla, 2012).

Resumen - Resumo - Abstract

Se caracteriza la biopolitica
como un enfoque o perspec-
tiva tedrica que intenta poner
en relacion dos elementos
dificilmente relacionables.
Esos elementos, cuyas 16-
gicas son divergentes aun-
que no contradictorias, se
articulan en una relacion
tensa: la comunidad de vida.
Ubicamos lo biopolitico como
realidad y como objeto de
analisis en el origen de la
modernidad (en coincidencia
con las interpretaciones de
Foucault y Roberto Esposito)
y, después de presentar la
relacion entre vida y politica
en la descripcién que hace
Aristoteles de la comunidad
clasica, nos servimos de la
idea de dispositivo inmunitario
desarrollada por Esposito,
para mostrar ciertos mecanis-
mos pedagodgicos que fueron

A biopolitica caracteriza-se
como enfoque o perspectiva
tedrica que tenta relacionar
dois elementos dificilmente
relacionaveis. Aqueles ele-
mentos, de légicas divergen-
tes mas n&o contradictorias,
articulam-se numa relacao
tensa: a comunidade de vida.
O término Biopolitico utilizado
como explicacéo da realidade
e como objeto de analisis na
origem da modernidade (em
coincidéncia com as interpre-
tacdes do Foucault e Roberto
Esposito) e, logo de apre-
sentar a relacdo entre vida e
politica na descripcéo que faz
Aristételes da comunidade
clasica, utilizamos a ideia de
dispositivo inmunitario des-
envolvido por Esposito, para
mostrar mecanismos peda-
gogicos que foram formando
a subjetividade moderna, par-

Biopolitics is characterized
as a point of view or theorical
perspective that attends to
relate two elements that are
not easy to relate. Those
elements, wich are divergent
though not contradictory, are
joined in a tense relationship:
community life. We place
biopolitics as a fact and as
a subject of analysis in the
origin of modernity (in coin-
cidence with Foucault and
Roberto Esposito’s interpre-
tation), and after showing the
relationship between life and
politics, within the description
made by Aristoteles of classic
community, we take the idea
of immune device developed
by Esposito in order to de-
monstrate certain pedagogic
mechanisms wich has been
shaping the idea of modern
subjectivity, particularly in

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

11



12

dando forma a la subjetividad
moderna, particularmente en
la Argentina. Planteamos las
pedagogias emancipadoras
como una posible reversion
del dispositivo inmunitario y
apoyamos esa posibilidad
en los planteos politicos y
pedagdgicos de Saul Ta-
borda, cuya aporte tedrico
describimos en sus rasgos
mas generales, fundamental-
mente en su discusién con el
modelo sarmientino

ticularmente na Argentina.
Nés apresentamos as peda-
gogias emancipatoérias como
uma posivel reversdo do
dispositivo inmunitario e nés
apoiamos essa posibilidade
nas politicas pedagogicas
de Saul Taborda, onde seu
aporte teorico foi expresso
de maneira geral, fundamen-
talmente em sua discusao
com o modelo sarmientino.

Argentina. We present emanci-
patory pedagogies as a possible
revertion of the immune device,
and support that possibility in
Saul Tabordas’s political and
pedagogical statementes, whose
theorical thoughts we describe
generally, fundamentally in dis-
cussion with sarmientino model.

Palabras Clave: biopolitica-pedagogias emancipadoras-Saul Taborda

Palavras-chave: Biopolitica- pedagogias emancipadoras-Saul Taborda

Keywords: biopolitics-emancipatory pedagogies-Saul Taborda

Recibido: 03/10/18

Para citar este articulo:

Aceptado: 16/03/19

Casali, CA. (2019). Pedagogias emancipadoras; tensiones biopoliticas: Saul Taborda
Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion. 11(6). 11-28.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751

6(11). 2019

@00



Pedagogias emancipadoras; tensiones biopoliticas:
Saul Taborda

l.- Comunidad clasica y comunidad disociada.

Que el hombre es un viviente politico (zoon politikon) ya fue dicho por Aris-
tételes (1970, 1253 a 2-3). A partir de alli quedé caracterizado el esquema
estructural que organiza la comunidad clasica: lo politico comienza alli donde
la vida adquiere su propia forma y, vuelta sobre si misma, no hace mas que
repetir su ciclo para liberar formas de vida mas elevadas, abiertas al logos.
La vida doméstica (oikos) puesta al servicio de la vida politica (polis). Servi-
dumbre y libertad. La comunidad clasica es una comunidad tradicional: en
ella nada puede ser alterado. La comunidad clasica es un molde que moldea.
La légica que organiza su dinamismo es la de lo mismo y lo otro (identidad y
diferencia). El viviente que tiene logos reune lo diverso dentro de un molde
discursivo (logos)'. Es en funcion del logos que la comunidad se organiza
en dos planos diferenciales: la comunidad doméstica (oikos) y la comunidad
politica (polis). Esos planos diferenciales estan determinados por relaciones
de poder: poder despotico (entre desiguales) y poder politico (entre iguales).
Y suponen (o determinan) formas de la subjetividad diferenciadas: no libres
y libres. Los perfiles del (hombre) libre se ven mas nitidos por contraste con
el no-libre; es decir, con esas formas de la subjetividad que se constituyen
en las relaciones de servidumbre, que son tres: la despética (despotike), la
conyugal (gamike) y la paternal (teknopoietiken) (cfr. ibidem, 1253 b 9-10).
Uno manda (el despotes), los otros obedecen (son mandados: arkhesthai).
La comunidad clasica es un molde que moldea, da forma a su contenido y
se adapta a él, no produce su contenido pero, al darle forma, lo informa y
transforma: “el libre (eleutheron) rige al esclavo (doulou) de otro modo que
el varén (arren) a la hembra (theleos) y el hombre (aner) al nifio (paidos), y
en todos ellos existen las partes del alma, pero existen de distinto modo: el
esclavo carece en absoluto de facultad deliberativa (bouleutikon); la hembra la
tiene, pero desprovista de autoridad (akuron); el nifio la tiene, pero imperfecta
(ateles)” (ibidem, 1260 a 9-14). Cabe recordar aqui el argumento critico —e
ironico- de Rousseau: “Aristoteles [...] habia dicho [...] que los hombres no
son naturalmente iguales, ya que unos nacen para la esclavitud y otros para

la_dominacion. Aristételes tenia razén, pero tomaba el efecto por la causa.
1 “La razon por la cual el hombre es, mas que la abeja o cualquier animal gregario,
un viviente politico es evidente: la naturaleza, como solemos decir, no hace nada en
vano, y el hombre es el Unico viviente que tiene logos” (Aristoteles, 1970, 1253 a 7-10).

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

13



14

Todo hombre nacido en la esclavitud nace para la esclavitud, nada es mas
cierto” (Rousseau, 2003, libro I, capitulo Il, p.44). El polites manda a quien
es capaz de obedecer y el que obedece lo hace porque su /ogos no tiene el
grado de perfeccion que tiene el del polites: tiene suficiente logos como para
comprender lo que se le ordena pero no lo suficiente como para autodeter-
minarse en el sentido de la praxis (ética y politica).

La comunidad clasica termina su ciclo cuando, con la modernidad, comienza
el ciclo de la comunidad disociada. El término “sociedad” viene a ocupar ahora
el lugar del término “comunidad” (Poratti, 1986) y “el buen sentido” (le bon
sens), a diferencia del logos, resulta ser “la cosa mejor repartida del mundo”
(Descartes, 1980, p. 135). El buen sentido o razén es un molde universal que
altera su contenido y, en cierto modo, lo produce: lo racionaliza. Socializa sin
hacer comunidad. Pero no perdamos de vista nuestro objetivo -el viviente
politico- porque es alli donde podremos observar el tipo de alteracién que
nos importa en este trabajo. Que “el hombre moderno es un animal en cuya
politica esta puesta en entredicho su vida de ser viviente” es la precisa afir-
macién con la que Foucault caracteriza el giro profundo que altera la relacion
entre vida y politica a partir de lo que, de modo general, podemos llamar “mo-
dernidad” (Foucault, 2009 a, p. 135). La modernidad rompe los moldes y los
rompe porque, en cierto modo, ya estan rotos o, lo que viene a ser lo mismo,
porque estan alli para ser rotos. Con una especie de metafora conceptual,
Bauman nombra este proceso como “modernidad liquida” (Bauman, 2003).
Lo biopolitico hace referencia a esta situacién propia de la modernidad en la
que lo politico no puede limitarse a esperar a que la vida cumpla su ciclo para
comenzar el suyo sino que revierte sobre ella para asegurarla como tal, a la
vez que se asegura de sus propias posibilidades e impone sus condiciones.

Il.- Biopolitica.

Abordemos ahora estos mismos temas desde otro punto de vista. Puesto que
la vida, que no es mas que el flujo de sus variaciones y posibilidades, no puede
ser pensada como vida humana sin una relacién con lo politico, que no es mas
que una forma de vida en comun, podriamos decir que el problema biopolitico
consiste en preguntarse por las condiciones de posibilidad y dificultades que

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(11). 2019 GoLs



plantea la comunidad de vida?. Vida y politica se entrecruzan en una relacion
que es en si misma problematica, en la medida en que esa relacion intenta
articular dos elementos heterogéneos y antagdnicos, -aunque no contradic-
torios-, lo que hace que el resultado mismo de la relacién resulte incierto y
se mueva dentro de posibilidades caracterizadas por la ambigledad. Entre
la vida errante, variable y polisémica y el ordenamiento politico que busca la
estabilidad, el acuerdo y la norma, no parece haber mas que la posibilidad de
un conflicto constitutivo que, o bien se resuelve por la via de la dominacion de
un elemento sobre el otro (la politica sobre la vida), o bien queda abierto como
conflicto y libera posibilidades de la vida que buscan realizarse en comun. Si
el hombre es un viviente politico, lo es no solo porque dejaria de ser hombre
sin los otros, sino porque la vida en comun es intrinsecamente problematica
y solo el hombre, que es ademas un viviente que tiene logos, es capaz de
vivir problematicamente tensionado por ese antagonismo.

La conflictiva relacion entre vida y politica es el tema mismo de la biopolitica.
Sin embargo, lo que se discute dentro del campo de las argumentaciones
biopoliticas es, precisamente, si toda relaciéon entre vida y politica es una
relacion biopolitica. En la perspectiva de Foucault, pareciera que la respuesta
es afirmativa, aunque esa relacién comienza, para él, cuando se traspasa el
“‘umbral de la modernidad biolégica”; es decir a partir del momento en que el
poder toma a la vida como objeto de intervencion politica. Esposito, en cambio,
sostiene que solo puede hablarse de biopolitica a partir de la constitucion del
dispositivo inmunitario, cosa que sucede a partir de la modernidad. Como
vemos y por diferentes razones, ambos autores ubican el ambito propio de lo
biopolitico en la modernidad. Dejaremos de lado aqui esta discusién, en la que
deberiamos hacer intervenir también a Agamben, para focalizar nuestro interés
en las posibilidades que abre la perspectiva biopolitica, no tanto respecto de
la disposicion a hacer la critica de los modos en los que la politica somete
a la vida para gobernarla, sino respecto de la posibilidad y las herramientas
tedricas que ofrece para pensar una relacion positiva y afirmativa entre la

2 Dejamos de lado el complejo problema que plantea, por un lado, el uso que ha-
cen los griegos de los términos bios (para referirse a la vida humana) y zoe (para
referirse a la mera vida o a la vida en general) y, por el otro, el de si esa distincién
es o no relevante dentro del planteo aristotélico. Todo esto tiene implicaciones
respecto del modo de comprender lo biopolitico. Sobre estos temas, véase Castro
(2011, especialmente capitulo |). Nos bastara con aclarar que el uso que hacemos
aqui de la perspectiva biopolitica supone una idea de “vida” en la que esta incluido
cierto componente de exceso y de excedente, y que comprendemos ese compo-
nente como algo ligado al deseo, por un lado, y a la produccion, por el otro. Siendo
esto asi, el oikos es el lugar en el que la vida regula los excesos del deseo y los
de la produccién. Respecto de lo segundo, estamos pensando, naturalmente, en
la condena aristotélica de la crematistica; véase Aristoteles (1970, 1256 b 40 y ss.)

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

15



16

politica y la vida en su mutua, necesaria y problematica correspondencia.
En este sentido, la distincion que hace Roberto Esposito entre tanatopolitica
y biopolitica (Esposito, 2006) nos resultara util para comprender, en esos
términos, lo que podria considerarse una relacion de dominacién (de la vida
por parte de la politica) en su diferencia con una relacion de liberacién o
emancipacion (de la vida a través de la politica).

lll.- Comunidad politica y Estado.

Ahora bien, si nos remitimos a la conocida formulacién foucaultiana del dispo-
sitivo biopolitico (“Durante milenios, el hombre sigui6 siendo lo que era para
Aristoteles: un animal viviente y ademas capaz de una existencia politica; el
hombre moderno es un animal en cuya politica esta en entredicho su vida
de ser viviente”, Foucault, 2005 a, p. 135) podemos encontrar lo siguiente.
Primero, que la comunidad politica que describe Aristoteles tiene su condicion
de posibilidad en la comunidad doméstica. Segundo, que las relaciones de
poder que caracterizan a la comunidad politica y la constituyen como tal son
relaciones de mando y obediencia entre iguales, mientras que, en la comu-
nidad doméstica, el poder se distribuye de modo asimétrico —quien manda
y quien obedece no son iguales-. Tercero, que si el hombre pensado por
Aristételes es un viviente politico, lo es en la medida en que su politicidad
se apoya sobre una forma de comunidad no politica o pre politica. Cuarto,
que la comunidad politica ejerce un dominio sobre la comunidad doméstica
la que, a su vez, esta constituida como una relacién de dominacion (despaoti-
ca). Quinto, que el hombre es un viviente politico en la medida en que es un
viviente despdtico respecto de la vida misma y sus procesos de produccion,
conservacion y reproduccion (relacién de poder servil, paternal y conyugal).
Sexto, que la comunidad doméstica es la condiciéon natural de posibilidad
de la comunidad politica en la medida en que se trata de “una comunidad
constituida naturalmente para la satisfaccion de las necesidades cotidianas”
(Aristoteles, 1970, 1252 b 13)3, mientras que, la comunidad politica, si bien
“surgio por causa de las necesidades de la vida, [...] existe ahora para vivir
bien” (ibidem, 1252 b 28). Séptimo, que lo que diferencia la comunidad politica
de la comunidad doméstica es que sdlo la primera es una comunidad auténtica

3 Tengamos presente que el uso aristotélico —y, en general, griego- del término
“naturaleza” no coincide con el nuestro. La physis para Aristoteles —y, en general,
para la filosofia griega- es un principio dinamico. Desde un punto de vista termino-
l6gico, su significado alude a algo que brota y se desarrolla. Que el hombre sea por
naturaleza un viviente politico significa que, por su propio dinamismo, el hombre es
un tipo de realidad (ente) que tiende a vivir en comunidad.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(11). 2019



y lo es, en la medida en que, en ella, el vinculo comunitario se establece a
través del logos, mientras que, la segunda no es una auténtica comunidad
sino que esta privada de lo que es comun: es una comunidad imperfecta.

Si esto es mas o menos asi, podriamos matizar la formulacion foucaultiana
en los siguientes términos: el hombre es para Aristételes un animal viviente
y ademas capaz de una existencia politica en la medida en que su existencia
politica da por resuelta su vida de ser viviente como condicion natural de
una politicidad que relega la mera vida —aquella en la que se satisfacen “las
necesidades cotidianas”- al ambito privado. De modo que, en sentido estricto,
no se plantea aqui todavia el problema biopolitico de la vida en comun, ya
que el viviente politico vive en una comunidad de hombres libres que excluye
de esa comunidad a los que no lo son por estar ligados a las exigencias que
plantean “las necesidades cotidianas”. La comunidad clasica, como deciamos
mas arriba, es una comunidad tradicional: repite el ciclo.

Esta situacién cambia con la modernidad: ahora el hombre se presenta como
“un animal en cuya politica esta en entredicho su vida de ser viviente”. La
vida le plantea ahora al viviente politico el desafio de vivir en comun. ¢ En qué
consiste ese desafio? En que ahora el hombre no esté escindido en aquellos
dos planos aristotélicos de la comunidad politica y la comunidad doméstica.
Lo que en la teoria politica clasica de inspiracion aristotélica se mantenia
como ambitos separados de la vida, relegada al oikos, por un lado, y de la
comunidad politica, por el otro, se articula en la modernidad para hacer de
la vida una instancia de intervencion politica*. Se podria esquematizar el
paso de la teoria clasica a la moderna en estos términos: mientras que en
la teorizacion aristotélica la politica comienza alli donde la vida termina de
realizar su accion de produccion (subsistencia) y reproduccion (bioldgica),
en la teorizacion moderna la politica comienza alli donde la vida fracasa en
sus intentos productivos y reproductivos y se vale del auxilio del Estado para
poder cumplir sus fines. Es aqui donde el dispositivo biopolitico comienza
a funcionar y a plantearse como problema. Se podra advertir también en
esto que lo politico ha cedido su lugar al Estado. Junto con ello se articula
la conocida gramatica del estado de naturaleza y su necesaria superacion:
la politicidad ha dejado de ser natural —como lo era en la teoria politica de
raiz aristotélica- para resultar ahora el producto de una intervencion técnica.
Un artificio al que los tedricos politicos de la modernidad llamaran “Estado”.

4 Para poner todo esto en términos expresivos, el surgimiento mismo de la Eco-
nomia politica estaria indicando esa rara sintesis —respecto de la teoria politica
clasica- entre oikos y polis. Foucault se ha ocupado de este tema en Seguridad,
territorio y poblacién (2009 b).

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

17



18

IV.- Antinomia inmunitaria y pedagogias domesticadoras.

Volvamos a Roberto Esposito para focalizar nuestra atencion sobre el dis-
positivo biopolitico articulado en clave inmunitaria®. No se trataria entonces
de plantear en general todo tipo de relaciones entre la esfera de la vida y el
ambito politico sino del tipo especifico de relaciones inmunitarias que carac-
terizan a la modernidad. Alli esta la clave que permite entender ese cambio
de signo (positivo o negativo) de la estructura biopolitica. Por un lado, como
mecanismo mas directamente bioldgico de proteccion de la vida respecto
de aquello que la amenaza (se trata aqui de una vida que procura sélo su
propia conservacion y que, al no exponerse a los desafios que le plantea su
inherente variabilidad, se cristaliza y muere). Y, por el otro, como mecanismo
mas ligado con el orden politico, como absoluciéon del individuo respecto de
aquello que lo liga con la comunidad (se trata en este caso de la apropiacion
privada de los multiples medios y recursos de la vida, que dejan de fluir en
comun produciendo sinergias positivas, para realimentar un mecanismo de
totalizacion negativa entre partes individuales o privadas que no tienen re-
laciones afirmativas entre si, sino que estan ligadas por un tipo de conflicto
que Kant describié como insociable sociabilidad y Hobbes como guerra de
todos contra todos). El funcionamiento inmunitario del dispositivo biopoliti-
co propuesto por Esposito permite pensar el enlace interno entre la vida y
la politica, superando de este modo el mero vinculo externo, su reciproca
exterioridad. No se tratara ya de poner en disyuncion la vida y el poder bajo
la forma de un poder que o bien niega la vida o bien la incrementa sino de
comprender “el modo esencialmente antindmico en que la vida se conserva
a través del poder” (Esposito, 2006, p. 74) puesto que “la inmunizacién, mas
que un aparato defensivo superpuesto a la comunidad, es un engranaje interno
de ella: el pliegue que de algun modo la separa de si misma, protegiéndola
de un exceso no sostenible” (ibidem, p. 83). La vida en comun se conserva
mediante su negacion: tenemos aqui planteada la antinomia inmunitaria.

Si queremos mantener con Esposito la hipotesis segun la cual el dispositivo

inmunitario se pone en marcha junto con el proceso histérico de la moderni-

dad, podremos agregar en esta resena los tres mecanismos por medio de los

cuales ese dispositivo se va articulando; mecanismos que, de acuerdo con

Esposito, son a la vez los que podrian permitir una mutacion del dinamismo

tanatopolitico (biopolitica negativa) en otro biopoliticamente afirmativo. El

método que Esposito sigue es el de tomar las categorias que uso la tanato-
5 Esta interpretacion de la biopolitica la desarrolla Esposito en la trilogia Communitas.
Origen y destino de la comunidad (2003); Immunitas. Proteccién y negacion de la
vida (2005) y Bios. Biopolitica y filosofia (2006).

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién - ISSN 2408-4751

6(11). 2019




politica, para invertir su signo valorativo desde el horizonte de la communitas
(y ya no desde la immunitas). Al seguir a Esposito por este camino, podre-
mos ir viendo también de qué modos se plantean esas tensiones biopolitica
respecto de las pedagogias emancipadoras o, para decirlo de otro, de qué
modos los planteos politicos que constituyen el nucleo de esas pedagogias
hacen la critica de los dispositivos tanatopoliticos y apuntan a una versién
no inmunitaria sino comunitaria de lo biopolitico.

En primer lugar, el cuerpo. Mientras que la metafora del cuerpo politico esta
basada en el presupuesto inmunitario, el cuerpo tiende a cerrase sobre si
mismo segun un patrén organicista que apunta a su propia conservaciény en
oposicidn con un exterior. “Y esto, con prescindencia del sesgo politico —de
derecha o de izquierda, reaccionario o revolucionario, monarquico o repu-
blicano- al que esa operacién concernia” (ibidem, pp. 253-254). Se trata de
un dispositivo de cierre que apunta a “la autoconservacién del conjunto del
organismo politico” que, a través de diferentes variantes, impuso su légica
“en la constitucion y el desarrollo de los Estados nacionales” y que tuvo su
punto de inflexion en “el totalitarismo nazi” cuando el mecanismo inmunitario
necesito reforzar el cierre del cuerpo sobre si mismo mediante la coincidencia
absoluta entre la identidad politica y la biolégico-racial” (ibidem., p. 254).

Frente a esta nocién de cuerpo, Esposito presenta la nocion de carne, cu-
yas diversas capas semanticas recorre a través de la filologia hasta llegar
a un nucleo de significacion que indica “una realidad vital ajena a cualquier
clase de organizacion unitaria, en cuanto naturalmente plural” (ibidem., p.
254). A partir de esta significacion puede entenderse “el proceso general de
constitucion de la Iglesia cristiana” como reunién en un cuerpo Unico de la
“carne difundida y dispersa”; del mismo modo que, en la constitucién del Im-
perio y, posteriormente, de “los nacientes Estados nacionales”, puede verse
el funcionamiento de una “mecanismo teoldgico-politico” que rescata a “la
‘carne’ de una multitud plural y potencialmente rebelde” para integrarla “en un
cuerpo unificado por el mando soberano” (ibidem, p. 256). Mutatis mutandi,
tal mecanismo inmunitario parece ser el que articulé la l6gica sarmientina de
civilizacion y barbarie: la civilizacion como cuerpo (y forma) de aquello que
en la barbarie se presenta como vida desbordante y sin forma. La carne de
la barbarie redimida por el cuerpo de la sociedad civil cuyo gobierno ejerce
el alma del Estado, en un paradigma biopolitico cuyo caracter inmunolégico
se podria ubicar en la funcién mediadora que cumple la sociedad civil entre
la vida (la carne del pueblo barbaro) y la polis (el Estado). En esta clave pue-
de leerse el proceso de reconstruccion de la nacion a partir del Estado que

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

19



20

caracteriza a la historia argentina a partir de la segunda mitad del siglo XIX.

En segundo lugar, el nacimiento. Se trata aqui de la captura politica de un
término bioldgico a través de un largo proceso historico que desde el mundo
antiguo y medieval llega hasta la modernidad haciendo pasar el signo de la
natividad desde el polo semantico de la vida al de la politica. Esposito resume
este transito de la siguiente manera: “durante un largo periodo fue posible
denominar nationes a grupos de personas a las que vinculaba una provenien-
cia étnica comun, o tan so6lo una contiglidad social, religiosa o profesional,
mientras que posteriormente el vocablo fue adquiriendo una connotacion
predominantemente institucional”’. Esposito encuentra la clave biopolitica
de esta transformacién semantica en la génesis y desarrollo de los Estados
territoriales: “para adquirir un significado politico, el fenémeno bioldgico, en
si impolitico, del nacimiento debe inscribirse en una 6rbita estatal unificada
por el poder soberano” (ibidem, p. 273). De acuerdo con esta interpretacién
claramente biopolitica, que reduce la multiplicidad y variedad biolégica del
nacimiento a la unidad y uniformidad identitaria de la nacion, “el nacimiento
en comun es el hilo que mantiene a este cuerpo idéntico a si mismo a lo largo
de las generaciones” (ibidem, p. 274).

De este modo se complementan ambos procesos de reduccion biopolitica
en clave inmunitaria: de los excesos de la carne a los ordenamientos del
cuerpo, de la dispersion de los nacimientos a la unidad de las generaciones.
Se trata en ambos casos de una vida que busca ser protegida por la politica,
para lo cual debe ser previamente negada en su forma inmediata de carne
y nacimiento para afirmarse residualmente, por la mediacion politica, en
cuanto cuerpo y nacion.

Complementaria a esta semantica del nacimiento, Esposito encuentra la de
la fraternidad, que también pasa de una significacidn bioldgica o naturalista
a otra politica, como lema republicano de la Revoluciéon Francesa. La identifi-
cacion fraterna de la nacionalidad se ve reforzada por la apelacion patriética:
referidos a un padre comun, los nacimientos se ordenan en claros vinculos
biopoliticos de consanguinidad que contribuyen también a cerrar el cuerpo
politico sobre si mismo excluyendo “a todos aquellos que no pertenecen a
la misma sangre del padre comun” (ibidem, p. 278). Es posible ubicar aqui
el significado que tuvo en la historia educacional argentina el proyecto de la
educacion patridtica de Ramos Mejia desarrollado a partir del afo 1908 v,
también, como un antecedente préximo, los debates que tuvieron lugar en
el Parlamento respecto del proyecto de ensefianza en idioma nacional del

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(11). 2019 GoLs



diputado Indalecio Gomez (Casali, 2015).

En contraposicion con esta version inmunitaria del nacimiento, Esposito
plantea una versién comunitaria que hace funcionar de modo positivo al pa-
radigma biopolitico: “antes que encerrar, anulandola, la ajenidad dentro de
un mismo cuerpo, bioldgico o politico, el nacimiento vuelca al mundo externo
lo que esta dentro del vientre materno. No incorpora, sino que excorpora,
exterioriza, vira hacia fuera. No presupone, ni impone, sino que expone a
alguien al acontecimiento de la existencia” (Esposito, 2006, p. 283).

En tercer lugar, Esposito se propone revertir la carga semantica del dispositivo
inmunitario normalizador, para pasar de una “normativizacion de la vida” a
una “vitalizacién de la norma” que parece tener resonancias con el tépico
de la critica a la “constitucion legal” o “politica” a partir de la “constitucion
social”. Jugando un poco con los términos, podriamos decir que la tradicion
pedagdgica del normalismo argentino se podria inscribir sin dificultades dentro
de esa logica inmunitaria normalizadora, mientras que las experiencias de
educacion comunal previas vieron truncadas las posibilidades de su desarro-
llo normativo®. En el mismo sentido podriamos interpretar la obligatoriedad
escolar dispuesta por la ley 14207. De modo mas general, podriamos decir
también que esta logica inmunitaria que pretende “normativizar la vida” esta
en el centro mismo del reordenamiento politico de la vida nacional a partir
de la sancion de la norma constitucional de 1853. Inspirdndose en Spinoza,
Esposito plantea una particular relacion entre norma y vida: “la norma ya no
es, como en el trascendentalismo moderno, aquello que desde fuera asigna
al sujeto derechos y deberes, permitiéndole lo que es licito y vedandole lo que
esta prohibido, sino la forma esencial que cobra la vida en la expresion de
su propio incontenible poder de existir” (ibidem, pp. 297-298). Mas adelante
y tomando ahora inspiracién en el topico nietzscheano de la “gran salud”,
plantea Esposito una relaciéon no inmunitaria (sino comunitaria) entre vida y
norma: “la normalidad biolégica no consiste en la capacidad de impedir va-
riaciones, o incluso enfermedades, del organismo, sino en integrarlas dentro

6 Como veremos mas adelante, Saul Taborda cuestiona en términos mas o menos
similares el proyecto educativo desarrollado en la Argentina a partir de la segunda
mitad del siglo diecinueve; cfr. Taborda (1938).

7 Recordemos que esa ley establecia en su articulo 4° que “La obligacion escolar
pueden cumplirse en las escuelas publicas, en las escuelas particulares o en el hogar
de los nifios; puede comprobarse por medio de certificados y examenes, y exigirse
su observancia por medio de amonestaciones y multas progresivas sin perjuicio de
emplear, en caso extremo, la fuerza publica para conducir los nifios a la escuela” (el
destacado es nuestro). Y, aunque el articulo 5° aclaraba que “La obligacion escolar
supone la existencia de la escuela publica gratuita al alcance de los nifios de edad
escolar”, es significativo observar en dénde cae el peso de la imposicion.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

21



22

de una trama normativa distinta” (ibidem, pp. 306-307).

V.- Pedagogias emancipadoras: Saul Taborda.

Tenemos aqui reunidos los elementos conceptuales que nos permitiran
abordar ahora nuestra interpretacion de la pedagogia emancipadora de Saul
Taborda a partir de las tensiones biopoliticas que plantea.

Saul Taborda (1885-1944), un pensador cordobés poco conocido, formado
en la pedagogia y la filosofia en Alemania en los afios veinte, activo en el
ambito de la politica —fue protagonista de la Reforma Universitaria-, produjo
a lo largo de la primera mitad del siglo veinte una obra bastante singular,
dificil de clasificar, que se mueve por fuera de la dicotomia planteada entre
la sociedad civil y el Estado para circunscribir el fenédmeno politico®. Su pen-
samiento pedagdgico esta mas ligado a la transmision cultural del legado
histérico de una comunidad que al desarrollo de las variadas competencias
intelectuales y las no muy claras ni definidas habilidades practicas que con-
forman la ciudadania y posibilitan la articulacion exitosa de la sociedad civil en
el mundo capitalista moderno, mientras que, su pensamiento politico, articula
una critica del Estado hecha en clave anarquista junto con la reivindicacién
de una organizacioén de los cuerpos sociales (la “democracia funcional” y el
“‘comunalismo federalista”) que parece prefigurar la comunidad organizada
que el peronismo pondra en escena una década mas tarde®.

La produccion tedrica de Taborda se extiende entre 1910 y 1944, afio de su
muerte y recorre tres momentos constitutivos que van marcando un ritmo
biopolitico. En el primero, de fuerte inspiracién anarquista, se pone el acento
en la denuncia de las diversas formas de sometimiento que amenazan a la
vida e intentan fijar su variabilidad, detener el flujo de sus variaciones. En
este primer momento, la vida es comprendida como un proceso evolutivo
erratico, sujeto a experimentacion, que avanza por ensayo y error. Dios y el
Estado se lo impiden. De manera que, la componente politica del complejo
biopolitico se vincula despéticamente con el flujo vital y la vida entra en con-
tradiccion ascética con ella misma (“no concibo nada mas absurdo y tonto
que el afan de aprisionar la vida en el casillero de un cédigo”, dira uno de los
personajes de Julian Vargas, novela escrita por Taborda en 1916 y publicada
en 1918, para concluir que “la vida es enemiga de la ley”; Taborda, 1918).

8 Nos referimos a la conocida interpretacion de Norberto Bobbio (cfr, 1989).
9 Para un analisis amplio de la produccion teérica de Taborda, véase Casali
(2012).
IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(11). 2019 ‘“ e



En el segundo momento, la vida aparece como fuerza impulsora, como flujo
de lo irracional, como caos creativo que busca sin éxito darse una forma.
Aqui, el factor determinante del complejo biopolitico es la vida que disuelve
las formas politicas que intentan contenerla sin encontrar, sin embargo, una
forma adecuada que la realice en la enorme potencia de sus posibilidades
ahora liberadas (“la vida se halla en agudo conflicto con el intelectualismo
que rehuye su comprension”, sostendra en 1933; Taborda, 1933). Si el primer
momento esta coloreado de insinuaciones anarquistas y corresponde a los
afos criticos de la Gran Guerra y al movimiento reformista del dieciocho,
el segundo momento recoge la experiencia de la crisis de la democracias
liberales en el treinta, incapaces de contener las fuerzas desatadas por el
capitalismo y de darle un cauce institucional a las masas populares que, por
esos afios, estaban entrando en la historia. Si en el primer momento, la vida
avanza con ambiguo resultado sobre el limite que el ascetismo le impone a
través de Dios y del Estado, en el segundo momento, la vida no logra afirmarse
en el vacio que producen la muerte de Dios y, también, el colapso del Dios
mortal. Alli, los absolutos en disolucion (Dios y el Estado) atraen, como en el
vortice de un torbellino, el flujo vital y dan lugar a las conocidas experiencias
totalitarias que realizan la vida en comun del modo negativo que Esposito
describe como caso ejemplar de tanatopolitica. Taborda tiene muy en claro
que el lugar vacio dejado por los dioses ausentes no puede ser llenado me-
diante nuevos o viejos dioses puestos a designio del mismo orden racionalista
que los borré del horizonte, como intenta hacerlo, por ejemplo, Mussolini: “el
fascismo —sostiene Taborda- huye de su propio vacio. Es un fugitivo de si
mismo” (Taborda, 1933). Entonces, hacia mediados de los afios treinta, el
planteo tabordiano encuentra un tercer momento biopolitico: Facundo como
principio biopolitico afirmativo, una forma de vida que no esta en contradiccion
inmunitaria con ella misma; el comunalismo federalista.

Focalicemos nuestra atencion ahora en un texto de 1938 en el que Taborda
polemiza con Sarmiento: “Sarmiento y el ideal pedagdgico” (Taborda, 1938).

Sarmiento habia sostenido en 1849 “que las masas estan menos dispuestas
al respeto de las vidas y de las propiedades a medida que su razén y sus
sentimientos morales estan menos cultivados” y, por lo tanto, la tarea de
reconstruccion social exige de la educacion publica una accién enérgica que
permita “embotar aquel instinto de destruccion que duerme ahora, y que ha
de despertar la vida misma y la influencia de las ideas que se irradian sobre
todos los pueblos cristianos” (Sarmiento, 2001, p. 48). Civilizar al barbaro sig-
nifica aqui poner a la vida a resguardo de su propio exceso. Como sabemos,

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

23



24

la politica civilizatoria fue una tarea ardua de ingenieria social que permitié
retrofundar la nacion desde el Estado a partir de 1852. Hacer del barbaro un
civilizado implico poner las bases de una sociedad civil sin la cual el Estado
es insostenible como andamiaje institucional de gobierno. Como también
sabemos, la sociedad civil no es una forma cualquiera de la sociabilidad sino
una cuyas caracteristicas especificas son la cultura burguesa y mercantil, junto
con la postulacion del individuo como sujeto de la asociacion. La sociedad
civil es la sociedad burguesa y civilizada (cfr. Bobbio, 1989). Sin sociedad
civil el Estado es insostenible o inviable. Pero el Estado se sostiene, en la
medida en que hace sociedad civil de la barbarie por medio de la educacion
publica. En términos de Esposito, la vida barbara se inmuniza a través de la
sociabilidad civil que pone distancia entre los hombres devenidos individuos
que no tienen una vida en comun sino intereses contrapuestos y reglas de
convivencia compartidas.

Taborda advierte en Sarmiento el surgimiento de esas transiciones que van
llevando de la comunidad a la sociedad civil y el Estado, del “orden educativo
existencial, plasmado en la entrafia popular, incomplejo, como incompleja
era la estructura de la sociedad pastoril y precapitalista que lo realizaba” a
un nuevo ordenamiento educativo articulado en clave de otro ideal, el del
“ciudadano idéneo y nacionalista”, que es el que permite “formar el tipo de
hombre destinado a vivir y a realizar la estructura politica de la democracia
ecualitaria” y se pregunta por las razones de semejante mutacion. Aqui,
Taborda se plantea la siguiente disyuntiva: o bien “la reaccién contra aquel
orden docente respondio al deliberado designio de una suplantacién radical
de las orientaciones del genio nativo”, o bien “fue en el fondo, y no obstante
la invocacion de doctrinas extrafias [Taborda se refiere a la influencia de la
Revolucion Francesa y a la ley de educacion de 1833], un sesgo inmanente
del espiritu vernaculo determinado por las nuevas condiciones historicas”.

Ahora bien ; Qué puede significar este “sesgo inmanente del espiritu verna-
culo”? Taborda responde: “una desviacién de los rumbos ideales de nuestro
linaje”. Pero una “desviacion” no significa un reemplazo. Y puesto que “nada
se crea ex-nihilo” y la actividad espiritual consiste en “un movimiento decan-
tador que va perpetuamente de la tradicion a la revolucion”, aquel “sesgo” y
esta “desviacion” tienen el significado de habernos hecho caer en “el error,
tan grave como infructuoso, de empefarnos en cegar las fuentes espirituales
de nuestra continuidad histérica”.

Sileemos a Taborda con las herramientas propuestas por Esposito podemos

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(11). 2019 GoLs



encontrar en su obra un buen ejemplo de filosofia biopolitica en la que la ten-
sion constitutiva entre, por un lado, la vida como factor de exceso (respecto
de todo marco normativo) y de produccion de diferencia ontolégica (respecto
de cualquier totalizacion) y, por el otro, la politica entendida como instancia
de normalizacién (de aquello que es basicamente refractario a la norma) y
reduccion identitaria (de aquello cuyo principio constitutivo es la no identidad,
es decir, la diferencia) se articulan en clave afirmativa. El resultado de esta
articulacion es un concepto no totalitario de la comunidad capaz de contener
las infinitas posibilidades de la vida en comun; un concepto de lo politico como
fenémeno originario, respecto del cual, la politicidad formal del ciudadano
y la sociabilidad individualista que proponen el Estado y la sociedad civil,
son no soélo formas derivadas sino también deformaciones que inhiben las
posibilidades mas plenas de esa vida en comun y de la realizacion perso-
nal. El pensamiento politico y pedagégico de Saul Taborda intento articular
maneras o vias no estatalistas de la convivencia humana y de los procesos
de formacién de la subjetividad que implican, como deciamos, una profunda
critica de la sociabilidad civil, sus presupuestos, sus reglas y sus practicas.

VI.- Algunas puntualizaciones a modo de conclusion.

Ubiquemos, en primer lugar, nuestro tema —las pedagogias emancipadoras-y
caractericemos mejor nuestro problema —las tensiones biopoliticas-. Respecto
de lo primero, la descripcion de la comunidad clasica nos permite observar con
claridad la matriz de las relaciones de dominaciéon (una relacién privilegiada
y excluyente con el logos) y sus modalidades (dominacién social o politica,
dominacion de género, dominacion paternal). No es posible realizar alli nin-
gun planteo emancipador puesto que la estructura misma de la comunidad
clasica depende de esas relaciones de dominacion. Todo esto cambia con
la modernidad. Ahora, cuando lo politico revierte sobre la vida, se ponen en
movimiento las estructuras sélidas de la comunidad clasica y las relaciones
de dominacion entran en un proceso de fluidez (“todo lo sélido se desvanece
en el aire”). Lo que estaba sometido se emancipa pero la légica que organiza
estas relaciones de poder no es ya, por supuesto, la de la comunidad clasica.
Los siervos no se convierten en sefiores para compartir con ellos los privilegios
de una dominacion ahora sin dominados. Las relaciones de poder parecen
quedar invertidas: “jNingun pastor y un solo rebafio!” (Nietzsche, 1978, p.
35). Funciona aqui el mecanismo inmunitario descripto por Esposito: ya no
hay comunidad sino disociacion (sociedad civil) y las potencias de la vida
ahora liberadas (deseo y produccién) quedan atrapadas dentro del engranaje

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

25



26

de la maquinaria capitalista que libera para explotar, emancipa para oprimir.
Estas son las tensiones biopoliticas. La formacion del sujeto, asunto de la
pedagogia moderna, se mueve y desarrolla dentro de esa ambigledad: sujeto
sujetado y sujeto agente de un proyecto vital. El poder produce subjetividad.
Lo politico, en su forma moderna de Estado, altera lo que en la comunidad
clasica le era previo (la comunidad doméstica, el oikos, la vida)'.

Tengamos en cuenta, en segundo lugar, que la configuracion misma del
mecanismo inmunitario tanto como la posibilidad de trasmutar el signo tana-
topolitico del dispositivo en otro afirmativo de la vida a través de lo politico, se
pone en juego, a partir de la modernidad, a través de estrategias pedagdgicas.
Renglones mas arriba hicimos referencia a algunas de ellas. La constitucién
de sujetos aislados dentro de su individualidad, domesticados en relacién con
su vialidad deseante y adiestrados para hacer funcionar disciplinadamente los
engranajes -groseros o sutiles- de la maquinaria productiva implica el triple
proceso pedagogico de reducir la carne a cuerpo, resignificar el nacimiento
(o exterioridad) en términos de nacionalidad (o interioridad), someter la vida
a la norma (disciplina).

El problema biopolitico que plantea la vida en comun es, precisamente el de
realizar comunidad de vida. La comunidad clasica resuelve este problema
escindiendo la comunidad en dos planos diferenciados: lo doméstico (priva-
do) y lo politico (publico). La modernidad comienza cuando ambos planos
comienzan a articularse. En este sentido, lo que podemos llamar posmoder-
nidad se caracteriza por la indiferenciacion de ambos planos. El pasaje de la
comunidad clasica a la sociedad moderna se realiza por medio de dispositivos
pedagoégicos. En ese pasaje hay dos cosas que se pierden: la comunidad y
el logos. Otras dos ocupan su lugar: el individuo y la razén. Interviene alli el
mecanismo inmunitario: disociacion y pérdida de vitalidad. Lo que el enfoque
biopolitico le puede aportar al planteamiento de una pedagogia emancipadora
es la posibilidad de complementar o enriquecer el objetivo politico y peda-
gogico de equidad, presente en las politicas de inclusion socioeducativas,
que suelen limitarse a pensar la educacion en términos de escolarizacion.
Por debajo de estos temas se descubren otros mas dificiles de pensar: son
aquellos que plantea la comunidad de vida.

10 Decimos esto en el sentido de Foucault cuando describe el pasaje de los dispo-
sitivos de soberania a los del biopoder: “el derecho de soberania es [...] el de hacer
morir o dejar vivir. Y luego se instala el nuevo derecho: el de hacer vivir o dejar morir”
(Foucault, 2008, p. 218).

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 —@@@
6(11). 2019 GoLs



Referencias

Aristoteles (1970), Politica, Madrid, Centro de Estudios Constituciona-
les.

Bauman, Z. (2003), Modernidad liquida, México, FCE.

Bobbio, N. (1989), Estado, gobierno y sociedad. Por una teoria general
de la politica, México, F.C.E.

Casali, C. A. (2012), La filosofia biopolitica de Saul Taborda, Remedios de
Escalada (Prov. de Bs. As.), Universidad Nacional de Lanus.

Casali, C. A. (2015), “Los debates parlamentarios del proyecto de Indale-
cio Gomez sobre ensefianza en idioma nacional: una lectura biopolitica”, en
Boletin de Ila Biblioteca del Congreso de la Nacién, Biblioteca Del Congreso
de la Nacién, n° 129 “En la historia”, pp. 25-32.

Castro, E. (2011), Lecturas foucaulteanas. Una historia conceptual de la
biopolitica, La Plata (Argentina), UNIPE.

Descartes, R. (1980), Discurso del método, Buenos Aires, Charcas.

Esposito, R. (2003), Communitas. Origen y destino de la comunidad,
Buenos Aires, Amorrortu.

Esposito, R. (2005), Immunitas. Proteccion y negacién de la vida, Buenos
Aires, Amorrortu.

Esposito, R. (2006), Bios. Biopolitica y filosofia, Buenos Aires, Amorror-
tu.

Foucault, M. (2008), Defender la sociedad, Buenos Aires, FCE

Foucault, M. (2009 a), Historia de la sexualidad. 1 La voluntad de saber,
Buenos Aires, Siglo Veintiuno.

Foucault, M. (2009 b), Seguridad, territorio y poblacion: curso en el College
de France, 1977-1978, Buenos Aires, FCE.

ALFE - Asociacion Latinoamericana de Filosofia de la Educacion

27



28

Nietzsche, F. (1978), Asi hablé Zaratustra. Un libro para todos y para
nadie, Madrid, Alianza.

Poratti, A. (1986), “Comunidad, sociedad, sistema mundial’, Revista de
filosofia latinoamericana y Ciencias sociales, segunda época, |, 11, mayo.

Rousseau, J.-J. (2003), El contrato social, Buenos Aires, Losada.

Sarmiento, D. F. (2011), Educacién popular, La Plata (Argentina), UNI-
PE.

Taborda, S. A. (1918), Julian Vargas (novela), Cérdoba (Argentina), La
Elzeviriana.

Taborda, S. A. (1933), La crisis espiritual y el ideario argentino, Santa Fe
(Argentina), Instituto Social de la Universidad Nacional del Litoral.

Taborda, S. A. (1938), “Sarmiento y el ideal pedagdgico”, Facundo, Cor-
doba (Argentina). Editado posteriormente en Investigaciones Pedagdgicas,
Codrdoba (Argentina), Ateneo Filosoéfico de Coérdoba, 1951, t. 1, cap. XIlI,
pp. 215-230. Hay reedicién de UNIPE, 2011. Reproducido en CHAVEZ, F.,
La argentinidad preexistente, Buenos Aires, Docencia, 1988, pp. 35-49.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacion - ISSN 2408-4751 [01R16)
6(11). 2019



