
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 

 

Título del artículo / Título do artigo: Por uma docência criativa 
em tempos de regressão 

Autor(es): Valter Ferreira Rodrigues 

Año de publicación / Ano de publicação: 2018 

DOI: 10.63314/YYTP7137 

 

Citación / Citação 

Rodrigues, V. F. (2018). Por uma docência criativa em tempos de 
regressão. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación, 
5(10), 171-185. https://doi.org/10.63314/YYTP7137 

 

https://doi.org/10.63314/YYTP7137


187

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Por uma docência criativa em tempos de regressão

Valter Ferreira Rodrigues 
Universidade Federal de Campina Grande (Paraíba – Brasil) 

valterfilosofia@superig.com.br

Professor no Centro de Formação de Professores, da Universidade Federal de Cam-
pina Grande. Doutorado em Educação pela Universidade Federal da Paraíba (2014); 
Mestre em Filosofia pela Universidade Federal da Paraíba (2007); Graduado em Filo-
sofia pelo Centro de Estudos Superiores da Companhia de Jesus de Belo Horizonte 
(2003). Áreas de interesse: Filosofia Política da Educação, Ensino de Filosofia, Ética 
e Educação, Filosofia Brasileira.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 5 - Número 10 - 2018

pp. 187-203

Quando considerada não apenas 
como um tipo de saber historica-
mente estabelecido, mas princi-
palmente como uma atividade da 
inteligência, capaz de transformar 
o modo como o ser humano 
compreende a si, o mundo e a 
maneira como constrói e age 
sobre a realidade, a Filosofia, 
enquanto filosofar, se converte 
numa experiência crítico-criativa 
do pensamento e da ação. À luz 
dessa compreensão, os proces-
sos de ensino e aprendizagem 
da Filosofia, independentemente 
do nível ou modalidade de ensino, 
buscam levar os sujeitos neles 
inseridos a terem um contato di-
reto com uma “filosofia completa”, 
isto é, ao mesmo tempo teórica 
e prática. No entanto, por causa 
de um conjunto de mudanças 
impostas pela atual legislação 
educacional brasileira, o ensino 
filosófico no país corre sério risco 
de novamente ser retirado do 

Resumen - Resumo - Abstract

Cuando se considera la Filo-
sofía no sólo como un tipo de 
saber establecido sino como 
una actividad de la inteligen-
cia, capaz de transformar el 
modo cómo el ser humano 
comprende a sí mismo, el 
mundo y la forma como cons-
truye la realidad, la Filosofía 
cambia en una experiencia crí-
tico-creativa del pensamiento 
y de la acción. Los procesos 
de la enseñanza y del apren-
dizaje de la Filosofía buscan 
llevar a los sujetos a tener 
un contacto directo con una 
“filosofía completa”, al mismo 
tiempo teórica y práctica. Sin 
embargo, debido a un conjun-
to de cambios impuestas por 
la actual legislación educativa 
brasileña, la enseñanza filosó-
fica en el país 

When Philosophy is consi-
dered not only as a kind of 
knowledge but also as an 
activity of intelligence, capa-
ble of transforming the way 
the humanity understands 
itself, the world and the ways 
it constructs and acts on the 
reality, Philosophy becomes 
a critical-creative experience 
of thought and action. Proces-
ses of teaching and learning 
of Philosophy seek to put 
the subjects in contact with 
a “complete philosophy”, at 
the same time theoretical and 
practical. However, because a 
set of changes imposed by the 
current Brazilian educational 
legislation, the philosophical 
teaching can be removed from 
the curriculum. This article 
reflects about the necessity 

Check Point Threat Extraction secured this document Get Original

http://a.com/?rand=01234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890012345678901234567890123456789012345678901234567890
http://172.19.200.212/UserCheck/PortalMain?IID={5AEDE75B-A141-5B0F-5C8D-CA639F5740FE}&origUrl=


188

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

o enfraquecimento de importantes 
conquistas, como, por exemplo, o 
contato dos jovens com a produção 
filosófica, a crescente familiaridade 
com os procedimentos reflexivos 
e o despertar do espírito crítico na 
juventude. O texto reflete sobre a 
necessidade de se promoverem 
práticas e ações pedagógicas que 
sejam capazes de se resistir ao 
atual momento de regressão que 
recai sobre o ensino de Filosofia, 
a partir da promoção de uma 
docência criativa. Dialoga com 
filosofias que ajudam a pensar na 
ideia de criação e na relação entre 
a prática filosófica e o exercício 
de criação, aplicados ao ensino e 
aprendizagem filosóficos. Chama 
atenção para a necessidade de 
uma docência que se pauta em 
práxis criadoras capazes de aju-
dar a os mais jovens a fazerem 
a experiência de (re)criação de si 
mesmos e do mundo ao seu redor, 
como um exercício contínuo de 
discernimento criativo, a partir de 
novas formas (sub)versivas de en-
sinar que operando por rizomas e 
desterritorialização do pensamento 
produzem novas cartografias na 
educação, tendo como pano de 
fundo uma filosofia revolucioná-
ria, que consiste numa força de 
intervenção no mundo, ao tempo 
que resgata e promove a figura do 
professor-filósofo como alguém 
cujo traquejo com a Filosofia não 
apenas inspira e anima os mais 
jovens na prática do filosofar, mas 
que encontra nessa mesma prática 
sua maior fonte de criatividade e 
potencial filosóficos.

corre el riesgo de volver a ser 
retirado del currículo escolar 
y ver el debilitamiento de im-
portantes conquistas, como 
el contacto de los jóvenes 
con la producción filosófica, 
su creciente familiaridad con 
los procedimientos reflexivos 
y el despertar del espíritu crí-
tico en la juventud. El artículo 
refleja sobre la necesidad de 
promover prácticas y accio-
nes pedagógicas capaces de 
resistir al actual momento de 
regresión con la promoción 
de una docencia creativa. 
Dialoga con filosofías que 
ayudan a pensar en la idea 
de creación y en la relación 
entre la práctica filosófica 
y el ejercicio de creación, 
aplicados a la enseñanza 
y el aprendizaje filosóficos. 
Llama la atención sobre la 
necesidad de una docen-
cia que se pauta en prácti-
cas creadoras capaces de 
ayudar a los jóvenes en la 
experiencia de (re)creación 
de sí mismos y del mundo 
a su alrededor, desde una 
filosofía revolucionaria, que 
consiste en una fuerza de 
intervención en el mundo, 
al tiempo que rescata y pro-
mueve la figura del profesor-
filósofo que inspira y anima 
a los jóvenes en el filosofar.

to promote pedagogical prac-
tices and actions capable of 
resisting the current moment 
of regression and to promote 
a creative teaching. It draws 
attention for a teaching that 
is guided by creative practi-
ces capable of helping young 
people in the experience of 
(re)creating themselves and 
the world around them, based 
on a revolutionary philosophy, 
which consists in an interven-
tion in the world and promoting 
the teacher-philosopher who 
inspires and encourages young 
people to philosophize.

Para citar este artículo:
Rodrigues, V. F. (2018). Por uma docência criativa em tempos de regressão. Ixtli. 
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 10(5). 187-203

Palavras-chave: Ensino de Filosofia. Filosofar. Ensino Médio. Docência Criativa. Práxis.
Palabras Clave: Enseñanza de la Filosofía. Filosofar. Enseñanza Media. Docencia Creativa. Praxis 

Keywords: Words: Teaching of Philosophy. Philosophize. High School. Creative Teaching. Praxis

Recibido: 	  01/03/2018		  Aceptado:  20/08/2018



189

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Por uma docência criativa em tempos de regressão

A filosofia em tempos de regressão

Mais uma vez, o ensino de Filosofia no Brasil encontra-se sob ataque e que 
ao lado de outras matérias, como a Sociologia, tem sua obrigatoriedade posta 
em risco com a substituição dos principais marcos legais que garantiam sua 
presença na Educação Básica, em particular no Ensino Médio. Trata-se de 
um conjunto de preocupantes mudanças que vêm sendo implementadas 
sem o devido respeito à opinião pública, à comunidade acadêmica nacional 
e aos demais especialistas em educação, que têm se oposto à maioria das 
decisões governamentais que são tomadas de cima para baixo e mormente 
acordadas por grupos políticos interessados em adequar o currículo escolar 
a exigências internacionais de natureza econômica. 

Desde que tomou posse em 31 de agosto de 2016, o governo pós golpe, 
apoiado por uma base parlamentar, composta por uma parcela majoritária 
de investigados em crimes de corrupção, vem impondo um conjunto de 
mudanças que colocam em risco os direitos dos cidadãos, a exemplo da 
cruel reforma previdenciária, cuja aprovação nos moldes previstos afetará a 
aposentadoria de todos os trabalhadores durante os próximos anos. Apartado 
da fantasia lírica cantada em verso no hino nacional, o brasileiro nunca em 
sua história dormiu, de fato, em berço esplêndido ou quedou-se tranquilo ao 
som do mar ou à luz de um céu de azul profundo. Cobiçoso e a serviço de 
uma politicalha, o governo submete toda nação a um verdadeiro retrocesso 
impondo mudanças que haviam sido barradas desde 2003 e que atualmen-
te representam o fim de um almejado ideal democrático. É nesse contexto 
de regressão que nós professores somos novamente desafiados a pensar 
o ensino e aprendizagem da Filosofia em nosso país que, ao contrário do 
que alguns possam pensar, não corre o risco de ser suprimido apenas das 
escolas, mas também do ensino superior.

Com um olho na história e outro na realidade presente, aqueles que se de-
dicam a pensar o ensino de Filosofia no Brasil sabem que sua presença no 
currículo oficial nunca gozou de completa ou plena tranquilidade. Marcada por 
uma trajetória de momentos de presença e de ausência, a história do ensino 
de Filosofia na Educação Básica é também a história dos árduos esforços 



190

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

de muitos que lutaram por sua inclusão e obrigatoriedade no Ensino Médio, 
na busca pelo direito de, ao aproximar os estudantes da riqueza produzida 
pelo pensamento filosófico no decorrer do tempo, contribuir com o desenvol-
vimento do pensamento autônomo dos jovens, com o exercício da reflexão, 
da dúvida, e, sobretudo, da crítica engajada voltada para as questões de 
ordem política, econômica e social que tanto nos afetam e que são próprias 
do filosofar no Brasil (Severino, 2007). Em tempos em que tramitam por várias 
casas legislativas de todo o país Projetos de Lei (PL) cujos objetivos são os de 
vigiar e punir todos os professores que ousarem expressar suas opiniões nos 
conteúdos ministrados em sala de aula, especialmente aquelas de natureza 
política, a situação do ensino da Filosofia é muito preocupante. Atualmente 
estão tramitando no Legislativo Nacional, mas também em outras esferas 
do Poder (municipal e estadual), Projetos de Lei que têm como base aquilo 
que foi denominado como “Programa Escola Sem Partido” e a instauração 
da chamada “lei contra o abuso da liberdade de ensinar”, que como alerta 
o Sindicato Nacional dos Docentes do Ensino Superior, tem como objetivo 
cercear a autonomia pedagógica, a liberdade de expressão e o pensamento 
nas escolas brasileiras.

Em 16 de fevereiro desse ano foi publicada no Diário Oficial da União a Lei 
13.415 que modifica o Ensino Médio e altera a Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional, Lei 9.394/96 (LDB) e a lei obrigatoriedade do ensino de 
Filosofia que, até então, garantiam a permanência dessa disciplina no currí-
culo escolar, passando a depender de uma Base Nacional Comum Curricular 
(BNCC), ainda em elaboração.

Após a antiga Lei de Diretrizes e Bases 1971, a Filosofia voltaria a ser cita-
da no currículo escolar oficial em 1996, com a promulgação de uma nova 
LDB. Contudo, foram necessários ainda 12 anos de espera e a promulgação 
de outra lei federal em 2008 (Lei Federal N. 11864), para que o ensino de 
Filosofia fosse tornado obrigatório em todos os anos do Ensino Médio. No 
total, foram 37 anos de espera até obter autorização para retornar às salas 
de aula. Mesmo enfrentando sérios desafios que vão desde o tempo e es-
paço necessários para o seu ensino, a confecção e utilização de materiais 
didáticos adequados para um ensino filosófico, passando por questões que 
envolvem o tipo e qualidade do ensino de filosofia que é ofertado por nossas 
escolas, o ensino de Filosofia vinha se estruturando no país e pela primeira 
vez em anos a matéria tinha deixado de ser assunto estranho para a grande 
maioria dos jovens estudantes. Com o retorno da disciplina às escolas, o 
número de pesquisas e publicações voltadas a essa temática aumentou 



191

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

consideravelmente nos últimos anos. Apenas para ilustrar o tamanho desse 
desenvolvimento apresentamos dois exemplos: o primeiro deles diz respeito 
ao número de trabalhos apresentados por pesquisadores de todo país que 
têm se dedicado ao tema do ensino e da aprendizagem da Filosofia. Em 
2016, o XVII Encontro Nacional da Associação Nacional de Pós-Graduação 
em Filosofia (ANPOF), um dos maiores do mundo no gênero, no Grupo de 
Trabalho (GT) “Filosofar e Ensinar a Filosofar” contou com 42 trabalhos 
aprovados e três inéditas conferências sobre a temática. Segundo dados da 
própria ANPOF, esses números quando comparados ao encontro anterior 
de 2014, que contou com 25 trabalhos aprovados, indicam um aumento de 
quase 70% na quantidade de trabalhos apresentados em dois anos.  Esses 
são dados que também se fazem notar fora do país, como demonstra o 
aumento na participação de pesquisadores brasileiros que apresentaram 
trabalhos sobre o ensino da Filosofia em eventos internacionais, promovidos 
por instituições estrangeiras.

Um segundo exemplo desse processo de expansão foi a criação e o início 
de um inédito Mestrado Profissional em Filosofia, em 2017. Aparentemente 
o primeiro no seu gênero trata-se de um mestrado dedicado exclusivamente 
para professores de filosofia da educação básica, preferencialmente os da 
rede pública de ensino e que contou em sua primeira seleção com 184 pro-
fessores aprovados em todo país, espalhados por 15 núcleos participantes.  

Uma maior familiaridade com o pensamento filosófico por parte dos estudan-
tes, o aumento no número de publicações e a criação de uma Pós-Graduação 
voltada strictu sensu para o ensino e aprendizado da Filosofia são resultados 
claros dos avanços que vinham sendo produzidos no Brasil nessa área e 
agora correm um sério risco de não irem adiante. Como dissemos há pouco, 
interdições e obstáculos impostos à Filosofia não causam estranheza e tão 
somente servem como confirmação de que o projeto neoliberal instaurado 
deliberadamente no país, principalmente na década de 90 até o ano de 2003, 
sempre esteve presente, se metamorfoseando por entre os corredores do 
poder, rastejando no solo da política e economia brasileiras. É o que indicam, 
por exemplo, as declarações da ex-diretora sênior para a educação do Banco 
Mundial, a senhora Cláudia Costin que, conforme relata o jornal El País Brasil 
(Rossi, 2017), diz não haver problemas no fim da obrigatoriedade da Filosofia 
e da Sociologia porque é “interessante que não seja necessariamente por 
meio de uma disciplina. Você pode ensinar sociologia inserida na disciplina da 
física, por exemplo. Não precisa ser uma disciplina à parte”. Nesse sentido, 
não é possível esconder a frustração diante das reformas impostas e 



192

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

a manutenção de um modelo de educação (e de ser humano) a serviço dos 
interesses da ordem econômica internacional.

Em tempos de regressão predominam a inércia, a confusão e a letargia do 
pensamento, a sensação de se estar de braços e pés amarrados, a inse-
gurança total ou de total falta de norte, de horizonte, tamanha a força de 
nosso desnorteamento e de nossa desorientação. Em tempos de regressão 
achamo-nos zonzos, atordoados e atormentados como se a obscuridade 
estendesse um manto sobre o tempo e a história presente. Em tempos de 
regressão muitos preferem uma ou mais das várias formas do totalitarismo 
contemporâneo, às vezes mascarado de bondade liberal travestida, às vezes 
cruel e violento frente às diferenças, mas, sempre o mesmo e sufocante to-
talitarismo. Em tempos de regressão há também aqueles que se lançam na 
loucura do anomismo ético, do relativismo total, do popularmente chamado 
“banda voou”, do “tô nem aí”, como se “nem aí” pudéssemos de verdade estar. 

Submetidos a essa onda de retrocesso e ao nos defrontarmos com as atuais 
reformas no sistema educacional brasileiro, como proceder de agora em 
diante, que posicionamentos tomar, quais as perspectivas e rumos tomar? 
Não é nosso objetivo aqui fazer previsões ou apresentar soluções prontas 
para os desafios que se nos impõe o cenário atual, principalmente quando 
ainda navegamos sobre águas hostis. Na esteira daquilo que nos ensinou 
Deleuze, se trata de permitir que essas inquietações ecoem através de nós e 
que na forma de problemas sirvam de matéria para o pensamento, tornando 
o adverso em oportunidade para a experiência crítico-criativa do pensar e 
agir filosóficos.  Nesse sentido os recentes ataques ao ensino de Filosofia 
convertem-se em provocação que perturba o filósofo e lança-o à prática do 
filosofar, à criação de novas compreensões, agenciamentos, pontos de fuga 
e versões para a uma educação filosófica. 

Nosso ponto de fuga se constrói na contraposição às ideias de retrocesso ou 
regressão no ensino de Filosofia a ideia de uma docência criativa tornando-
a uma força de resistência frente a tudo que opera contra a Filosofia e sua 
contribuição à formação escolar. No presente trabalho tomamos como re-
ferência duas obras filosóficas que carregam si bases teóricas significativas 
para pensarmos a ideia de criação e a relação entre a prática filosófica e o 
exercício de criação ou de criatividade. São elas o texto dos filósofos france-
ses Gilles Deleuze e Félix Guattari, O que é a Filosofia (2009), seguido por 
uma das obras mais ricas que existe sobre o conceito de práxis na história da 
Filosofia, em particular na filosofia de Karl Marx, que é a Filosofia da Práxis 



193

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

(1990) do filósofo espanhol, radicado no México, Adolfo Sánchez Vázquez, 
Nessa última, o autor distingue dois tipos de práxis: a chamada práxis criadora 
e práxis reiterativa ou imitativa. O que pretendemos é aproximar a noção de 
práxis criativa de com a de criação filosófica deleuzo-guattariana refletindo 
como essas duas perspectivas distintas podem nos ajudar a pensar e con-
tribuir para com o ensino de Filosofia no contexto atual.

A criatividade no ensino e aprendizado da filosofia

Em todas as nossas reflexões sobre o lugar e a importância da Filosofia na 
sala de aula, seja nas escolas, seja na universidade, aqui tendo em vista 
as muitas graduações e licenciaturas que possuem essa disciplina como 
um de seus componentes curriculares, temos defendido que os processos 
pedagógicos que envolvem o ensino e aprendizagem da Filosofia devem 
caracteriza-se como verdadeiros exercícios filosóficos e/ou como práticas 
pessoais da atividade filosófica. Uma atividade, cuja principal característica 
é a de criar, produzir e inventar novos saberes e novas práticas (filosóficas) 
e que, nesse sentido, se configura como uma experiência crítico-criativa do 
pensamento e da ação filosóficos. Trata-se de um modo de compreender 
o ensino e a aprendizagem da Filosofia que tem origem em nossa própria 
compreensão da Filosofia em si, a saber, enquanto um saber historicamente 
constituído e uma experiência do pensamento. 

Enquanto tipo de conhecimento histórico, a Filosofia é um produto do gênio 
humano ao lado de outras formas históricas do conhecimento que compõem 
nossa herança intelectual, como a religião e a ciência. No entanto, ao lado 
dessa compreensão se desenvolve outra que a complementa que é a da Fi-
losofia como experiência viva do pensamento, como ação. Isto é, a Filosofia 
não é somente um tipo de saber historicamente estabelecido, mas, sobretudo, 
o próprio filosofar, ou seja, uma experiência do pensamento, uma atividade 
da inteligência, capaz de transformar, não apenas o modo como o ser hu-
mano compreende a si e o mundo, mas constrói e age sobre a realidade. Ao 
definirmos a Filosofia como um produto da inteligência e ao mesmo tempo 
como uma ação, afirmamos que ela corresponde a um tipo de saber em que 
o teórico e o prático, sem se confundirem, estão profundamente imbricados. 
Qual seria então a concepção de ensino que daí decorre? Uma na qual en-
sino e aprendizagem da Filosofia se dá de maneira experiencial, pois visa 
proporcionar aos estudantes a oportunidade de experimentarem o filosofar, 
de se tornarem praticantes da Filosofia, independentemente do nível ou da 



194

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

modalidade do ensino, através do contato direto dos estudantes com uma 
“filosofia completa”, isto é, teórica e prática.

Ao tratarmos da Filosofia como atividade, como filosofar, estamos afirmando 
que não há aprendizado da Filosofia sem experiência do filosofar, mesmo 
quando consideramos toda produção filosófica. É fundamental que se escla-
reça que aqui não se trata de menosprezar ou simples e equivocadamente, 
deixar de lado toda herança filosófica de que dispomos. Trata-se de, mais 
uma vez, reconhecer que a importância da Filosofia vai muito além daquilo 
que já foi produzido, pois estamos interessados também na capacidade que 
a produção filosófica disponível tem de suscitar novas e outras experiências 
filosóficas. Concordamos que, tanto de um ponto de vista filosófico, quanto 
pedagógico, a história da Filosofia é necessária. Enquanto história das pro-
duções filosóficas que resultam das experiências que cada pensador fez, nela 
acham-se os elementos necessários para dar continuidade ao exercício do 
pensamento filosófico. Um ensino de Filosofia para além de sua história não 
significa um ensino sem ou aquém desta. O que colocamos em questão é 
a manutenção de uma espécie de Filosofia “maior”, “oficial”, imposta como 
a única possível. Apoiamos um ensino ativo da Filosofia enquanto atividade 
de criação e nos unimos a tantos outros que têm se dedicado a pensar seu 
ensino como espaço filosófico de produção filosófica.

Um ensino de filosofia, predominantemente baseado no estudo das produções 
filosóficas, com pouca ou quase nenhuma abertura para a experiência do 
filosofar, tende a ser um tipo de ensino historicista, que muitas vezes utiliza 
como método uma leitura histórica da filosofia, cujo resultado não vai além 
de uma atualização de lembranças. Mesmo as propostas pedagógicas que 
visam superar um ensino de tipo puramente historicista e que adota como 
base o estudo de temas e/ou eixos temáticos de caráter filosóficos, como o 
que propõem, por exemplo, os principais documentos que norteiam o ensino 
de Filosofia no Brasil, conforme nos alerta Gallina (2004), não asseguram que 
as atividades desenvolvidas pelo professor de filosofia sejam uma atividade 
propriamente filosófica, pois mesmo que as propostas temáticas representem 
a tradição filosófica ou que a escolha dos temas seja pautada por critérios 
filosóficos, ainda assim, pode se perder de vista “uma condição inerente à 
atividade do filósofo: a criação conceitual, o nascimento do novo” (p. 361). 
Ao pensarmos a Filosofia e seu ensino na perspectiva da experiência do 
filosofar partimos de duas premissas fundamentais: a primeira diz respeito 
ao caráter criador ou criativo da experiência do filosofar e a segunda refere-
se à intrínseca relação entre o pensar e o agir que compreende a atividade 



195

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

filosófica como uma atividade, ao mesmo tempo, teórica e prática. 

É importante dizer que nessa abordagem, “fazer experiência” não coincide 
com “experimentação” no sentido que essa palavra tem no âmbito científico 
como no método científico experimental. A compreensão de experiência aqui 
apresentada fundamenta-se numa perspectiva ética oriunda da reflexão filo-
sófica, voltada para o agente, o sujeito da ação, e sua prática, isto é, seu agir. 
Nessa perspectiva, a noção de experiência diz respeito a um tipo de atividade 
que afeta, sobretudo, aquele que pratica a ação e que diz respeito àquilo que 
desde o início da filosofia se entende como ação ética, isto é, uma ação ou 
uma prática na qual o sujeito da ação além de estar diretamente comprome-
tido, também é fortemente afetado por ela. Para os gregos, por exemplo, o 
telos da ação ética era a perfeição (areté, virtus) do homem, representado 
no ideal de cidadania e na vida política (Vaz, 1999). 

A noção experiência aqui apresentada remonta à noção de práxis de Vázquez, 
que na obra Filosofia da Práxis (1990), desenvolveu um profundo estudo sobre 
a práxis ao longo da história do pensamento filosófico até chegar em Marx e 
na superação de uma Filosofia que limitar-se-ia apenas a decifrar a realidade, 
por uma capaz de agir em prol de sua transformação. Não obstante a impor-
tância que damos a categoria de práxis, optamos pelo termo “experiência do 
filosofar”, por entendermos que sua significação abrange outros elementos 
de natureza pessoal ligados à subjetividade e às necessidades, vivências e 
sentimentos pessoais. Entendemos que as ações éticas também envolvem 
elementos não racionais e que estas não são guiadas apenas por uma racio-
nalidade moral ou razão prática, conforme nos ensina a tradição racionalista. 
Em Diferença e repetição (1988), Deleuze, ao criticar aquilo que chamou de 
imagem dogmática do pensamento, nos mostra que o pensamento resulta 
por força de uma necessidade que irrompe desde uma instância pré-racional. 
O pensamento (cogitatio) tem seu início quando a inteligência é movida por 
algo que a força desde fora. Trata-se de algo que inicialmente só pode ser 
sentido e que sensibiliza o espírito e o coloca num estado de perplexidade, 
obrigando-o a pensar e podendo ser apreendida “sob tonalidades afetivas 
diversas, admiração, amor, ódio, dor” (p. 138). Essa força propulsora que dá 
impulso a atividade filosófica recebe o nome de problema. O problema é o 
motor do pensamento e aquilo que antecede o próprio pensar, despontando 
como uma instância pré-filosófica, um acontecimento que se surge no âmbito 
da sensibilidade, nada tendo de racional em sua origem e que não aponta 
para qualquer solução pré-concebida no pela operação racional. Nesse sen-
tido, num ensino de Filosofia a partir da perspectiva deleuzo-guattariana, o 



196

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

contato com os problemas é fundamental, pois, sem eles não haveria uma 
atividade criativa. No entanto, esse contato deve acontecer, principalmente, 
no plano da experiência sensível, da sensibilidade (sensibilização) e os pro-
blemas não devem ser tratados como questões prontas e que demandam 
uma solução racional e/ou técnica. Os problemas devem ser vivenciados, 
experimentados para que a atividade do pensamento seja uma verdadeira 
experiência de criação. 

Abordando a criação conceitual ou a criatividade filosófica a partir de Deleuze 
e Guattari, juntamente com a noção de práxis criadora de Vázquez, vere-
mos que sendo o mundo resultado da práxis dos sujeitos, este enquanto tal 
encontra-se sempre em estado de construção, seja quando através das ações 
humanas surge algo inteiramente novo que modifica e afeta profundamente 
a realidade, a exemplo dos eventos revolucionários que a história registra, 
seja quando também através das ações dos sujeitos sobre o mundo o que 
se pretende é garantir a conservação da realidade nos moldes atuais e com 
isso a manutenção do status quo. Vázquez chama a atenção para aquelas 
ações que são responsáveis pela transformação da realidade e para as que 
garantem a sua conservação ou formato atual.

As ações responsáveis pela transformação do mundo compõem aquilo que 
Vázquez chamou de práxis criadora.  Esse tipo de práxis torna o ser humano 
apto para enfrentar novas necessidades e situações e embora não vivamos 
em um constante estado de criação, o ato de criar é a primeira e mais vital 
necessidade humana. A ação criadora se distingue de outros tipos de ação 
pelo grau de consciência ou de participação consciente do sujeito no processo 
de transformação. Quanto maior for o grau de consciência que o sujeito tem 
de sua prática e de si mesmo como ser “prático” e atuante, mais próximo 
ele estará de uma consciência da práxis. Simplesmente saber o que faz não 
garante uma prática criadora, assim como não se deve pensar que na prá-
tica reiterativa a consciência está ausente. O filósofo chama atenção para a 
importância do desenvolvimento de uma consciência reflexiva da práxis, ou 
seja, do desenvolvimento de uma consciência que se volta sobre si mesma 
(autoconsciência) e sobre as atividades materiais. Segundo ele, a práxis 
criadora é a práxis autêntica e esta difere e se contrapõe a um segundo tipo 
de práxis classificada como inautêntica e denominada de práxis reiterativa.

A práxis reiterativa ou imitadora se caracteriza como um tipo de ação marcada 
pela submissão ao que está pré-concebido, a um modelo imutável. Trata-se 
daquelas ações que não produzem nada novo e não opera nenhuma mu-



197

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

dança qualitativa na realidade presente, portanto, não a transforma. A práxis 
reiterativa é “uma práxis de segunda mão que não produz uma nova realida-
de, não produz mudança qualitativa na realidade presente, não transforma 
criadoramente” (Vázquez, 1990, p. 258), que deve ser superada através da 
práxis reflexiva, única capaz de combater os diversos processos de aliena-
mento que a ação imitativa promove. Socialmente a práxis reiterativa está 
alinhada às práticas burocratizadas (social, estatal, política, cultural, educativa 
etc.) e se configura como um tipo de práxis degradada porque nela o grau 
de participação da consciência é menor e seu modo de proceder consiste na 
imitação do que já fora criado anteriormente. Não há margem para o impro-
vável, para o imprevisível, para a criatividade e, portanto, converte à ação 
em reprodução o que faz dela uma práxis reprodutivista. 

Vejamos um exemplo da crítica a esse tipo de práxis com relação ao trabal-
ho: a prática imitativa quando aplicada ao mundo laboral aliena o homem 
de sua essência criadora e a ação transformadora que deveria resultar na 
humanização do ser humano e a construção do mundo, antagonicamente, 
transforma-se em ação que “coisifica” as pessoas e degrada a natureza. Como 
a atividade produtiva é perpassada por relações (sociais) de produção, esse 
processo alienatório resulta de uma estratégia dos grupos sociais que detém 
o domínio dos meios de produção. Em uma sociedade submetida ao capital e 
através da exploração da capacidade criadora do ser humano, o controle da 
produção obedece a interesses predeterminados e a atividade prática deve 
adequar-se, sobretudo, aos interesses econômicos. 

No âmbito de uma Filosofia da Educação e à luz da reflexão que Vázquez nos 
presenteia, a ideia de uma docência criativa em tempos de regressão está 
respectivamente associada às ideias de uma práxis criadora frente a uma 
práxis reiterativa. Infelizmente, esse segundo tipo de práxis ainda predomina 
em nossas escolas e universidades e por vezes também nós, professores, 
enquanto agentes educacionais, somos patrocinadores de práxis inautênti-
cas. O exercício da práxis reflexiva é o caminho para a superação da práxis 
reiterativa. A Filosofia, enquanto atividade teórica e reflexiva converte-se 
em Filosofia da práxis ou prática, à medida que instaura um movimento de 
aprofundamento da própria práxis, através da reflexão crítica sobre esta e 
suscita ou permite experiências de inconformismo. A crítica como experiência 
de não aceitação, cria a necessidade de repensar a realidade e as práticas 
existentes, exigindo sua superação e sua substituição por ações criadoras 
capazes de operar mudanças. Nesse sentido, partindo da relação entre a 
reflexão crítica-criativa e a busca da transformação pela criação de novas 



198

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

práticas é possível conceber um ensino e aprendizado da Filosofia como ex-
periência com um tipo de “saber prático” e transformador. Numa perspectiva 
perpassada pela ética, os processos de ensino e aprendizado se concretizam 
enquanto experiências crítico-criativas do pensamento e através da (trans)
formação das ideias, conceitos e perspectivas daqueles que praticam exer-
cício filosófico. Com potencial para despertar mudanças na própria realidade 
desses sujeitos filosofantes, a começar por sua própria (trans)formação, é a 
experiência crítica que nos arranca da alienação e nos faz superar uma práxis 
alienada na educação, pois dela surge a necessidade de criar, de inovar, de 
romper, de sermos criativos. 

Uma atividade docente capaz de promover a práxis criadora ou criativa pode 
ajudar as pessoas, especialmente os mais jovens, a fazerem a experiência 
de (re)criação de si mesmos e do mundo ao seu redor, como um exercício 
contínuo de discernimento criativo. Para tanto, se faz necessário investir 
em formas (sub)versivas de educação e em formas rizomáticas e desterri-
torializadas de pensamento e de atuação didático-metodológica que sejam 
capazes de promover novas cartografias na educação, tendo como pano de 
fundo uma “filosofia revolucionária” inspirada em Deleuze e Guattari. Nas 
palavras de Gallo, a Filosofia consiste numa força de intervenção no mundo, 
“ela é a própria criação de um mundo. Assim, criar conceitos é uma forma 
de transformar o mundo; os conceitos são as ferramentas que permitem ao 
filósofo criar um mundo à sua maneira” (Gallo, 2008, p. 34). O conceito não 
deve ser confundido com uma definição ou um princípio definidor da realidade 
e não corresponde às determinações de um logos demonstrativo, cujas “as 
proposições definem-se por sua referência, e a referência não concerne ao 
Acontecimento, mas a uma relação com o estado de coisas ou de corpos, 
bem como as condições desta relação” (Deleuze & Guattari, 2009, p. 35). 

Uma pedagogia para o ensino e aprendizado da Filosofia, enquanto atividade 
de criação e na qual a experiência ou exercício filosófico ocupa a centralidade 
de todo processo pedagógico, se constitui numa pedagogia do conceito. O 
conceito é um modo (filosófico) de exprimir o mundo, o real, sob a forma de 
um acontecimento. Numa crítica a toda tradição filosófica platônica e sua 
concepção de essencialista da realidade, a filosofia deleuziana concebe o 
mundo como uma “louca” colcha de retalhos (crazy patchwork), composto pela 
multiplicidade de acontecimentos que se desdobram em infinitas conexões 
rizomáticas. Os conceitos participam da construção do mundo, compreendido 
como esse conjunto rizomático de acontecimentos, cuja função e a de “dizer” 
os acontecimentos, isto é, torná-los possíveis. Para Deleuze, o que predomina 



199

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

é a multiplicidade; não existe um mundo dado como algo a priori, mas um 
mundo de possíveis, criados a partir de um infinito número de possibilidades 
de outros mundos possíveis. Aquilo que chamamos mundo real é na verda-
de uma versão oficial de um conjunto determinado de possibilidades como 
mundo-dado, mantido mais pela força do poder das sociedades de controle 
de um mundo-imposto, que pela ação criativa do ser humano.

O ensino e aprendizado filosófico no âmbito da experiência do filosofar, na 
perspectiva teórica da atividade de criação de conceitos, é uma ação educa-
tiva e filosófica que incentiva a invenção de tantos outros mundos possíveis 
e diferentes e toda criação, “por minúscula que seja, ao propagar-se e ser 
imitada, torna-se quantidade social, e assim pode ensejar outras invenções e 
novas imitações, novas associações e novas formas de cooperação” (Aspis, 
2012, p. 205). A provisoriedade da produção filosófica, embora represente seu 
próprio limite, também se apresenta como possibilidade de criação, uma vez 
que permite o surgimento do novo e garante a inserção na Filosofia de uma 
dinâmica processual de construção e renovação do próprio conhecimento. O 
ensino filosófico não deve prescindir dessa dinâmica, muito menos temê-la; 
antes, deve promover essa renovação criativa de si mesmo. Ensinar estando 
preso a um currículo, ainda que mínimo, mesmo que pautado naquilo que 
é produzido ao longo da história da Filosofia, costuma resultar em conteu-
dismo, paralisia da inteligência, esterilidade e alienação. E, ainda que sejam 
adotados currículos ou programas escolares mais inteligentes, libertários, 
emancipatórios etc., corre-se o risco de não avançarmos na aprendizagem 
da Filosofia, quando se constata a inexistência de tempo e espaços didáticos 
adequados à experiência, à prática do filosofar. Novamente ressaltamos que 
não se trata de propor um ensino de Filosofia hostil à tradição e à produção 
filosófica, mas de criticar qualquer forma de fetiche pelo saber enciclopédico 
por uma concepção de aprendizagem baseada no acúmulo de informações. 

Em resumo, seja desde uma abordagem “prático-criadora”, como a que 
identificamos em Vázquez ou desde a atividade de criação conceitual de 
inspiração deleuzo-guattariana, não há Filosofia sem experiência do filosofar, 
mesmo quando consideramos toda produção filosófica até hoje criada; e, por 
conseguinte pode-se afirmar que  não há ensino e aprendizado da Filosofia 
sem a práxis do filosofar, isto é, sem aquela atividade, cuja principal carac-
terística é a de criar ou produzir saberes e práticas capazes de modificar o 
modo como quem pratica ou experimenta a filosofia costuma enxergar e agir 
sobre a realidade e sobre si mesmo. 



200

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Por uma docência criativa

Com vistas a uma docência criativa capaz de resistir aos principais obstá-
culos que o ensino de Filosofia tem enfrentado, partimos de uma reflexão 
acerca da experiência filosófica como exercício da inteligência que opera 
através do exercício da crítica ou do pensamento crítico, juntamente com a 
capacidade criativa da inteligência de criar e recriar sua própria compreensão 
acerca da realidade. Afirmamos que o exercício crítico-criativo da inteligência 
torna possível que o sujeito crie não apenas novas compreensões acerca 
da realidade em que se insere ou conhece, mas também possibilita novas 
compreensões acerca de si mesmo e à medida que a compreensão que o 
sujeito tem de si muda, é ele quem muda. Essa mudança “interior” não fica 
circunscrita ao âmbito conceitual, pois afeta os próprios valores, decisões e 
ações do sujeito-filósofo. Sendo assim, a experiência do filosofar repercute 
no campo da práxis e afeta, portanto, as esferas do ético-moral (plano indi-
vidual) e do político (plano coletivo).  

A docência pensada a partir dessa perspectiva atua no sentido de promover o 
exercício crítico-criativo da própria maneira de pensar, ser e agir de todos os 
sujeitos envolvidos no processo e relações pedagógicas. Todavia, isso só será 
possível quando se admitir uma estreita correlação entre o aprendizado da 
Filosofia com o exercício do filosofar, concebidos como faces de uma mesma 
realidade, na qual o ato de aprender filosofia e o ato de filosofar constituem 
uma única e idêntica experiência. Essa correlação é fundamental para que 
a prática docente em Filosofia esteja carregada daquilo que denominamos 
potencial filosófico, isto é, seja capaz de promover experiências do filosofar 
junto aos estudantes.

Há muito se tem afirmado que a aula ou a disciplina de Filosofia pode e deve 
ser considerada como um espaço privilegiado para o ensino-aprendizagem 
enquanto prática do exercício filosófico ou experiência do filosofar e que nos 
processos de ensino-aprendizagem da Filosofia não deveria haver dicoto-
mia entre aprender e fazer o autêntico exercício de pensar filosoficamente. 
A Filosofia e o filosofar ocorrem em tempos e lugares diferentes, o que nos 
permite entender a relação entre ensino-aprendizagem de filosofia e expe-
riência do filosofar sempre a partir de diferentes contornos e desdobramen-
tos, leituras e significados. É importante reiterar que adotamos uma opção 
teórico-metodológica na qual o processo de ensino-aprendizagem da filosofia 
é compreendido a partir de uma dinâmica criadora da experiência filosófica 
ou do exercício do filosofar, cuja premissa inicial é a de que as questões 



201

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

que envolvem tanto o ensino, quanto a aprendizagem estão profundamente 
interligadas na ideia de uma experiência do filosofar, uma vez que, antes 
de se tornar um produto da inteligência e da cultura humana, a Filosofia é, 
antes de tudo, uma experiência, que converte seu ensino uma prática ou um 
autêntico exercício do filosofar. 

O principal objetivo de uma prática docente criativa que se pauta nesses 
referenciais é o de promover uma autêntica akmé, isto é, um “despertar 
filosófico” dos estudantes. No entanto, o contato com o cotidiano escolar e 
com uma maioria de professores tem demonstrado que a simples afirmação 
de que o ensino e a aprendizagem filosófica devem se constituir em expe-
riências filosóficas costuma ser insuficiente para superar um tipo de ensino 
há muito enraizado na educação brasileira e classificada pela crítica como 
uma “educação bancária” (Freire, 2009, passim.), por seu caráter narrativo, 
depositante de conteúdos petrificados e por sua natureza opressora por re-
duzir o ser humano a um autômato. Nesse sentido, uma prática criativa que 
exige dos docentes um trato direto com o exercício filosófico. Se os profes-
sores de filosofia compreendem a atividade filosófica como uma atividade de 
criação, espera-se desses profissionais que tenham traquejo nessa prática 
e capacidade de caminhar nas trilhas, nem sempre fáceis da Filosofia. O 
professor deve ser ele mesmo um aprendiz da Filosofia, alguém disposto a 
refletir sobre seus próprios pensamentos e suas ações; deve ser alguém que 
seja capaz de exercer uma autocrítica cotidiana e esteja disposto a escutar 
os argumentos dos outros, especialmente, quando esses são seus próprios 
alunos. Portanto, o ensino e aprendizado da Filosofia como experiência 
crítico-criativa do filosofar exige da docência uma postura participativa nesse 
processo de criação filosófica. 

No entanto, o filósofo na condição de professor também deve ser alguém 
capaz de atuar de maneira competente dentro ambiente educacional, algo 
que exige uma formação pedagógica adequada. Embora a qualidade do 
ensino de Filosofia não se reduza a questões de ordem técnicas ou didático-
metodológicas, ela demanda dos docentes familiaridade com as teorias 
pedagógicas e técnicas didático-metodológica existentes e atualmente em 
desenvolvimento, a fim de superarmos algo que é infelizmente ainda é comum 
em nossas escolas: o “amadorismo pedagógico”. Não podemos ignorar os 
limites dos nossos cursos de licenciatura naquilo que diz respeito à formação 
e pedagógica em geral. Contudo, há que se ter em mente que a formação do 
professor se constitui como tarefa continua ao longo de sua trajetória pessoal 
e profissional (Matos, 2013). Todo planejamento escolar deve se pautar na 



202

IXTLI - Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

reflexão cuidadosa e na articulação de ações pedagógicas, com vistas a re-
sultados de natureza formativa e emancipatória, contribuindo para o desenvol-
vimento integral dos estudantes. As teorias pedagógicas são as ferramentas 
teóricas de que dispomos na execução dessa tarefa, e os esforços públicos 
despendidos na capacitação dos professores deveriam ajudar os docentes 
a se aproximarem dessas ferramentas e fazer uso delas. Além de ser funda-
mental que o professor seja formando em Filosofia (não vale apenas notório 
saber), este profissional precisa possuir uma sólida formação pedagógica 
para que sua prática de ensino resulte em ações pedagógicas competentes e 
eficientes. Cabe ao professor conhecer que teorias pedagógicas contribuem 
para fazer da aula ou do programa de filosofia um espaço de experiências 
filosóficas. Em outras palavras, o professor de Filosofia pedagogicamente 
preparado pode melhor reconhecer o potencial filosófico presente nas teorias 
educacionais existentes, para que, uma vez reconhecido esse potencial, 
possa-se promover de maneira criativa o ensino e aprendizado filosóficos.

Sendo uma atividade, vimos que a Filosofia nunca está pronta e o mesmo se 
dá com seu ensino e aprendizado. As filosofias aqui refletidas indicam o valor 
da contínua reflexão e (re)criação do pensamento e das práticas. O momento 
atual exige e se torna oportunidade para uma resistência criativa, para que 
ao invés de assistirmos ao fim da Filosofia na escola, protagonizarmos sua 
renovação. Mais uma vez somos chamados à luta e a unirmos forças e inte-
resses em prol uma revolução educacional que nunca tivemos de fato e na 
qual a escola seja espaço de formação humana e não um lugar de formatação 
de pessoas para fins de empregabilidade. Mais uma vez precisamos resistir 
à concepção tecnicista da educação escolar, à serviço das forças produtivas. 
Mais uma vez, por força do momento, a Filosofia é chamada a contribuir na 
ressignificação não apenas da escola, mas da educação em todo o país 
(Pimenta & Pinto, 2013).



203

ALFE - Associação Latinoamericana de Filosofia da Educação

Referências

Aspis, R. L. (2012). Criar saídas e um ensino de Filosofia. Campinas: Revista 
Educação.

Deleuze, G. (1988). Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal.

Deleuze, G.; Guattari, F. (2009). O que é a filosofia? Rio de Janeiro: Ed. 34.

Gallina, S. (2004). O ensino de Filosofia e a criação de conceitos. Campinas: 
Cad. Cedes.

Gallo, S. Deleuze e a educação. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008.

Matos, J. C. (2013). A formação pedagógica dos professores de filosofia: um 
debate, muitas vozes. São Paulo: Ed. Loyola.

Pimenta, S. G.; PINTO, U. A. (2013). O papel da escola pública no Brasil 
contemporâneo. São Paulo: Ed. Loyola

Rossi, M. (2017) Reforma do Ensino Médio é aprovada no Senado. São Paulo.

Severino, A. J. (2007). Filosofia. 2. ed. São Paulo: Cortez Editora.

Vaz, H. C. L. (1999). Escritos de Filosofia IV: ética filosófica São Paulo: Ed. 
Loyola.

Vázquez, A. S. (1990). Filosofia da práxis. São Paulo: Ed. Paz e Terra.


