
Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 
Revista Latino-Americana de Filosofia da Educação 

 
 

 
Título del artículo / Título do artigo: Contribuciones en torno al 
escribir en la educación filosófica 

Autor(es): Miguel Lobos Zuzunaga 

Año de publicación / Ano de publicação: 2018 

DOI: 10.63314/NHCG2882 

 
Citación / Citação 

Lobos Zuzunaga, M. (2018). Contribuciones en torno al escribir en la 
educación filosófica. Ixtli: Revista Latinoamericana de Filosofía de la 
Educación, 5(9), 109-135. https://doi.org/10.63314/NHCG2882 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.63314/NHCG2882


109

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Contribuciones en torno al escribir  
en la educación filosófica

Miguel Lobos Zuzunaga 
Università degli Studi di Bari, Italia 

miguel.lz@hotmail.cl

Candidato a doctor en Filosofía e Historia de la Filosofía por la Universidad de Bari, 
Italia. Licenciado en Filosofía y Licenciado en Educación por la Pontificia Universidad 
Católica de Valparaíso, Chile. 

Valiéndonos de las teorías 
del vínculo educativo y del 
triángulo educativo, analiza-
mos las posibles vías abiertas 
por la escritura a la didáctica 
filosófica. Mientras hacemos 
ver las dificultades inherentes 
a la didáctica de la filosofía, 
explicamos cómo el nexo de 
la escritura con el educador, 
el sujeto de educación, y la 
filosofía conduce a alimentar 
el mencionado vínculo.

Resumen - Resumo - Abstract

Usando as teorias do vínculo 
educacional e do triângulo 
educacional, analisamos os 
possíveis caminhos abertos 
pela escritura à didática filo-
sófica. Enquanto fazemos ver 
as dificuldades inerentes à di-
dática da filosofia, explicamos 
como o nexus da escritura 
com o educador, o sujeito da 
educação e a filosofia condu-
zem a alimentar o link acima 
mencionado.

Using the theories of educatio-
nal link and educational trian-
gle we analyze the possible 
paths opened by writing to phi-
losophical didactics. While we 
show the inherent difficulties in 
didactics science of philoso-
phy, we explain how the nexus 
of writing with the teacher, 
the subject of education, and 
philosophy leads to enrich the 
aforementioned link.

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación
Volúmen 5 - Número 9 - 2018

 pp. 109 - 135



110

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Para citar este artículo:
Lobos Zuzunaga, M. (2018). Contribuciones en torno al escribir en la educación 
filosófica. Ixtli. Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación. 5(9). 109 - 
135.

Palabras Clave: Didáctica, Didáctica filosófica, Teoría de la escritura, Vínculo educativo.
Palavras-chave: Didática, Didática filosófica, Teoria da escritura, vínculo educacional.
Keywords: Didactics, Didactics of philosophy, Theory of writing, Educational link.

Recibido: 	  10/03/2018		  Aceptado: 04/07/2018



111

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

1. Introducción

Los debates actuales en Chile en torno al puesto de la filosofía como contenido 
curricular pone en discusión no solamente este mismo ámbito desde ya pro-
blemático, sino también la naturaleza del saber filosófico –que escolarmente 
queda delimitado entre saberes conceptuales, actitudinales, y metodológicos–, 
de su despliegue en la escuela, de la escuela misma, y, en consecuencia, 
de la didáctica filosófica. Aquello que nos proponemos en este escrito es 
situarnos en este debate desde el punto de la investigación filosófica y a la 
vez didáctica, valiéndonos de la propuesta teórica del Triángulo educativo. 
De lo que se trata aquí es de presentar el resultado más bien teórico de una 
investigación desarrollada en ocasión de un estudio de caso instrumental, que 
por motivos de su extensión y amplitud conceptual el caso queda solamente 
señalado como antecedente empírico.

Al final de este artículo, esperamos mostrar cómo la práctica de la escritura 
–desde las primeras configuraciones modernas de la didáctica y el currículum, 
mas no por ello suficientemente analizadas– que deviene escritura-filosofía 
abre el campo del educar en las dimensiones del sujeto de educación, el 
educador, y la filosofía misma en el ámbito escolar, enriqueciendo desde el 
punto de vista de la teoría aquello llamado el vínculo educativo. En definitiva, 
buscamos finalmente una respuesta crítica y razonada a la pregunta ¿para 
qué, filosofía? Dada la particularísima singularidad del caso, tal es el intento 
de detenernos en el sólo aspecto de la escritura. 

Como se ha mencionado, el tratamiento teórico es el resultado de un estudio 
de caso instrumental dentro de una comprensión paradigmáticamente cualita-
tiva (Flick, 2007, p. 16-18). En breve, el estudio de caso instrumental es aquél 
cuyo estudio permite una construcción de teoría como intento de comprensión 
y aporte al conocimiento mediante el antecedente del acontecimiento de un 
caso, escogido por su valor metafórico y prototípico (Denzin & Lincoln, 2012, 
p. 159), donde el interés del caso es asumido en base a otro interés del que 
el caso –se intuye– es parte. El caso sin más ha sido aquel acontecido en 
la práctica educativa mediante la práctica de la escritura personal en una 

Contribuciones en torno al escribir  
en la educación filosófica



112

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

situación evaluativa  formativa, en un curso de enseñanza secundaria en la 
especialidad de filosofía. Los resultados de aquella actividad han sobrepasado 
los límites evaluativos formales y sostienen como antecedente la necesidad 
de un desarrollo teórico. 

2. El vínculo educativo 
 
2.1 Generalidades

La plena inclusión del hombre participante en el mundo simbólico nos remite 
al acto mediante el cual el sujeto de educación es formado y educado para 
la lectura de los productos culturales y para la creación de códigos culturales 
–escritura. A tal acto denominamos generalmente educación. 

Este acto pedagógico puede desplegarse en tres grandes momentos que se 
hacen presentes en todo acto educativo, y la relación entre ellos es lo que 
denominamos vínculo educativo. Alrededor de cada uno de los participantes 
del acto educativo surge una conjunto de nociones que atañen al dominio edu-
cacional; es así como este vínculo queda dividido en el sujeto de educación, 
el agente de educación, y los más altos contenidos culturales o de educación 
que se estimen necesarios para el óptimo desarrollo del estudiante en vistas 
del contexto en el cual se inserta como parte de la cultura. Junto a estos dis-
tintos momentos del vínculo educativo, surgen conceptos que los involucran 
en menor o mayor grado: coacción o violencia pedagógica, sostenimiento del 
acto educativo, vínculo con la cultura. Desde el particularísimo puesto de la 
escritura, en este apartado intentaremos exponer las ideas claves del modelo 
llamado vínculo educativo, con el fin de establecer previamente los límites 
y perspectivas desde los cuales comprender lo analizado en el concepto de 
escritura. A grandes rasgos se hace visible la unión de la escritura con: 1) 
el saber, la epistemología de referencia del sector educativo, o el contenido 
de educación, 2) el estudiante -sujeto de educación-, 3) el educador -agente 
de educación.

2.2 La configuración del vínculo

El vínculo educativo es un modo de permitir la comprensión del acto y de la 
naturaleza de la educación. Por lo pronto, estimamos de gran valor el aporte 



113

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

que ha realizado Violeta Núñez en este respecto. Una descripción tal necesita 
un análisis de la misma cuestión que entregue al público una noción de la 
configuración del vínculo en pedagogía. Para sostener este análisis, la au-
tora se remite a una interpretación de la obra de Herbart, educador y teórico 
de la educación alemán, sucesor de la cátedra de Kant así como de la veta 
racional práctica o moral que es apropiada por este autor de la Pedagogía 
general derivada del fin de la educación (Herbart, 1983), escrito capital dentro 
de la obra herbartiana. Escrito capital, puesto que constituye un momento de 
doble indicación del camino sobre el cual toda pedagogía debiese transitar; 
la validez o invalidez de esta propuesta no es nuestro centro aquí, solamente 
buscamos indagar el aporte que significa para una disciplina que tenemos a 
bien llamar Pedagogía, cuya razón es lo que permite a Núñez considerarlo 
de una manera inicial  para su elaboración de la teoría del vínculo educativo.

El punto clave que anima la inclusión de Herbart para el desarrollo del llamado 
vínculo educativo, es doble: 

1) enuncia la deficiencia de la pedagogía, 

2) y postula los pivotes sobre los cuales debe construirse una ciencia 
que sea el fundamento de la educación. 

Primero, la deficiencia de la pedagogía hasta sus indagaciones en este cam-
po consistiría en basar sus dimensiones de aplicación exclusivamente en la 
experiencia, porque el “estado naciente de la pedagogía, tal como la sentía 
Herbart (1983), dependía del insuficiente desarrollo del conocimiento sobre la 
naturaleza de los procesos psicológicos comprometidos en la asimilación de 
la instrucción” (p. XIV-XV); asociada a los fines en torno a los cuales giraba 
la educación, reflejados en las posturas morales e inclusive filosóficas de 
personajes de no menor influencia, una educación que busca un “desarrollo 
libre y placentero a todas las manifestaciones del crecimiento en el hombre” 
(Herbart, 1983, p. 2), como pensaba Rousseau, deviene vacía, nada concreta, 
si no imposible: esa vastedad de la expresión humana no es nunca alcan-
zable ni aún para el educador mismo; por otra parte, la educación en Locke 
mantiene al hombre que se educa en su entorno convencional, anclado a las 
convenciones desde las cuales llega a la educación, y hacia las cuales está 
destinado: es el estancamiento del espíritu: “Es preciso detenerse aquí. Sería 
enteramente vano tratar de disuadir a las verdaderas gentes de mundo de 
que sus hijos no lo sean también… la educación mundana puede tener buen 
éxito; las gentes de mundo tienen el mundo por aliado” (Herbart, 1983, p. 3). 



114

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Estas dos críticas a la educación propuesta por ambos autores quiere decir lo 
siguiente: creer en la naturalidad de la educación es ir, con ayuda de la expe-
riencia de cada cual, reafirmando un estancamiento del acto pedagógico hasta 
el punto donde cada cual se educa en su ambiente con las herramientas que 
pueda tal como el animal en la naturaleza. Esto, educativamente, encuentra 
su fin en Herbart; la razón se debe a que aparece el acto de donación cultural, 
en un vínculo social, en el cual se hace necesario repensar concretamente, 
reflexivamente, en fin, científicamente, la educación: 

Nuestros nuevos pedagogos han tenido buen éxito en muchas cosas 
nuevas, han recibido el agradecimiento de la humanidad y pueden es-
tar íntimamente satisfechos de ello. Mas, ¿podrían determinar por su 
propia experiencia todo lo que es posible hacer mediante la educación 
y todo lo que se puede alcanzar con los niños? [...] Quizá fuera mejor 
que la pedagogía intentara en cuanto le fuese posible, deliberar sobre 
sus propios conceptos y cultivar más una reflexión independiente; de 
esta forma llegaría a ser el centro de un círculo de investigaciones y 
no correría el peligro de ser gobernada por un extranjero como lejana 
provincia conquistada. (Herbart, 1983, p. 5-8)

Segundo, los pivotes sobre los cuales debe construirse una ciencia, la cual sea 
el fundamento de la educación –constituyen el punto de partida para hablar 
de la educación como tal. Desde el esbozo de los puntos sobre los cuales 
deben girar la reflexión de la educación surgen los puntos que sirven para 
comenzar a construir la teoría del vínculo educativo, puesto que se hacen 
visibles desde la misma fundación de la pedagogía al derivar no lógicamente 
sino esencialmente los momentos que aparecen en relación a las óptimas 
capacidades de la pedagogía en su macro esfera cultural que se articula 
socialmente; y es que para Herbart, dos son las vías por las que se afirma la 
pedagogía como una disciplina: para la dilucidación de sus fines, la ética; para 
el esclarecimiento de sus medios, la psicología –entendida en el contexto del 
autor. Alejado ya de la educación como hecho natural, y en reminiscencia de 
la razón práctica kantiana, se trataría de instaurar el estado educativo en el 
ámbito de los esfuerzos de la voluntad con múltiples ramificaciones, una de 
ellas siendo la formación del carácter. En el estudio introductorio de Joaquín 
García Carrasco a la obra analizada de Herbart se afirma: 

La legalidad de este tipo de acontecimientos tiene lugar en virtud de la 
razón práctica. Herbart entiende que debe existir un momento pedagógico 
a nivel teórico en el que el decisivo componente sea, precisamente, el 



115

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

proyecto que orienta la voluntad y anima la decisión. Expresado con el 
mayor grado de generalidad tal proyecto no es otro que la moralidad, que 
‘ni es sentimiento, ni verdad teórica’, sino juicio ‘claro, sereno, firme y 
preciso’ sobre el conjunto de variable de circunstancias familiares, socia-
les…; juicio del que brota ‘el entusiasmo por el bien’, lo que llamaríamos 
un proyecto de acción sobre el que aprueba como valioso el hombre; 
decisión que, fortalecida en la personalidad, construye el carácter… Y si, 
por otra parte, moralidad no es otra cosa que legalidad producida por el 
juicio moral, el alimento del juicio o instrucción constituirá el otro gozne 
que nos abre la puerta del edificio pedagógico. (Herbart, 1983, p. XV)

En otras palabras, la ética determina el fin de la educación y a la vez el puerto 
al que conducir al estudiante. Mientras en su basamento la filosofía moral 
busca dar el ¿para qué? del educar (además de ser lo que se busca que se 
genere en el sujeto de educación), tal voluntad está envuelta de un conjunto 
cognoscitivo necesario, un alimento del juicio, una instrucción. Este punto es 
esencial, y Núñez relaciona la instrucción en la pedagogía kantiana, en este 
caso, de la siguiente manera: 

En la línea de este encauzamiento, aparece la instrucción, aspecto central 
en el que desemboca la disciplina. Son los aprendizajes que los niños han 
de comenzar a realizar. La instrucción de los niños en la lecto-escritura; 
en las matemáticas; en la historia; en la geografía; en la música; y en el 
largo etcétera que incluye las construcciones culturales decantadas a lo 
largo de las generaciones y cuya selección, combinatoria, momentos de 
presentación, etcétera, irán siendo pautados según lugares y épocas. 
(Núñez, 2003, p. 20)

Quisiéramos completar la idea terminando de citar al introductor de la Pe-
dagogía General:

Tales elementos de moralidad e instrucción son los dos componentes u 
objetos de análisis de esta Pedagogía general… Establecido el proyecto, 
se plantean dos caminos o fundamentos simultáneos de progreso para 
esta ciencia: el esclarecimiento del juicio moral (de ahí el apoyo ético de 
la Pedagogía) y el desarrollo racional del marco conceptual o de juicios 
sobre la realidad (de ahí el apoyo psicológico) (…) La ética y la psico-
logía proporcionarán el conjunto de elementos a través de los cuales 
tomarán sus decisiones de acción los educadores, de ellas deducirán 
sus reglas de acción, y no, como solía decirse, de la experiencia. El 



116

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

estado naciente de la pedagogía, tal como la sentía Herbart, dependía 
del insuficiente desarrollo del conocimiento sobre la naturaleza de los 
procesos psicológicos comprometidos en la asimilación de la instrucción. 
(Herbart, 1983, p. XV)

Siguiendo el hilo de presentación que toma como base el proyecto general 
de Herbart en su obra capital, es claro que surgen desde un impulso por 
constituir a la educación como disciplina lejos de los las accidentalidades 
contextuales, sociales, o familiares, los elementos sobre los cuales descansa 
el edificio de la educación a partir de los mismos pilares que son la filosofía 
y la psicología: lo que es parte del contenido de instrucción, quien actúa y 
decide sus acciones en vistas de un reflexionar ético del educar, y quien se 
involucra como apropiador de ese acto moral con el contenido que sirve de 
alimento al juicio moral; en otras palabras: contenido de educación, educador, 
educando. 

En consecuencia, del proyecto herbartiano surgen casi necesariamente 
los elementos que constituyen el acto educativo, a los cuales en su juego 
recíproco llamo, siguiendo la interpretación de Núñez, el vínculo educativo, 
como una vinculación con ese lazo cultural montado socialmente en el cual la 
humanidad presenta a los recién llegados sus ensayos y tesoros culturales.

La lectura de Herbart que ha sido realizada permite realizar una especie de 
triangulación del trabajo educativo, tal como lo expone Violeta Núñez en su 
concepción del Triángulo herbartiano, poniendo en relación los elementos 
antes encontrados desde la lectura de Herbart con las siguientes nomencla-
turas en un triángulo que en su base no se cierra, compuesta por: 

1) Sujeto de la educación y 

2) Agente de la educación; estando ambos en relación a la tercera ins-
tancia superior del triángulo:

3) los Contenidos de educación.

Sostiene Núñez respecto al Sujeto de educación: 

(…) debe disponerse al arduo trabajo civilizatorio. Esto es, debe consentir 
o admitir una cierta violencia o coacción pedagógica: ha de separarse de 
lo instintual; limitar las apetencias; constreñir el capricho; para canalizar-
los en la dirección y maneras que cada cultura establece. En palabras 



117

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

de Gramsci, le corresponde trabajar en contra de la naturaleza para 
inscribirse en la cultura de su época. (Núñez, 2003, p. 28)

Aunque pueda parecer a simple vista un trabajo violento al que el estudiante 
debiese apegarse –violencia que es, no obstante, simbólica: desgarrar poco 
a poco la caparazón del Mundo para leer y escribir libremente sus caracteres 
más elevados–, es necesario tener en consideración desde donde surge 
estas palabras de la autora, y resulta de este modo claro que en la línea 
argumentativa Kant-Herbart de lo que se trata es de intentar dar cabida a las 
posibilidades más altas de la educación; cuáles sean, depende, en la misma 
orientación, de la filosofía y de la psicología.

Por su parte, el Agente de educación es quien sostiene el acto pedagógico, 
el representante del mundo, cuya responsabilidad “consiste en transmitir 
elementos de los patrimonios culturales a las nuevas generaciones” (Núñez, 
2003, p. 28). Conmueve al sujeto de educación del ambiente conocido y lo 
lanza al mundo, “a través del acceso a las claves de la cultura: despertarlo” 
(p. 28). El debate en este punto es: ¿qué quiere decir transmitir y cuáles son 
sus alcances? ¿Es el pedagogo el conocedor, quien tiene el poder educati-
vo? Se sigue que no. Su relación está con la instrucción y con el contenido 
de educación, con la ciencia y con la reflexión que conduce sus acciones 
y decisiones. Otro tipo de vínculo, alejado de la instrucción que educa y la 
educación que instruye, está fuera del ámbito pedagógico. Su relación es 
ejemplar de la búsqueda de la ciencia, nunca como intruso del microcosmos 
difícilmente representable del estudiante. Su relación, es con lo lejano. 

Llegando al tercer momento del triángulo educativo, escribe Núñez (2003): 

Lo constituyen los bienes culturales que son seleccionados para su 
transmisión según las premisas de época (momento histórico y lugar). 
Se trata entonces de los contenidos de educación cuya transmisión ga-
rantiza el acceso de los recién llegados a la cultura en un sentido plural, 
a la circulación social en un sentido amplio. (p. 29)

Esta dimensión del acto educativo reúne los otros dos momentos, separán-
dolos. Es el que media entre el sujeto de educación y el agente de educa-
ción. De este modo, quien se encuentra vinculado a la cultura y la vivifica 
en su práctica se muestra como agente de educación en tanto el sujeto de 
educación se encuentra igualmente vinculado a los ofrecimientos culturales 
como aquello a lo cual auscultar en la situación pedagógica pasando por la 



118

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

matriz didáctica.

2.3 El vínculo educativo en juego 

Los aportes de Violeta Núñez en el esbozo del vínculo educativo permiten ora 
una ampliación, ora una problematización, ora una depuración, alejándose 
de una dependencia de la pedagogía herbartiana. De ese modo podemos 
comenzar a enlazar algunos cabos sueltos para afianzar la escritura como 
propuesta didáctica y a la vez en relación al momento unificador de agente 
y sujeto de educación. Estas problemáticas son, en general, dos: 

1) la relación que expuesta, a saber, la de educador y estudiante, y, 

2) lo que sea en propiedad aquel alimento del juicio, la instrucción, el 
contenido de educación; desde la perspectiva de Núñez se trataría de las 
claves de acceso a la cultura, pero por otra parte hay que considerar que 
ese punto del triángulo educativo y ese momento del lazo educacional 
está en una que otra parte determinado específicamente a una esfera 
del saber particular. En el presente caso, el dominio de la Filosofía.

La primera cuestión que queremos aclarar viene fundamentada a través de 
la interpretación que continua haciendo Núñez respecto al vínculo educativo, 
en la cual el triángulo esbozado no se cierra en su base, es decir, no hay, 
aparentemente, vinculación entre agente de educación y sujeto de educación, 
educador y discípulo. Mas, a continuación, la autora desarrolla una serie de 
apreciaciones que efectivamente involucran a ambas figuras educativas, cuyo 
marco general constituye la referencia y etimología de la Pedagogía. Cómo 
entender esta variante, viene dado por el lente educacional y teórico con el 
cual analizar esa relación. Es posible aclarar el problema inmediatamente: 

En el libro pedagógico que, basándose en la narración homérica, publica 
Fénelon en 1699, se despliegan las aventuras de Telémaco, a quien 
Mentor acompañará para ayudarle a desvelar el mundo. Y algo de esto 
habría que volver a encontrar en el trabajo educativo, esto es, devolverle 
su carácter de aventura y de desvelamiento del mundo (…) El agente de 
la educación acompaña al educando en una aventura de descubrimiento. 
(Núñez, 2003, p. 29-30)

Vinculación en compañía y en camino del descubrimiento del mundo de la 



119

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

cultura con el sujeto de educación en cuanto sujeto de educación, más ade-
lante clarifica la asimetría entre ambas figuras educativas:

En efecto, la clave educativa, para Alain, reside en el acceso del sujeto 
a las herencias culturales en las que el agente está interesado y hacia 
las que orienta la actividad del sujeto, siempre y cuando ‘interese sin 
quererlo y, sobre todo, sin demostrar que lo quiere’. No se trata de una 
posición de tú a tú, sino, bien al contrario, de profunda asimetría, pues 
es la manera, en palabras del autor, ‘de dejar al niño cara a cara con las 
dificultades’. Así, ‘las lecciones adoptan el rostro de la necesidad’. Alain 
recuerda que el niño no quiere a quienes le ‘divierten’ sino más bien a  
quienes lo educan (…). (Núñez, 2003, p. 34-35)

Esta aproximación de la autora se centra nuevamente en los dos elementos 
del vínculo educativo; todavía más, con esta cita muestra que entre ambos se 
abre un espacio para determinado acontecer que no se confunde con ninguno 
de los sujetos ni de los agentes de educación pero que tampoco rechaza, más 
aún los implica. La pregunta se transforma en pregunta por la consistencia 
de esa dificultad que propone Émile Chartier y que recoge Núñez. Para darle 
un lugar en el lenguaje, esa dificultad como espacio de acción la constituyen 
las situaciones educativas –en nuestro lenguaje curricular es posible deno-
minarlas actividades de aprendizaje– decididas o causadas por el educador 
y en las cuales el sujeto de educación adquiere determinado conocimiento.

Por consiguiente, se nos vuelve manifiesto ahora que cuando se habla de 
proponer una estrategia didáctica –y con ello la escritura como estrategia 
didáctica– nos ubicamos de lleno en ese espacio relativo entre educador 
y estudiante, el cual no es ni más ni menos que ese momento superior del 
saber –como los lenguajes y saberes fundamentales– que es transformado 
en condiciones óptimas para la apropiación del mismo. Siguiendo un tanto la 
indicación de Herbart, se trata de escapar a lo aleatorio social y psicológico 
del aprendizaje creando las condiciones para que éste se produzca. En otras 
palabras, al hablar de escritura como estrategia didáctica hablamos de ella 
como situación de formación o bien de un reconocimiento de ella –una puesta 
en juego– en la situación de formación.

Ahora bien, al plantear tal idea es necesario esquivar un obstáculo: el de 
creer que el escribir es únicamente y empobrecidamente una técnica aparte, 
exclusivamente un medio. No ayuda mucho a la discusión el plantear que la 
escritura como tal constituye un saber aprendido; esto es irrefutablemente 



120

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

cierto en la enseñanza primaria. En este sentido proponemos replantear la 
situación de dos maneras: uno, puede haber un aspecto del escribir como 
saber que implica otros saberes cuando hay un contenido disciplinario de 
por medio, o que no lo implica cuando importa desarrollar el escribir como 
necesidad cultural y educacional de crear códigos y significaciones del mundo. 
Da el pie para pensar en lo previamente señalado la sutil distinción que se 
puede delinear entre instrucción y educación. Escribe Núñez, citando en su 
primera sentencia a Herbart: 

“La instrucción se propone inmediatamente formar el círculo de ideas; 
la educación el carácter…” 

Con la instrucción se enseña a recibir, a elaborar (agrupar; descartar) 
los saberes acerca del mundo. Pero la peculiaridad de Herbart (…) es 
que esa construcción ha de realizarla el sujeto, no sin cierto esfuerzo, y 
aprendiendo múltiples saberes. El destino de ellos no se sabe a priori, 
ni son necesariamente inteligibles, ni próximos... Hay que aprender 
para poder olvidar. Y para saber algo del mundo, y para querer seguir 
sabiendo… Así, hay que aprender a leer y escribir; a hacer cálculos, a 
memorizar el alfabeto, etcétera. Los aprendizajes que el niño va reali-
zando van creando ese círculo de ideas que le ofrece la posibilidad de 
una nueva intelección del mundo. He aquí la verdadera dimensión de la 
autonomía en Herbart: el aprender posibilita crear (re-crear) el mundo 
(…). (Núñez, 2003, p. 22)

A lo que apuntamos desde otra perspectiva es que cuando surge la escritura 
no instructivamente –no como el aprender a escribir fonético que ocurre, en 
nuestras sociedades, en la infancia–, surge en ese espacio general entre 
agente de la educación y sujeto de educación como propuesta; surge como 
una decisión y acción pedagógica. No natural: escribir de puño y letra ya se 
sabe, se vuelve ejercicio natural, impersonal; de lo que se trata es de realizar 
el trabajo porvenir que reúne metáfora del escribir (el rayar de la escritura 
fonética como símbolo de la grafía y dejar huella cultural, la creación de te-
soros culturales y del sujeto) y ejercicio de búsqueda personal de sentidos, 
como sólo, al parecer, puede ocurrir en el espacio de la Filosofía, que reúne, 
en un diálogo, el entregar filosofía y el hacer filosofía en la asignatura de la 
especialidad. 

Así, la escritura como estrategia didáctico-filosófica, a manera de propuesta 
valiosa por sí misma y por lo que pueda traer de suyo; dicho de otro modo, 



121

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

una propuesta filosófica del escribir en el aula. En otras palabras y acentuando 
el polo del Saber en nuestro triángulo educativo: si puede verse un rol cultural 
más grande en la escritura que como simple técnica evaluativa, y que vaya 
más allá del momento instructivo, éste puede transponerse didácticamente 
(es decir, transponer de alguna manera su concepto –en el lugar entre agente 
de educación y contenido de educación–) para desarrollar su transmisión al 
sujeto de educación, que bien puede ser en relación a contenidos específi-
cos de la disciplina. Es precisamente este juego entre un marco general de 
cultura y otro de saber específico el que, en vez de escindirlos en nuestra 
indagación, lo mantenemos y sostenemos como pregunta temática, ya que, 
en la literatura, en ambos se encuentran algunas ideas para considerar.

En conclusión, el acto educativo puede ser definido en un juego de tres ele-
mentos configurados en una relación que es llamada vínculo educativo, a 
veces didáctico o pedagógico: agente de educación, sujeto de educación, y 
contenido de educación. También es posible tratar este último momento en 
sus dimensiones culturales generales o en lo específico de la epistemología 
de referencia de la disciplina en cada caso –lo que curricularmente es llamado 
contenido específico. Los vínculos establecidos entre estos elementos, siem-
pre desde el prisma educacional, son de relación pedagógica –educador y 
alumno–, de aprendizaje –alumno y saber–, o didáctica –saber y educador–, 
que se indican en los momentos de formar, enseñar, y aprender.

3. La escritura 
 
3.1 La escritura, la cultura, y la escuela

La relación entre la escritura, la cultura, y la escuela queda delimitada en esta 
teoría como la acción educativa según la cual el escribir guarda una relación 
con la cultura o los saberes esenciales. Mostraremos aquí un despliegue 
de esta relación desde el punto de vista del contenido de la cultura y de la 
selección de los saberes. Esto indica desde ya un doble registro: la escritura 
desde el puro y macro fenómeno educativo y la escritura desde el punto de 
vista específico con la educación en filosofía; nos ocupamos aquí desde los 
problemas del primer momento.

Desde los elementos participantes de la cultura, según el vínculo educativo, 
se desprenden aquellos saberes considerados sobre todo esenciales para el 
desarrollo de los procesos educativos. Ante el fenómeno de la masificación de 



122

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

los sistemas que, asegurando un acceso en igualdad de derecho a los bienes 
culturales, “amenaza con una nueva desposesión de los recursos culturales 
de amplias masas, a favor de nuevos controles ideológico-disciplinares, de-
nominados en las nuevas jergas seudopedagógicas saber-ser, saber-estar” 
complementado con los conocimientos denominados saber-hacer (Núñez, 
2010, p. 19), de lo que se trata justamente es de suscitar una actitud peda-
gógica científica más esencial en su relación con sus propios ámbitos de 
constitución: 

Para sustraernos de estos procesos segregativos, convocamos a la 
reinvención de maneras múltiples de realizar la acción educativa (…) 
de forma tal que despierte a los sujetos, proponiéndoles un verdadero 
trabajo de apropiación y de disfrute de los bienes de la cultura plural 
(…) Se trata, en palabras de Éliard (…): “de transmitir a todos los niños 
los saberes fundamentales, los ‘saberes estratégicos’, los que no tienen 
otra justificación que el desarrollo intelectual y no la utilidad inmediata”. 
(Núñez, 2010, p. 19)

La insinuación que se muestra tras una exhortación a repensar la relación 
de la educación con los saberes es, precisamente, aquella de pensarla más 
esencialmente; esto viene a decir, a pesar de que la idea de estrategia no 
ayude a entenderlo, que la educación no puede sencillamente habitar en las 
condiciones de las que es parte, y esto tampoco quiere decir, a su vez, que 
la educación tenga que ser transformada o fundamentada: quiere decir, sin 
más, que su transformar queda asentado en la posibilidad de reconocer a la 
cultura en sí misma, antes de toda preconcepción, la cual daría las directrices 
posibles de todo actuar. Por esta misma razón, de no habitar en la corriente 
sino de saberse a sí misma se constituye como ciencia. Es el diálogo con 
sus dimensiones esenciales el que la constituye como saber. Si esto es así, 
es evidente que este autosaberse de la ciencia pasar por reconocer el vacío 
en sí misma, una especie de reconocimiento de los elementos en los que 
ella se mueve pero que no son ella misma como fenómeno cuanto sí una 
actualización de este pertenecer en lo distinto y en la pertenencia dialogante 
cada vez que acontece ese saber –diálogo que permite tanto el reconocer 
como el proponer, por ejemplo, una estrategia como puede serlo un reco-
nocer un saber estratégico. Por esta misma razón veremos que justamente 
el escribir será el reconocimiento de esta misma naturaleza, en tanto, por 
ejemplo, quien escribe en el ámbito de la educación se reconoce implícita-
mente como perteneciente a aquello que no es él, se dirige a ello, al sentido 
de aquello que le atañe.



123

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

En una dimensión práctica, la pregunta científica de la pedagogía se hace 
cuestión de la selección de esos saberes estratégicos; de otro modo: cuáles 
son los contenidos de la cultura, esos tesoros de la humanidad que necesitan 
ser apropiados, que se hacen relevantes, estratégicos: saberes que tienen 
sentido en la historia de los hombres, saberes que unen a los hombres entre 
ellos a través de las generaciones y entre las comunidades de pertenencia. 
Un saber, en fin, que se inscribe en una historia. Ahora bien, surge el escribir 
como uno de los saberes que, de acuerdo a Núñez, siguiendo a Chartier, ya 
está establecido, junto al leer y al calcular. Sustrae, en efecto, la cuestión, 
hacia un origen contextual. Referencio la cita de la autora a Roger Chartier:

(…) Lo que puedo decir en mi carácter de historiador del Antiguo Régi-
men, es que el proceso de alfabetización tuvo que ver entonces con los 
diferentes usos  de lo escrito. En un artículo, ahora famoso, Jean Hébrard 
distinguió tres de esos usos: el primero era el que querían las Iglesias 
deseosas de formar fieles capaces de leer las Sagradas Escrituras o 
bien, en la tradición católica, la literatura de la devoción y de piedad; 
un segundo uso era el que necesitaban los mercaderes, cuya práctica 
comercial supone el dominio del cálculo y, por último, estaba el uso que 
hacían de lo escrito los agentes de la construcción del Estado moderno 
que, para mantener su justicia y su burocracia, necesitaban del archivo, la 
escritura, y la correspondencia. A estas tres demandas de alfabetización 
corresponde el aprendizaje de aptitudes y de tres culturas: la lectura, la 
contabilidad, y la escritura. La escuela del siglo XIX, apoyada por primera 
vez en el Estado, reunirá estas tres culturas de lo escrito en un mismo 
proyecto pedagógico. (Núñez, 2010, p. 20)

El dato no deja de mostrar el punto en el cual escribir se ajusta dentro de un 
contexto, y que, por lo mismo, fluye en sus movimientos históricos, en su base 
–puesto en evidencia por este fragmento– de alfabetización. Siguiendo esta 
idea y avanzando hacia otro momento, escribe nuevamente Núñez (2010): 

Por tanto, tal como explicita Alain, la elección de las grandes áreas de 
estudio, ‘ya está hecha. Creo que Napoleón expresó en dos palabras 
todo lo que el hombre debe saber lo mejor posible: geometría y latín.” 
En un sentido amplio, hacemos coincidir los tres nudos basales de la 
articulación y cultura, con el latín y la geometría. También podríamos 
proponer una suerte de retorno al trívium y quadrivium, atravesados 
por las tecnologías de la información y de la comunicación. Es decir, lo 
que proponemos es volver a pensar las articulaciones entre educación 



124

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

social y cultura. (p. 20)

Y este es precisamente el punto: entendemos así que la escritura es parte del 
cultum, de la cultura, que sea un patrimonio para apropiarse de los caracteres 
alfabéticos y literarios en vistas de lo nuevo. Mas, si la justificación del escribir 
se ha dado como urgencia social que acoge la escritura, no se puede sino 
preguntar si, en el espíritu de nuestra existencia actual, en el hoy de nuestro 
contexto, el rol de la misma necesita ser trasladado a la dimensión de nuestros 
tiempos; qué significa aquello, en eso consiste la pedagogía como ciencia: 

¿Qué disciplinas debe practicar el niño? ¿Dejaremos la elección a los 
alumnos o a las familias? Claro que no.

‘Me parece ridículo que se deje a los niños o a las familias la elección 
de lo que aquéllos deben aprender. También es ridículo que se acuse al 
Estado de querer imponer esto o lo otro. Nadie debe elegir, la elección 
ya está hecha (…)’.

Es bueno que un Alain venga a veces a recordar brutalmente a los pe-
dagogos ingenuos que ‘la elección ya está hecha’, que no son los niños 
quienes deben elaborar el programa; pero que dicho programa depende 
de necesidades psicológicas y morales que los niños no pueden ignorar. 
Dichas necesidades dependen de las gestiones naturales del espíritu 
humano, del modo en que éste se dirige hacia el mundo y la sociedad 
o, mejor dicho, de la manera en que el niño marcha hacia el hombre. Lo 
que todos necesitan, sin excepción, es el ‘bautizo humano’. Y las disci-
plinas que importan son las que mejor le permiten al niño elevarse hacia 
el hombre asegurando su dominio sobre sí mismo, y su poder sobre el 
mundo.  (Chateau, 1959, p. 331)

Chateau, que cita en el segundo de aquellos párrafos a Alain, viene a recor-
darnos, al menos, aquella dimensión en la que nos situamos y apropiamos; 
importa que si el escribir es parte de ese programa, es por la gestión natural 
del espíritu humano, del modo en que éste se dirige hacia el mundo y la co-
munidad. Repensar la escritura en este contexto significa hacer evidente la 
idea de que en el contacto con aquello que denominamos saber se configuran 
los posibles del posterior existir en la y de la comunidad.

 Otras dos categorías conceptuales necesarias para comprender el impacto 
de la escritura en este macro campo del saber y de la cultura en el vínculo 



125

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

educativo son aquellas de lenguaje y cultura desde la perspectiva significativa 
del psicoanálisis y la de literacidad desde una preocupación por esta apertura 
a la cultura actual propuesta por Roy Harris. 

Hebe Tizio (2010), citando a Lacan, enuncia: “el caldo la cultura que es un 
caldo de lenguaje” (p. 138). Aquel latín del que afirmaba Alain ser el saber 
fundamental –al lado de la geometría–, entendido como lo literario o la poe-
sía humana, es llevado hacia sus caracteres textuales en el psicoanálisis  
en una corriente interpretativa de la que la pedagogía puede hacer uso. Y 
justamente puede hacer uso refiriéndose a los nudos educativos principales 
que Núñez había planteado anteriormente: leer, contar, escribir, pero desde 
la perspectiva de producción cultural:

El vacío es el fundamento de toda producción cultural, el lenguaje lo gesta 
y el discurso lo civiliza, dándole sus coordenadas, sus bordes. El vacío 
estructural es colonizado por la cultura que lo amuebla con creaciones 
variadas. Es un vacío productivo porque permite una satisfacción que 
hace vivir mejor (…). Las instituciones educativas y sociales, más allá de 
su peculiaridad, comparten muchos puntos en común con otras institucio-
nes dado que todas se encuentran sumergidas en ‘el caldo de la cultura 
que es el caldo de lenguaje’. Esta idea que introduce Lacan tiene toda su 
importancia pues se trata de las producciones que nadan en ese caldo y 
que alimentarán el circuito pulsional sin olvidar que está el caldero que 
es justamente el vacío que permite albergarlas (…). El ser humano es 
un lector. Efectivamente, el proceso de transformación del ser viviente 
en un ser hablante da las bases de la lectura en un sentido amplio. Esto 
quiere decir que para vivir hay que saber leer. Leer en las estrellas la 
orientación de la nave; en el cielo, los signos de las lluvias; en el libro, la 
letra que entrega otros saberes (…). El ser humano viene a un mundo 
de cultura, hecho de lenguaje (…). La función de la escuela es enseñar 
a leer, no solamente en el libro sino en las múltiples producciones que 
la realidad como construcción social aporta.  (Tizio, 2010, p. 138-142)

Involucrado en el mundo del lenguaje, se ofrecen dos caminos desde ese 
centro textual de la cultura: leer, y escribir. Ambos, en el mismo plano. Mientras 
el leer mienta un leer los códigos culturales, escribir sería, por otra parte, crear 
esas producciones culturales, ejemplo del diálogo y de la inmersión en los 
caracteres del mundo plural en el que el sujeto de educación es presentado. 
Siguiendo algunas afirmaciones frente a las cuales se pueden realizar inter-
pretaciones que caerían en el campo del “escribir”, del dejar huella, sostiene 



126

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Encarna Medel (2010) que “el sujeto hay que producirlo desde un dispositivo 
de culturización. Digamos que el sujeto no nace, se hace, y para que esta ope-
ración se produzca deberá ocupar un lugar que le permita hacer lazo social” 
(p. 230). Ahora bien, ese lazo social que educacionalmente deviene forma 
de vínculo educativo presenta, como ya se mencionó, distintos momentos 
que, si bien íntimamente relacionados, pueden distinguirse. Un estado es el 
de “lectura” de ese lazo social, de los elementos presentados de un mundo 
más amplio e histórico que el natural; se puede asociar a la instrucción. Otro 
estado educativo, es el de apertura, el educativo, donde emerge el carácter y 
la realización de ese lazo, es decir, la participación de ese caldo de lenguaje, 
del lazo social, en cuyo fruto, si lo anterior era lectura, se hablaría ahora de 
escritura. Prosigue la autora: “Los contenidos que se plantearán en esta área 
[área de lenguaje y comunicación] estarán dirigidos a mejorar las posibilidades 
de vinculación y conceptualización (…): Hacer uso de la lectura y escritura 
como formas de vínculo entre educación y cultura” (Medel, 2010, p. 242). En 
otras palabras: el contenido de la educación, que es lenguaje, se apresta para 
ser leído –lectura de códigos– y escrito–producción de códigos. 

Violeta Núñez, como ya citaba, ponía de relieve estos aspectos directivos 
del acto educativo. Es necesario aprender a escribir: lo exige el contexto, lo 
exige el cultivo.

¿Cuál es el punto final de aquella preocupación del escribir? Aquello que 
Harris llama una nueva literacidad, que se entiende como momento posterior 
y más alto de la sociedad luego de una comprensión cripto-alfabeta, alfabe-
ta utilitaria, y alfabeta completa. A saber, si el proceso de alfabetización se 
muestra como necesidad, y esto es llevado en nuestras sociedades en la 
infancia, la repetición de esta alfabetización deviene en las últimas etapas 
educativas solo una reproducción y comodidad casi animal, un estado de 
naturaleza lingüístico del que es posible pensar sacar nuevamente al sujeto: 

herramienta práctica o técnica para hacer lo que de otro modo se de-
bería hacer con el habla, o dejarlo sin hacer (…). La tercera etapa, de 
literacidad completa, que podría decirse que no ha sido alcanzada por 
ninguna sociedad, es en la que escribir ya no es considerado sólo como 
una ‘invención rentable para continuar la memoria del pasado, y la con-
junción de la humanidad’, sino como un modo particular de operación del 
espíritu humano y la llave para un nuevo concepto de lenguaje. (Harris, 
2001, p. XI)



127

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

3.2 Escritura y la disciplina especial, algunas posibilidades

Estudiada desde el elemento del vínculo educativo referido a la filosofía 
como aquella epistemología de referencia del acto educacional, la escritura 
presenta uno que otro problema para comprender su lugar dentro del lugar 
que reúne en tanto saber que llamamos filosofía.

Un cuestionamiento que surge es si impulsar la escritura en este sentido 
viene a guardar una relación o con el contenido específico, en cuya virtud se 
tendría que decir: escribir es saber filosófico transmisible y aprendible, o con 
una forma de afrontar la disciplina como tal, en cuyo caso se puede decir: 
escribir es filosofía. Otra forma de llegar a un cuestionamiento respecto a lo 
mismo viene dado por pensar el escribir como un instrumento para el alcance 
de cierto contenido, planteando la siguiente propuesta: escribir como forma 
de apropiación del contenido específico, entendiendo por contenido eso que 
de filosofía se enseña. Ahora bien, pienso que es posible reunir estas formas 
de comprender la escritura en un solo leitmotiv. Efectivamente, el análisis del 
texto de Roy Harris, y la misma experiencia en práctica educativa, muestra 
que escribir tiene más de una comprensión, y desde esa perspectiva es 
equívoco. Esto quiere decir: al decir que escribir es saber o contenido filo-
sófico transmisible y aprehensible, o que escribir es filosofía, o que escribir  
es una herramienta para el acercamiento al contenido filosófico, surge por 
necesidad la pregunta por qué tipo de escritura se tiene en mente. Por lo 
demás, como se ha dicho, escribir a secas no es nada que la filosofía pueda 
enseñar: escribir alfabético, sin llegar a esa nueva literacidad propuesta por 
Harris, es técnica de enseñanza básica en el contexto escolar: como filosofía, 
se llega tarde. Esto implica una serie de elementos: no debe entenderse tal 
apuesta como construcción sintáctica de sujeto y predicado, sino ver allí la 
reciprocidad entre escribir y filosofía, a saber, la manera en que filosófica-
mente queda acordado el escribir y la manera en que el escribir queda como 
apertura desde sí mismo a la filosofía.

Como primer momento del nexo escribir-filosofía, emerge la categoría de 
narración de la experiencia. Con esta se comprehende la característica de 
escritura personal que puede proponerse como modo de literacidad –recor-
dar, donde adquiere relevancia la creación como interacción de escritores 
y lectores en una determinada situación comunicativa, cifrada, de caldo de 
lenguaje, de huella, de cultura. Sobra decir que el nombre personal hará 
resonar en la mente del especialista en filosofía un universo de relaciones 
sean relacionadas, sean problemáticas.



128

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Escribe Lledó (2008): 

El mundo del lenguaje nos inunda efectivamente. No hay lugar fuera del 
lenguaje, desde el que pudiera éste, verdadera y absolutamente, objeti-
varse. Ésta podría ser la prueba de que el logos no puede convertirse en 
monólogo formalizador, sino que es, por esencia, diálogo, comunicación. 
La comunicación no necesita un adiestramiento concreto, sino que es 
un fenómeno vital en el que vive la comunidad. De ahí que la tesis, ya 
iniciada en el Crátilo platónico, del carácter arbitrario del lenguaje, re-
quiera también una revisión. La moderna lingüística, desde Saussure, 
ha sostenido, en general, el carácter arbitrario del signo lingüístico, pero 
hay que tener en cuenta que ‘la significación no viene por un acuerdo 
(συνθήκῃ), sino conforme a un acuerdo (κατὰ συνθήκην), lo cual quiere 
decir que todo acuerdo concreto presupone lenguaje. O sea, en la pala-
bra y en la oración no puede tratarse de un tipo cualquiera de acuerdo. 
Uno no se pone de acuerdo sobre una significación. Acuerdo y función 
significativa son dos momentos originarios y que no pueden derivarse 
el uno del otro. Por tanto, si toda oración sólo significa algo conforme a 
un acuerdo, este acuerdo no es un acto que otorgue significación a un 
objeto libre de ella. No se trata del origen de la significatividad, sino de su 
sentido. Al lenguaje le es esencial el acuerdo, pero, por ello, el lenguaje 
no es obra de acuerdo alguno.

 El lenguaje es, por tanto, el medio en el que se conectan, ontológicamen-
te, la subjetividad y la objetividad. Este medio que enriquece dialéctica-
mente la llamada apertura del hombre a las cosas es, en el fondo, una 
determinación: aquella que viene de la estructura de la mente humana, 
que organiza, necesariamente, la posibilidad de sus contenidos en la 
actualidad de una forma. (p. 122-123)

Conduciendo la reflexión precedente al contexto de este escrito, será posible 
decir que desde el contacto mismo con ese marco de referencia -llámese el 
saber cultural, llámese la epistemología de referencia- no es sino necesario 
abrir el espacio para que surja, al menos en teoría, aquella organización 
posible de los contenidos espirituales en la forma, en la expresión. Con este 
pensamiento conseguimos descubrir una idea de la unión escribir-filosofía 
desde dos ejes: el sentido de la significatividad, y la unión subjetividad-ob-
jetividad.  Situarnos desde una perspectiva comprensiva similar al lenguaje 
ejercita una hermenéutica en ambos ejes como inmersión en el sentido y, 
por otra parte y junto con ello, como inmersión relativa al lenguaje en sus 



129

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

momentos de pasividad como la escucha y lectura de aquello que nos atañe 
o aquello en lo que realizamos la inmersión, y de preparación a la apropia-
ción y reconfiguración pensante-diciente de lo mismo. En sus elementos 
más prácticos, escribir es participar, según la extraña paradoja que sucede 
en el par objetividad-subjetividad. Participar que no quiere decir transformar, 
como en un paradigma crítico. Sino, cuanto menos, y como lo piensa Lledó 
en otro lugar, situarnos en una cierta necesidad de entender y de asimilar el 
mundo (1998, p. 32).

Es necesario aclarar que la anterior tesis constituye filosóficamente una suer-
te de fundamento. De lo que se trata es de comprender que esa situación 
viene pedagógicamente perfilada como un reconocimiento del pensar como 
“búsqueda de una respuesta aún no dicha” (Lledó, 1998, p. 33), el cual se 
comprende con un carácter separado del lenguaje de las ofertas educativas 
y del dogmático de lo siempre así. Ese auscultar ante lo que se hecha de 
ver pero que se muestra como inaprensible, o como algo distinto del simple 
entorno, da cuenta del carácter temporal del filosofar que en su tensión va 
dejando, como creaciones, ciertas formas de permanencias, “esa extraña 
consistencia que habría de otorgar la escritura” (Lledó, 1998, p. 33), y aun-
que filosofar de ningún modo se reduce a escribir –advierte el autor– sí es 
aceptable pensar que 

en un plano más modesto, escribir historia y, desde luego, filosofar desde 
ella, es acoplar el pensamiento a una entrega textual, a la orfandad de 
unos escritos cuya intensidad y riqueza insta, con mayor fuerza, al intér-
prete que, desde su casi mítica y clausurada plenitud, reclaman. Porque 
esos textos son formas de experiencia. (Lledó, 1998, p. 34)

El punto problemático estriba, en un claro más didáctico, en la capacidad del 
educador para presentar apropiadamente esos problemas. Con todo, en el 
momento de la filosofía como disciplina a ser transmitida, como epistemología 
de referencia del acto educativo, se desprende una relación con el texto filo-
sófico –con el sentido a secas–, tanto como objeto que presenta “una peculiar 
forma de elaboración. Una consciencia semejante a la nuestra produjo ese 
objeto, a través del cual experimentamos una nueva configuración y sentido 
de la alteridad” (Lledó, 1998, p. 19), como posible texto-sentido a producir 
anclado a esa experiencia filosófica todavía en la metáfora del escribir.1

1 El pensamiento es un ‘diálogo del alma consigo misma’ (Platón, Sofista, 264a), y 
esta mismidad que pregunta y responde llega al conocimiento imitando, en su propio 
ser, la estructura dialéctica de la vida, o sea, haciendo que conocer y entender sean 
fenómenos parecidos al lenguaje del encuentro, al diálogo de los hombres que hablan 
en el espacio en común de su propio existir. (Lledó, 1998, p. 30)



130

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

3.3 Escritura y sujeto de educación

Los conceptos de la relación escritura-epistemología de referencia dan paso 
a una derivación de las posibilidades de la relación escritura-sujeto de edu-
cación. No obstante aquello, cabe explicitar las categorías de participación 
y práctica que queda enmarcada en el bucle objeto-sujeto del que escribía 
Lledó; para ello, los aportes fundamentales son aquellos de Meireu y, nue-
vamente, de Violeta  Núñez.

En este sentido, abrir el espacio de la escritura implica la libertad, del sujeto de 
educación, para ejercer en el papel en blanco el reconocimiento de sí mismo 
y la plena inmersión en el mundo, aquél poder del cual hablaba previamente 
Chateau. En este punto viene al caso aquello a lo que exhorta Meirieu (2007): 

Pero sólo depende de nosotros, a fin de cuentas, que los autores de los 
grafiti encuentren otras formas de marcar su existencia y de firmar allá 
donde han pasado. Sólo depende de nosotros que los que reproducen 
su firma por todas partes como la cicatriz de su malvivir puedan encon-
trar otras maneras de dejar su huella mediante la creación individual o 
colectiva. Porque la creación es la única forma de salir de la repetición 
psicótica. (p. 303)

Esta situación es la misma de aquella tratada previamente con Lledó, a 
saber, un reconocimiento del acuerdo, en el horizonte del sentido de las 
significaciones, en el que la palabra no se da como de suyo significada, sino 
objetivada-subjetivada para ver a través de ella el pensar que le ha dado 
forma; es decir, en la relación responsable del escribir –en donde demora el 
pensar del escritor y el otro que sirve de espacio depositario e interpretativo 
del texto–, confluye creación, escritor, e intérprete, una relación social en la 
cual se sostiene su diálogo o inmersión en el pensar-diciente en torno a una 
X que nos convoca. Este permite en el contexto educativo un reconocer de 
los tres elementos del vínculo educativo: la presencia del representante de 
la cultura, la participación personal, la cosa en cuestión, ya presentada o 
por presentar:

Y una vez más, no hay en esto nada más que otra manera de describir el 
acto pedagógico que se impone con fuerza en lo más hondo de nuestra 
profesión. Pero un acto pedagógico que aporta una increíble esperanza 
social y política: la esperanza de una sociedad en la cual las relaciones 
entre los seres no se basarían en la violencia del mercado y en la elimi-



131

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

nación “del rival más débil”, sino en la búsqueda colectiva, a partir del 
respeto mutuo, de la verdad. (Meirieu, 2006, p. 102)

Este aspecto que hemos descubierto de la escritura permite, en efecto, descu-
brir otro tipo de vínculo, a saber, aquél entre cultura y sociedad o comunidad 
que no se establece como una propuesta desde la comunidad para la cultura. 
Difícil es ponderar este aporte, pero en todo caso en la comunidad educativa 
del acontecer de la escritura, aún en la relación Agente de la educación-Sujeto 
de la educación sucede un barrunto de aquello: en tanto entre ellos, ambos 
alteridades el uno para el otro –aunque es cierto: asimétricas– media el cuerpo 
de la escritura; todavía en la educación entendida como paideia, como un 
acompañar hacia, se da el mismo hecho: generar un espacio de encuentro 
en el sentido y como protagonistas en él.

Una idea afín es aquella que encontramos en Violeta Núñez (2010), cuando 
sostiene que “la escritura es una disciplina. Hay una posición del propio 
cuerpo, hay una distancia, hay un objeto mediador que deja su huella y va 
configurando el cuerpo de la escritura sobre una superficie capaz de registrar 
esas marcas” (p. 26).

Escribir como la “urdimbre misma de las herencias culturales”, como acto de 
participación (Núñez, 2010, p. 26), de aportación, de “circulación en el mundo”, 
en el que “copia, dictado, confección de frases, son ejercicios que preparan 
y posibilitan la escritura en textos consistentes” (Núñez, 2010, p. 27). Junto 
con Harris, estos ejercicios de alfabetismo instrumental, se transforman en-
tonces en metáforas del escribir, con las potencialidades encontradas ya en 
la narración de la experiencia. En esta línea, Noé Jitrik (2000), en su análisis 
sobre quién es, en definitiva, el escritor, lo distingue como poseedor de dos 
saberes: uno, el saber del “sentido que tiene escribir como práctica”, y el sa-
ber qué escribir, donde uno de sus momentos es considerado, precisamente, 
“como un saber de la experiencia”, la de quien escribe o la de un otro; otras 
dimensiones del saber del escribir se juegan en el saber del conocimiento 
–“aprendizaje de la cultura y de lo que ella proporciona”–, y el saber de la 
posibilidad –las formas, la expresión (p. 18-20).

3.4 El escribir y el educador

La relación escribir-educador que se nos muestra como más relevante en esta 
ocasión es aquella determinada categorialmente como saber pedagógico. 



132

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

Era claro que con Herbart los problemas propios del educar demandaban 
la constitución de una ciencia que estudie sus propios conceptos. Escribe 
Tezanos (2005): 

El saber pedagógico es el que le da identidad a la profesión docente, el 
que diferencia a los maestros, los transforma en intelectuales autónomos, 
capaces de generar sus propias búsquedas, de entregar autoridad al otro 
y de legitimar y validar aquellos elementos de las conceptualizaciones 
producidas en las formaciones disciplinarias que amplían y permiten la 
transformación de su práctica. Práctica que es el punto de partida, el 
fundamental material de una reflexión crítica, que en la escritura deviene 
saber. (p. 68)

Esta aproximación sin duda pone en tensión la naturaleza del pedagogo, 
cientista de la educación, con aquella del docente. Esto es, antes que todo, 
una invitación a un auto-reconocimiento: el de saberse también como un 
momento de experiencia, y eso, en este nuestro contexto, no viene a su 
vez a mentar una fundación de la Escuela en la simple experiencia, sino 
que mienta un reconocer la experiencia docente como significativa desde 
el momento en que ella también habita en un círculo de sentido circunscrito 
por –si recordamos el triángulo educativo– el saber, o tesoro cultural, o epis-
temología de referencia, e indirectamente con el sujeto de educación. Si esto 
es así, sólo con este auténtico reconocimiento de la pertenencia el agente de 
educación, que pasa por una comprensión de su práctica y de su situación 
en el vínculo educativo, deviene  al mismo modo intelectual y teórico, capaz 
del diálogo, de la crítica como distinción y de la búsqueda de sustancialidad 
de su oficio en el doble registro de educación/especialidad. Y he aquí el 
punto esencial de esta cuestión: remedando en Sloterdijk (2006, p. 20), la 
filosofía tendría este carácter de constituirse como un carteo entre amigos, 
una mediación entre lo cercano –la participación en la filosofía, según esto, 
sería mediar en la mediación en cadena de la filosofía y su historia. Aún si 
esta expresión nos hace dudar de su veracidad, a lo que apunta es lo mismo: 
es en esta relación de cercanía entre ambos aspectos donde se produce la 
correspondencia, el carteo; relación que según la teoría del vínculo educati-
vo queda atemáticamente presente como siendo el agente de educación el 
representante de aquel contenido de cultura al que se dice pertenecer, pero 
es en la vivencia de esto en el mundo educativo donde dudas y respuestas, 
ideas, intercambios, pueden darse. La escritura entra, así, como modo de 
generación de un éthos tanto educativo en su generalidad como especial 
dependiendo de la disciplina específica; y además de esto, una posibilidad 



133

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

de ciencia pedagógica: 

La puesta en acto de la idea surge desde la recuperación de la idea de 
práctica como el punto de partida de los procesos constructivos del saber. 
Una práctica que es dicha y desde la cual es posible hablar del oficio 
de enseñar. Esta relación práctica/saber genera un proceso continuo y 
dinámico que profundiza y amplía el desarrollo de la profesión, generando 
procesos de conceptualización mediados por la escritura. Y es en esta 
escritura donde el saber pedagógico adquiere su sentido y significado y se 
constituye en el fundamento del oficio de enseñar. (Tezanos, 2005, p. 67)

En tanto en la dimensión del sujeto de educación la escritura se mostraba 
como la posibilidad de crear o encontrar, de de-crear, de re-crear en el mundo 
del sentido de las significaciones, en el mundo de la cultura o en el más inme-
diato de los códigos culturales y de la comunidad histórica, en la dimensión 
actual es la que posibilita crear y recrear saber, ciencia –pedagógica.

4. Conclusiones

El ejercicio de análisis de la realidad educativa a propósito del fenómeno del 
escribir ha descubierto una serie de elementos de cuya explicitación se ha 
ocupado este escrito. No solamente desde la génesis histórica y educativa del 
escribir es pensable el devenir de una comprensión de éste en perspectiva 
hacia posibilidades culturales y pedagógicas mayores, sino que el escribir 
mismo supone un puesto que, visto desde el vínculo educativo, permite un 
enriquecimiento ya de la práctica educativa en el sentido de volverla recono-
cedora de su puesto como propuesta y como ciencia, ya del reconocimiento 
del sujeto y de la filosofía como puede serlo la narración de la experiencia y 
los conocimientos propios de la práctica del escribir apuntados por Jitrik; si 
esto guarda un eco con las ideas centrales de Harris –aquel sentido de supe-
ración del estancamiento sencillamente alfabetizante–, quiere decir que, en 
lo inmediato y sólo en lo inmediato, filosofía y escritura como preparación de 
una nueva comprensión del escribir se dan al modo de preparación narrativa 
de la experiencia, que insertado en el ámbito (vínculo) educativo es de por sí 
dialogante en la cosa experimentada, y diríamos, la cosa del pensar. 

Esta traza teórica queda abierta tanto a su discusión como a una reflexión 
en torno a los modos y diseños didácticos de escritura en sus dimensiones 
prácticas-pedagógicas. No obstante esta falta y necesidad, con haber recono-



134

IXTLI - Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación - ISSN 2408-4751
5(9). 2018

cido y atisbado un posible puesto más rico en la comprensión de las nociones 
de escritura y didáctica, pensamos haber situado en las intuiciones del lector 
y del educador ciertos elementos basales para la tarea de la conformación 
de una didáctica que por su pertenencia a la cosa del pensar y sólo por ella 
es a la vez pensante; qué sea esto y en qué medida pueda ser filosófica o 
pensante, no constituye ya objeto de esta exposición.

5. Referencias bibliográficas

Chateau, J. (1959). Los grandes pedagogos. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Denzin, N. K. y Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE handbook of qualitatite 
research. Thousand Oaks: SAGE.

Denzin, N. K. y Lincoln, Y. S. (2012). Manual de investigación cualitativa 
III. Barcelona: Gedisa.

Flick, U. (2007). Introducción a la investigación cualitativa. Madrid: Mo-
rata.

Harris, R. (2001). Rethinking Writing. London: Continuum.

Herbart, J. (1983). Pedagogía general derivada del fin de la educación. 
Madrid: Humanitas.

Jitrik, N. (2000). Los grados de la escritura. Buenos Aires: Manantial.



135

ALFE - Asociación Latinoamericana de Filosofía de la Educación

Lledó, E. (1998). El silencio de la escritura. Madrid: Espasa Calpe.

Lledó, E. (2008). Filosofía y lenguaje. Barcelona: Crítica.

Medel, E. (2010). Elementos que configuran los modelos educativos,  en 
V. Núñez (Ed.) Encrucijadas de la educación social (pp. 223-277). Barcelona: 
UOC.

Meirieu, P. (2006). Carta a un joven profesor. Barcelona: Graó.

Meirieu, P. (2007). El mundo no es un juguete. Barcelona: Graó.

Núñez, V. (2003). El vínculo educativo. En H. Tizio (Ed.), Reinventar el 
vínculo educativo (pp. 19-47). Barcelona: Gedisa.

Núñez, V. (2010). Encrucijadas de la educación social. Barcelona: UOC.

Sloterdijk, P. (2006). Normas para el parque humano. Madrid: Siruela.

Tezanos, A. (2005). El camino de la profesionalización docente. Revista 
Prelac 1, 60-77.

Tizio, H. (2010). Las producciones culturales y la subjetividad. En V. Núñez 
(Ed.), Encrucijadas de la educación social (pp. 138-148). Barcelona: UOC.


	0b83b48c14c51199324e72f53c6e13d5e6ee1de04fda4d455372dd23e547bf53.pdf
	21846ecc9a90c41fea484f94e02eac9e7274a1f15d7a28eebf17ee57b3b50b90.pdf

